
UNIVERSIDADE DO VALE DO RIO DOS SINOS (UNISINOS) 
UNIDADE ACADÊMICA DE PESQUISA E PÓS-GRADUAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

NÍVEL DOUTORADO  

THIAGO DELAÍDE DA SILVA 

DO NATURALISMO AO CONSTRUTIVISMO 

Em direção a uma teoria híbrida em metaética 

São Leopoldo 

2025



 

 

 

 

 

 

 

 

THIAGO DELAÍDE DA SILVA 

 

 

 

 

 

 

 

 

DO NATURALISMO AO CONSTRUTIVISMO: 

Em direção a uma teoria híbrida em metaética 

 

 

Tese apresentada como requisito parcial 
para obtenção do título de Doutor em 
Filosofia, pelo Programa de Pós-
Graduação em Filosofia da Universidade 
do Vale do Rio dos Sinos (UNISINOS).  
 

Orientador(a): Prof. Dr. Marco Antonio Oliveira de Azevedo 

 

 

 

 

 

 

São Leopoldo 

2025



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

           

 

         Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) 

        (Bibliotecária: Silvana Dornelles Studzinski – CRB 10/2524) 

  

 

 

 

 

 

S586d Silva, Thiago Delaíde da. 

Do naturalismo ao construtivismo : em direção a uma 

teoria híbrida em metaética / Thiago Delaíde da Silva. – 

2025. 

258 f. : il. ; 30 cm. 

 

Tese (doutorado) – Universidade do Vale do Rio dos 

Sinos, Programa de Pós-Graduação em Filosofia, 2025. 

“Orientador: Prof. Dr. Marco Antonio Oliveira de 

Azevedo” 

 



 

 

 

 

 

THIAGO DELAÍDE DA SILVA 

 

 

DO NATURALISMO AO CONSTRUTIVISMO: 

Em direção a uma teoria híbrida em metaética 

 
 
Tese apresentada como requisito parcial 
para obtenção do título de Doutor em 
Filosofia, pelo Programa de Pós-
Graduação em Filosofia da Universidade 
do Vale do Rio dos Sinos (UNISINOS).  

 
 

Aprovado em 06 de novembro de 2025. 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

Prof. Dr. Marco Antonio Oliveira de Azevedo (orientador) – UNISINOS 

  

Prof. Dr. Denis Coitinho Silveira – UNISINOS 

 

Prof. Dr. Matheus de Mesquita Silveira – UNISINOS 

 

Prof. Dr. Dr. Lucas Mateus Dalsotto – UCS  

  

Prof. Dr. Evandro Barbosa – UFPEL 

 

 

 



 

AGRADECIMENTOS À CAPES 

O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de 

Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior – Brasil (CAPES) – Código de 

Financiamento 001. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ao meu filho, Matheus.  

 

  

 

 

 

 



5 

 

AGRADECIMENTOS 

Devo registrar meu agradecimento, primeiramente, ao meu orientador, Prof. Dr. 

Marco Antonio Oliveira de Azevedo, pelo acompanhamento acadêmico de longa data, 

pelas sugestões pontuais ao longo do processo de escrita desta tese e pelas 

contribuições intelectuais ao longo de todo o meu percurso de formação acadêmica. 

Agradeço também aos membros da banca examinadora: ao Prof. Dr. Denis 

Coitinho Silveira (UNISINOS), coordenador do Programa de Pós-Graduação em 

Filosofia da UNISINOS, que teve papel significativo ao acompanhar o projeto de 

pesquisa desde sua fase embrionária até sua finalização, sempre com análises 

precisas e contribuições fundamentais para que o trabalho tomasse um rumo 

academicamente viável; ao Prof. Dr. Matheus de Mesquita Silveira (UNISINOS), pela 

avaliação crítica desde o processo de qualificação da tese; e aos Prof. Dr. Lucas 

Mateus Dalsoto (UCS) e Prof. Dr. Evandro Barbosa (UPFEL), pela leitura e avaliação 

do texto encaminhado à banca, bem como pelos questionamentos e contribuições 

teóricas e filosóficas apresentados. 

Registro ainda meu agradecimento à UNISINOS e ao Programa de Pós-

Graduação em Filosofia, bem como à CAPES, pelo apoio institucional. 

Por fim, agradeço à minha família e amigos, especialmente à minha esposa, 

Bruna, pelo apoio e incentivo durante todo o período de elaboração deste trabalho, e 

ao meu filho, Matheus, que, com sua ternura, me deu forças e coragem para não 

desistir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A ética surge como um fenômeno humano, permanentemente inacabado. 
Nós, coletivamente, a inventamos e a desenvolvemos, refinamos e 

distorcemos, geração após geração. A ética deve ser entendida como um 
projeto – o projeto ético – no qual estivemos engajados durante a maior 

parte de nossa história como espécie. 
 (Philipp Kitcher, The Ethical Project, 2011, p.2) 

 
Mostrar que algo é uma invenção não é uma forma de mostrar que não é 

real. Padrões morais existem [...], da única maneira que padrões de conduta 
podem existir: as pessoas acreditam em tais padrões e, portanto, regulam 

sua conduta de acordo com eles.  
(Christine Korsgaard, The Sources of Normativity, 1996, p.8) 



7 

 

RESUMO 

O objetivo da presente tese é defender uma concepção objetiva de moralidade 
a partir da combinação de duas abordagens distintas em metaética: o naturalismo e o 
construtivismo. Essa investigação busca propor uma alternativa intermediária entre o 
antirrealismo e o realismo moral metafísico, na medida em que ambas posições 
parecem insatisfatórias. A tese se propõe, assim, a investigar a possibilidade de 
compatibilizar naturalismo e construtivismo moral, articulando essas duas abordagens 
em uma concepção híbrida de moralidade – o naturalismo construtivista –, que 
preserva tanto a dimensão natural e empírica do fenômeno moral quanto o seu caráter 
normativo. O problema surge a partir de uma possível objeção a essa estratégia: 
naturalismo e construtivismo não seriam abordagens compatíveis. Tal objeção 
decorre do fato de que, frequentemente, o naturalismo e o construtivismo são vistos 
como visões antagônicas, associadas, respectivamente, ao realismo moral e ao 
antirrealismo moral. A hipótese defendida é a de que naturalismo e construtivismo são 
compatíveis e podem ser complementares. A estratégia argumentativa que a tese 
procura desenvolver é a de que é possível formular uma versão do construtivismo 
moral compatível tanto com o realismo moral básico quanto com um modelo de 
naturalismo não reducionista. Esse modelo está associado com teorias naturalistas 
que procuram descrever o fenômeno moral em bases empíricas – sem a pretensão 
de oferecer uma justificação normativa – alinhadas à perspectiva da psicologia 
evolucionista, segundo a qual a gênese da moralidade está associada às emoções 
morais. A contraparte construtivista pretende mesclar as abordagens do 
construtivismo ético-filosófico com contribuições relevantes do construtivismo social, 
integrando os elementos racional e social em uma concepção ampla do processo 
construtivo. Nessa perspectiva, entende-se que a moralidade, tal como a concebemos 
atualmente, é construída socialmente sobre uma base natural e, posteriormente, 
sistematizada racionalmente. Dessa forma, a tese pretende defender a viabilidade de 
uma teoria híbrida que articule o naturalismo e o construtivismo a partir de um aspecto 
dual da moralidade: por um lado, existem fatos naturais acerca da psicologia moral 
humana – como intuições e emoções, que formam o senso moral e fornecem a base 
para nossos juízos morais; por outro, a dimensão normativa – isto é, as normas morais 
– tem sua origem na agência moral. Portanto, a proposta desta tese não visa 
necessariamente romper com a dicotomia fato/valor, mas pretende oferecer condições 
para articular teoricamente os dois domínios de maneira harmônica, sem negligenciar 
as descobertas científicas no campo da ética. 

 

Palavras-chave: metaética; ontologia moral; naturalismo moral; construtivismo moral; 

fato e valor.  

.



 

ABSTRACT 

The aim of this thesis is to defend an objective conception of morality by 
combining two distinct approaches in metaethics: naturalism and constructivism. This 
investigation seeks to propose an intermediate alternative between antirealism and 
metaphysical moral realism, insofar as both positions appear unsatisfactory. The thesis 
thus examines the possibility of reconciling naturalism and moral constructivism by 
articulating these two approaches within a hybrid conception of morality – constructivist 
naturalism – which preserves both the natural and empirical dimension of the moral 
phenomenon and its normative character. The problem arises from a potential 
objection to this strategy: naturalism and constructivism may be seen as incompatible 
approaches. This objection stems from the fact that naturalism and constructivism are 
often regarded as antagonistic views, commonly associated with moral realism and 
moral antirealism, respectively. The hypothesis defended here is that naturalism and 
constructivism are in fact compatible and can be complementary. The argumentative 
strategy developed in this dissertation maintains that it is possible to formulate a 
version of moral constructivism that is compatible both with a basic form of moral 
realism and with a non-reductive model of naturalism. This model is aligned with 
naturalistic theories that seek to describe the moral phenomenon on empirical grounds 
– without aiming to provide a normative justification – drawing on insights from 
evolutionary psychology, according to which the genesis of morality is closely 
associated with moral emotions. The constructivist counterpart aims to combine 
philosophical ethical constructivism with relevant contributions from social 
constructivism, integrating rational and social elements into a broad conception of the 
constructive process. From this perspective, morality, as we currently conceive it, is 
understood as being socially constructed upon a natural basis and subsequently 
rationally systematized. In this way, the dissertation seeks to defend the viability of a 
hybrid theory that articulates naturalism and constructivism through a dual aspect of 
morality: on the one hand, there are natural facts about human moral psychology – 
such as intuitions and emotions that constitute moral sensibility and provide the basis 
for moral judgments; on the other hand, the normative dimension – that is, moral norms 
– has its origin in moral agency. Therefore, the proposal of this dissertation does not 
aim to dissolve the fact/value dichotomy, but rather to offer theoretical conditions for 
articulating these two domains in a coherent manner, without neglecting scientific 
findings in the field of ethics. 

 

Key-words: Metaethics; Moral ontology; Moral naturalism; Moral constructivism; Fact 

and value (distinction). 

 

 

 

 

 

 



9 

 

SUMÁRIO 

1 INTRODUÇÃO ....................................................................................................... 12 

Contextualizando a temática geral da tese ............................................................... 13 

Caracterizando o problema, hipótese e justificativa .................................................. 15 

Referencial teórico da tese ........................................................................................ 24 

Aspectos metodológicos ........................................................................................... 27 

Estrutura da tese ....................................................................................................... 28 

 

2 A NATUREZA DA MORALIDADE EM QUESTÃO ................................................ 30 

2.1 O PROBLEMA METAÉTICO EM PERSPECTIVA .............................................. 32 

2.1.1 Ontologia moral: a disputa entre realismo e antirrealismo moral ............. 32 

2.1.2 Continuidade e descontinuidade:  o problema do enquadramento e as duas 

tendências na metaética ......................................................................................... 39 

2.1.3 A dicotomia fato-valor: um pressuposto incontornável? ........................... 43 

2.1.4 Tensões entre naturalismo e construtivismo .............................................. 47 

2.2 A SOLUÇÃO PROPOSTA: O NATURALISMO CONSTRUTIVISTA ................... 49 

2.2.1 A hipótese: combinando naturalismo e construtivismo ............................. 52 

2.2.1.1 O argumento central da tese ......................................................................... 53 

2.2.1.2 A ideia central: um esboço ............................................................................ 54 

2.3 CONCLUSÃO DO CAPÍTULO ............................................................................ 59 

 

3 FUNDAMENTANDO A MORALIDADE: A BASE NATURALISTA DO SENSO 

MORAL ..................................................................................................................... 60 

3.1 DO NATURALISMO AO NATURALISMO ÉTICO ............................................... 61 

3.1.1 O que é o naturalismo? .................................................................................. 61 

3.1.1.1 Três sentidos para o termo “natural” ............................................................. 63 

3.1.1.2 Naturalismo ontológico e naturalismo metodológico ..................................... 65 

3.1.1.3 Naturalismo, reducionismo e fisicalismo........................................................ 66 

3.1.2 O que é o naturalismo ético? ........................................................................ 68 

3.2.2.1 As muitas variedades de naturalismo moral .................................................. 72 

3.2 ÉTICA E EVOLUÇÃO: A ORIGEM EVOLUTIVA DO SENSO MORAL ............... 74 

3.2.1A moralidade como fenômeno natural e evolutivo....................................... 75 

3.2.2 A sociobiologia em interface com a ética: podemos biologizar a moral? 80 



10 

 

3.2.3 Philipp Kitcher: do altruísmo à orientação normativa ................................ 86 

3.2.4 Tomasello e a moralidade como cooperação .............................................. 90 

3.2.5 A moral entre a biologia e a cultura .............................................................. 97 

3.2.6 Juntando os pontos: da evolução moral para a construção normativa .. 102 

3.3 A PSICOLOGIA MORAL: A BASE INTUITIVA-EMOCIONAL DO SENSO MORAL

 ................................................................................................................................ 104 

3.3.1 Jesse Prinz e o sentimentalismo moral construtivo ................................. 105 

3.3.2 O modelo de processo dual da cognição ................................................... 108 

3.3.3 Intuicionismo social de Haidt: As intuições primeiro, o raciocínio depois

 ................................................................................................................................ 110 

3.3.4 Emoção e raciocínio: Joshua Greene e as duas moralidades ................. 114 

3.3.4.1 Maquinaria moral: moralidade rápida e lenta .............................................. 118 

3.3.5 A síntese: naturalismo construtivista e o modelo do processo dual ...... 123 

3.4 CONCLUSÃO DO CAPÍTULO .......................................................................... 126 

 

4 CONSTRUINDO A MORALIDADE: O CONSTRUTIVISMO ENTRE O RACIONAL 

E O SOCIAL ............................................................................................................ 128 

4.1 A CONSTRUÇÃO RACIONAL: O CONSTRUTIVISMO ÉTICO ........................ 129 

4.1.1 O que é o construtivismo ético? ................................................................. 129 

4.1.1.1 Breve percurso histórico do construtivismo ético ........................................ 131 

4.1.2 O construtivismo segundo John Rawls ..................................................... 135 

4.1.3 O construtivismo de Korsgaard e a questão normativa ........................... 138 

4.1.4 Construtivismo e raciocínio prático em O’Neill ......................................... 145 

4.1.5 O construtivismo entre o realismo e ao antirrealismo moral ................... 150 

4.2 A CONSTRUÇÃO SOCIOCULTURAL: O CONSTRUTIVISMO SOCIAL .......... 157 

4.2.1 A moralidade como construção social: uma ressalva .............................. 157 

4.2.1.1 Construtivismo e construcionismo (ou construtivismo social) ...................... 159 

4.2.2 A construção social da realidade sobre bases naturalistas: Searle e a 

ontologia do mundo social ................................................................................... 162 

4.2.3 Searle entre o construtivismo e construcionismo ........................................... 172 

4.3 CONCLUSÃO DO CAPÍTULO .......................................................................... 176 

 

 

 



11 

 

5 NATURALISMO CONSTRUTIVISTA COMO TEORIA HÍBRIDA ........................ 178 

5.1 O NATURALISMO CONSTRUTIVISTA: UMA ALTERNATIVA EM METAÉTICA?

 ................................................................................................................................ 178 

5.1.1 Um problema para o naturalismo construtivista: naturalismo e 

construtivismo são compatíveis? ........................................................................ 178 

5.1.2 Como compatibilizar naturalismo e construtivismo? ............................... 182 

5.2 COMBINANDO NATURALISMO E CONSTRUTIVISMO: EM DIREÇÃO UMA 

TEORIA HÍBRIDA ................................................................................................... 185 

5.2.1 A via ontológica (1): a conexão entre naturalismo e construtivismo através 

do realismo moral ................................................................................................. 186 

5.2.2 A via metodológica (2): conectando o naturalismo não reducionista ao 

construtivismo moderado .................................................................................... 191 

5.2.3 A via genealógica (3): a transição da moral natural para a moral artificial

 ................................................................................................................................ 195 

5.2.4 Compatibilizando naturalismo e construtivismo: uma síntese ................ 199 

5.3 CARACTERIZANDO O NATURALISMO CONSTRUTIVISTA .......................... 201 

5.3.1 Naturalismo Construtivista como posição metaética em sentido amplo 201 

5.3.2 O naturalismo construtivista de Copp: a teoria moral centrada na 

sociedade ............................................................................................................... 202 

5.3.3 O Naturalismo Construtivista Centrado na Sociabilidade ........................ 210 

5.3.3.1 Definindo o naturalismo construtivista ......................................................... 216 

5.3.4. A realidade moral: entre o “dado” e o construído ................................... 218 

5.3.5 Vantagens e limitações do naturalismo construtivista ............................. 222 

5.4 O NATURALISMO CONSTRUTIVISTA E O PROGRESSO MORAL ................ 225 

5.4.1 O progresso moral direcionado: construindo e reconstruindo a moralidade

 ................................................................................................................................ 229 

5.4.1.1 Olhando para o futuro: para onde vamos? .................................................. 232 

5.5 NATURALISMO CONSTRUTIVISTA: UMA (BREVE) SÍNTESE ....................... 233 

 

6 CONCLUSÃO ...................................................................................................... 237 

 

REFERÊNCIAS ....................................................................................................... 247 

 



12 

 

1 INTRODUÇÃO 

 
O principal desafio filosófico que a teoria "metaética" enfrenta – 
a teoria da natureza e das condições de verdade do julgamento 

moral – é explicar a normatividade do julgamento moral sem 
abandonar ou comprometer seriamente o realismo moral. 

 (David Copp, Morality in a Natural World, 2007, p.2) 

 

A moralidade parece oscilar entre dois polos: de um lado, os fatos da natureza 

humana que estão associadas à nossa capacidade de fazer juízos morais; de outro, 

as normas de conduta que regulam a vida coletiva. Como conectar essas dimensões 

sem reduzir uma à outra? Como conciliar a concepção científica do mundo com a 

ética? Em particular, como compatibilizar uma visão naturalista da realidade com a 

normatividade moral, dado que a linguagem da ciência é descritiva enquanto a 

linguagem moral é predominantemente normativa?  Minha resposta para o problema 

de como acomodar a moralidade dentro de uma visão científica do mundo, sem aderir 

a uma explicação reducionista da normatividade ou abandoná-la, estaria em unir duas 

abordagens distintas da ética: naturalismo e construtivismo. A tese propõe, portanto, 

uma solução híbrida. Minha hipótese é que essa combinação oferece uma explicação 

mais adequada do fenômeno moral, ao mesmo tempo em que preserva a objetividade 

da moralidade sem recorrer a uma metafísica independente do mundo natural.  

A proposta da presente tese não pretende oferecer uma teoria definitiva, mas 

delinear um modelo que aponte caminhos. O objetivo principal da tese é defender uma 

concepção objetiva de moralidade que seja uma alternativa entre o antirrealismo e o 

realismo metafísico, combinando uma perspectiva naturalista a uma abordagem 

construtivista da ética. Mais precisamente, o foco central é defender uma concepção 

construtivista da moralidade em harmonia com a visão naturalista do mundo. Essa 

proposta será designada como naturalismo construtivista. Contudo, isso levanta uma 

questão central: naturalismo e construtivismo são compatíveis? Em caso afirmativo, 

que, vantagens essa síntese tem sobre outras alternativas metaéticas? A tese 

investigará essas e outras questões correlatas, examinando como naturalismo e 

construtivismo podem interagir de forma coesa e complementar. 

. 



13 

 

Contextualizando a temática geral da tese 

A presente tese se debruça sobre um tema central para a metaética 

contemporânea e se direciona à investigação em ontologia moral. Essa investigação 

envolve perguntas centrais, como: Existem fatos morais? A moralidade é objetiva e 

possui existência independente, ou ela é fruto de construções humanas? Trata-se da 

discussão sobre a natureza da moralidade. A questão de compreender a natureza 

ontológica da moralidade atravessa toda a história da filosofia, mas se consolida no 

século XX com o advento da metaética, sobretudo no âmbito da filosofia analítica, a 

partir de G. E. Moore (1903).1 Nesse contexto, realistas morais, em geral, defendem 

que há fatos morais objetivos e os juízos morais podem ser verdadeiros ou falsos 

(Brink, 1989). Antirrealistas, por outro lado, tendem a negar essa posição, sustentando 

que nossos juízos morais não possuem valor de verdade.  

Assim, a disputa entre realismo e antirrealismo moral é marcada por um dilema: 

aceitar o realismo moral traz a vantagem de garantir a objetividade moral, mas cria o 

desafio de justificar a natureza ontológica da moralidade sem apelar para entidades 

supranaturais. O antirrealismo não possui esse desafio propriamente, já que abdica 

da necessidade de sustentar a existência de uma ontologia própria que sustente uma 

“realidade moral”, mas ainda assim precisa dar sentido para os juízos morais e 

justificar porque razão deveríamos levar a moralidade a sério (Joyce, 2022). Aceitar a 

posição antirrealista parece abrir uma porta para o niilismo moral. Entretanto, apostar 

no realismo moral pode ser metafisicamente custoso: como sustentar a existência de 

fatos morais mantendo uma ontologia plausível e compatível com o que sabemos 

sobre o mundo natural? Ou seja, o realismo tem um desafio metafísico ou ontológico, 

enquanto o antirrealismo precisa mostrar que não conduz ao niilismo moral.2 Diante 

desse cenário, como dar sentido à moralidade frente à dúvida cética e ao desafio do 

niilismo moral?   

Ainda que o antirrealismo possa parecer atraente e ontologicamente mais 

adequada, pelo seu minimalismo metafísico, a posição realista parece mais próxima 

                                            
1 Esse é um problema ao mesmo tempo clássico e contemporâneo na filosofia moral. Clássico porque 
suas raízes podem ser rastreadas até os primórdios do pensamento filosófico; contemporâneo porque 
continua sendo tematizado e debatido na atualidade. Esse é um tema presente desde a filosofia grega, 
cujos contornos e relevância foram progressivamente reformulados, especialmente ao longo do século 
XX. 
2 Ao meu ver, o principal desafio do antirrealismo é mostrar como ele não conduz ao niilismo moral, 
que é a ausência total de sentido moral. Sobre o niilismo ver Harman (1980) 



14 

 

com a concepção ordinária da ética. Além disso, diante de diferentes estudos 

científicos sobre a moralidade, há razões para manter o realismo moral na disputa. As 

evidências científicas sobre como a mente moral funciona e como a moralidade pode 

ter surgido trazem à tona o debate entre realismo e antirrealismo, entre objetividade e 

subjetividade para o centro da ética. Por isso, a saída para uma concepção realista, a 

fim de evitar o custo metafísico de estabelecer algum tipo de metafísica ininteligível, 

parece ser, portanto, adotar uma posição naturalista. Mas como pretendo argumentar, 

embora o naturalismo seja necessário, ele não é suficiente. O naturalismo tem seus 

próprios desafios, especialmente no que tange a justificar o caráter normativo dos 

juízos morais (Korsgaard, 1996). A minha proposta será combinar o construtivismo ao 

naturalismo em uma concepção híbrida. 

Todavia, antes de prosseguir, há de se perguntar qual a relevância em 

investigar tal problemática. Por que investigar um problema tão teórico e abstrato 

dentro da metaética? Não seria melhor se debruçar sobre questões aplicadas ou de 

ética normativa? Qual a relevância de estudar metaética e mais precisamente um 

tema em ontologia moral? Em primeiro lugar, todos nós, em alguma medida, 

deveríamos estar preocupados em entender a natureza da moralidade e dos nossos 

juízos morais. Ampliar a compreensão sobre as bases que sustentam nossas visões 

morais deveria ser do interesse de todos. Saber se a moralidade é um fenômeno que 

permite objetividade, se existe alguma verdade na linguagem moral, qual é a 

fundamentação de nossas obrigações morais e se elas são legítimas ou não, é algo 

que diz respeito a todos.3  

Mesmo os mais céticos ou niilistas acerca da moralidade devem admitir que em 

alguma medida, mesmo que contingencialmente, a moralidade assume um papel 

central na vida humana. Ademais, essas preocupações genuinamente filosóficas, 

transbordam o campo da filosofia e estão presentes em outros domínios. A discussão 

sobre o estatuto da moralidade é central para a filosofia contemporânea – em especial 

na metaética – mas também tem relevância prática no mundo atual, na medida em 

que diferentes desafios e dilemas éticos – muitos deles inéditos na história – surgem 

                                            
3 Como diz Stephen Toulmin: “A ÉTICA é preocupação de todos. Problemas científicos e teorias 
científicas podem, de tempos em tempos, intrigar ou prender a todos nós, mas são de importância 
prática imediata para apenas alguns. Todos, por outro lado, enfrentam problemas morais – problemas 
sobre os quais, após mais ou menos reflexão, uma decisão deve ser tomada. Então todo mundo fala 
sobre valores.” (Toulmin, 1961, p.1) 
 



15 

 

em meio a transformações históricas e sociais.4 Portanto, procurar uma forma de 

fundamentar objetivamente nossos juízos morais e elaborar uma base sólida para as 

concepções morais que advogamos, de uma forma coerente e plausível, de modo que 

o discurso ético em âmbito público seja levado a sério, é uma tarefa necessária e 

urgente. 

Ainda que a investigação filosófica em metaética pareça distante das 

preocupações ordinárias para o leigo em filosofia, apesar da linguagem abstrata e 

hermética, se somos indiferentes à essas questões profundas, abdicando da reflexão, 

podemos acabar assumindo irrefletidamente um ou outro ponto de vista metaético 

como pressuposto de nossas visões de mundo. Por isso, tematizar a natureza da 

moralidade não é uma questão trivial, mas está no cerne de nossas vidas e 

preocupações cotidianas, ainda que muitos possam não se dar conta 

Caracterizando o problema, hipótese e justificativa 

O problema ontológico acerca da natureza da moralidade, ganha uma 

dimensão ainda mais complexa na atualidade na medida em que nossa visão de 

mundo, marcada pelo pensamento científico e naturalista, torna-se um paradigma 

epistemológico. Assim, o problema metaético envolve perguntar como encaixamos a 

moralidade com a imagem naturalista do mundo moderno, ou seja: Como conciliar a 

imagem científica do mundo com a ética? Isto implica em entender como é possível 

acomodar a normatividade moral dentro de uma concepção naturalista do mundo. 

Uma outra forma de colocar esse problema é: uma vez que a linguagem da ciência é 

uma linguagem descritiva, como podemos explicar o caráter normativo da linguagem 

moral? 

Essa problemática lida diretamente com a clássica distinção entre fato e valor. 

A tendência de separar fato e valor, que tem suas raízes na modernidade com a Lei 

de Hume (2009), consolidou uma dicotomia – como apontado por Putnam (1992;2004) 

– na qual muitos filósofos sustentaram que a ética não pertence ao domínio dos fatos 

e, portanto, não poderia ser objeto da investigação científica. Dentro dessa 

perspectiva, abordagens não cognitivistas da ética tiveram maior proeminência 

                                            
4 Veja-se os problemas climáticos, a preocupação com a cultura científica e o uso de inteligência 
artificial, o extremismo político e a crise das diferentes democracias ao redor do mundo, entre tantos 
outros. 



16 

 

durante a primeira metade do século XX (Darwall et all, Brink, 1989). Filósofos 

emotivistas, como Ayer (1952) e Stevenson (1937), por exemplo, ao adotarem uma 

abordagem não cognitivista, defendiam que juízos éticos não são descrições do 

mundo, mas expressões de emoções e atitudes humanas. Consequentemente, 

teorias não cognitivistas dominaram grande parte da reflexão ética até meados do 

século XX, influenciando o antirrealismo moral e criando uma barreira para teorias 

realistas (cf. Darwall et all, 1992; Brink, 1989). No meio disso, teorias naturalistas da 

ética foram desencorajadas pela acusação de Moore (1903) de cometerem a falácia 

naturalista e permaneceram à sombra de outras concepções antirrealistas e não 

cognitivistas (Darwall et al, 1992). 

Foi preciso algum tempo para surgirem alternativas. Um caminho alternativo, 

dentre tantos, explorado por diferentes filósofos, foi buscar em teorias da razão, 

prática uma forma de sustentar algum grau de objetividade na moralidade (Darwall et 

all 1992/2013). Teorias construtivistas, por exemplo, recorrem a noções como agência 

e racionalidade prática para justificar formas de objetividade. No entanto, o 

construtivismo também enfrenta desafios e objeções significativas, principalmente 

relacionados à sua capacidade de vincular princípios normativos à realidade empírica. 

Além disso, o construtivismo, por se vincular em uma posição descontínua (Darwall et 

all, 1992/2013) referente a relação entre ciência e ética, corre o risco de cair uma 

forma de dualismo que reforça a dicotomia fato e valor, e reforça à crítica de uma 

leitura idealizada da moralidade. 

Nas últimas décadas também, abordagens naturalistas foram revigoradas, 

apesar de críticas clássicas, como a acusação de falácia naturalista por Moore (1903) 

e o problema da lacuna “ser-dever” formulado por Hume (2009). Algumas formas de 

naturalismo fundamentam-se em evidências empíricas advindas da psicologia, das 

teorias cognitivas, da neurociência, da biologia evolucionista, da primatologia, entre 

outras ciências. Abordagens evolucionistas da ética, por exemplo, ao teorizar sobre 

as origens naturais da moralidade lançam luz diferentes questões metaéticas. Essas 

abordagens ampliaram significativamente nosso entendimento descritivo da 

moralidade, mas algumas dúvidas permanecem: até que ponto o naturalismo pode 

explicar ou fundamentar a ética? É possível que o naturalismo seja capaz de 

fundamentar uma teoria normativa sem incorrer em uma falácia ou infringir a Lei de 

Hume, ou devemos nos contentar com uma abordagem puramente descritiva da 

moralidade? 



17 

 

É neste ponto que se insere a proposta investigativa desta tese: a possibilidade 

de articular naturalismo e construtivismo em uma perspectiva integrada. Minha 

proposta de solução para o problema de enquadrar a ética dentro de uma 

compreensão naturalista estaria em combinar naturalismo e construtivismo em uma 

visão uniforme. A hipótese levantada é a de que é possível uma aproximação entre 

uma abordagem naturalista e uma abordagem construtivista e que tal alternativa 

propiciaria uma explicação mais adequada do fenômeno moral. Essa tese vai na 

direção, portanto, de combinar naturalismo e construtivismo em uma visão híbrida: o 

naturalismo construtivista.  

A hipótese é que o naturalismo construtivista constitui uma alternativa plausível 

para compreender a moralidade em sua dupla dimensão: descritiva e normativa. O 

naturalismo fornece os elementos factuais, ligados à psicologia moral e à evolução 

humana; o construtivismo, por sua vez, explica a normatividade a partir da 

racionalidade prática e da construção social de normas. A combinação de ambas as 

perspectivas permite superar tanto o reducionismo naturalista quanto o dualismo 

metafísico, oferecendo um caminho coerente para pensar a moralidade de forma 

objetiva e significativa. 

Mas o que justifica aproximar naturalismo e construtivismo? Primeiramente, 

naturalismo e construtivismo representam duas grandes tradições que buscam 

responder ao problema moral. Do ponto de vista do naturalismo, temos uma 

perspectiva que une duas ideias que são filosoficamente próximas da compreensão 

ordinária da moralidade, o realismo e o naturalismo em um sentido amplo (também às 

vezes chamado de naturalismo filosófico). A visão de um realismo naturalista aparece 

como uma proposta que possibilita fundamentar a moralidade em uma perspectiva 

objetivista.  

Além disso, cada vez mais faz-se necessário uma maior aproximação entre 

filosofia e ciência e uma das principais razões que torna o naturalismo filosoficamente 

atraente é justamente sua intrínseca conexão com a metodologia científica. O 

naturalismo parte da compreensão científica do mundo e toma a metodologia científica 

como o melhor meio de abordar os fenômenos humanos. O naturalismo tem se 

consolidado com uma abordagem fecunda em diferentes campos, dentro e fora da 

filosofia. Nas últimas décadas, a ciência tem ampliado seu campo de pesquisa em 

diferentes domínios que antes pareciam próprios e irrestritos do estudo filosófico, mas 

que agora começam a serem requisitados por outras áreas acadêmicas. O estudo 



18 

 

sobre a moral tem sido tematizado por diferentes cientistas e filósofos que procuram 

no estudo científica e em bases empíricas evidências que corroborem certas teorias 

morais. Ainda que se possa argumentar que existe uma parte inerentemente filosófica 

do estudo sobre a moral, hoje parece inevitável assumir, que pelo menos em alguns 

aspectos, a ética é um domínio interdisciplinar. Não apenas a filosofia, mas psicologia, 

a ciência cognitiva, a neurociência, a biologia, a história, as ciências sociais, a 

antropologia, a primatologia, entre outras áreas, podem oferecer diversos elementos 

teóricos ou evidências empíricas que ajudem a ampliar nossa compreensão sobre o 

fenômeno moral.5 Por isso, abordagens naturalistas ganharam terreno em diferentes 

áreas que dialogam com a filosofia, abrindo, assim, um caminho sem volta e 

inescapável para a pesquisa filosófica em geral, bem como na ética. 

De um ponto de vista mais específico, após a publicação de A Origem das 

Espécies (1859/2009) de Darwin, a visão evolutiva trouxe inúmeras questões para o 

pensamento filosófico que exigem esforço intelectual peculiar ao nosso tempo 

(Dennet, 1998; Ruse, 1995). Qualquer abordagem filosófica que esteja em equilíbrio 

e harmonia com a visão científica do mundo precisa, em alguma medida, encarar as 

implicações da teoria da evolução em diversos campos, até mesmo na ética. Portanto, 

parece que tematizar o naturalismo moral está de acordo com esse contexto referido.6 

Em contrapartida, o construtivismo, quer na política ou na ética, tem sido uma 

das perspectivas mais fecundas em diferentes aspectos nos debates 

contemporâneos, principalmente desde Rawls (Darwall et all, 1992). O construtivismo 

parece uma alternativa promissora para a moralidade na medida em que ele parece 

garantir alguma forma de objetividade moral sem ter que ter um compromisso 

metafísico tão forte quanto algumas outras formas de realismo moral (Enoch, 2009). 

O construtivismo, de uma maneira geral, pretende mostrar de que modo a objetividade 

moral seria possível, fundamentando normas e princípios morais em algum tipo de 

procedimento racional (Rawls, 1980; Darwall et al, 1992). Apesar disso, é fundamental 

compreender qual é a amplitude e os limites das teorias construtivistas. Há muito a 

                                            
5 Gilbert Harman (2003) considera que a aproximação entre ciência e moralidade, principalmente entre 
psicologia moral e ética, estão entre as três principais tendências da filosofia moral (e política) 
contemporâneas. 
6 Segundo Kemp (2025, p. xi): “O naturalismo é um ponto de vista dominante na filosofia 
contemporânea. É um dos principais fundamentos para a abordagem de diversos problemas filosóficos 
em diversas áreas, como metafísica, epistemologia, filosofia da ciência, filosofia da mente, filosofia da 
linguagem, ética, ciência cognitiva, filosofia política, filosofia das ciências sociais e filosofia do tempo.”  



19 

 

ser extraído no que diz respeito ao entendimento da normatividade, da agência e do 

papel da racionalidade prática para o fundamento da moralidade.    

Em síntese, o naturalismo procura aproximar a moralidade da imagem científica 

do mundo, enquanto o construtivismo enfatiza o caráter normativo dos juízos morais. 

O naturalismo sublinha uma continuidade entre fato e valor, dando foco ao contexto 

da descoberta. O construtivismo por outro lado, tende a promover a descontinuidade 

e enfatiza a distância entre fato e valor (ou norma), ratificando o contexto de 

construção no âmbito da ética.  A pertinência desse debate reside não apenas no 

plano teórico, mas também em sua capacidade de iluminar a prática moral, uma vez 

que compreender a relação entre natureza e normatividade afeta diretamente como 

justificamos princípios de justiça, direitos humanos e a possibilidade de progresso 

moral. 

Desse modo, a relevância desta investigação é teórica e prática. Teoricamente, 

ela lida com dilema central da metaética contemporânea: como conciliar a explicação 

empírica da moralidade com a exigência de justificação normativa que a prática moral 

nos impõe? Encontrar um meio de articular essa tensão evita dois resultados 

indesejáveis: o ceticismo e o niilismo (quando se rejeita a objetividade moral); e o 

reducionismo (quando se reduz a normatividade a fatos naturais). Do ponto de vista 

prático, uma teoria que explique – ou pelo menos lance luz sobre – como se dá a 

relação entre fatos e valores, tem implicações para a vida pública e repercute em 

debates éticos e políticos. Ao propor harmonizar naturalismo e construtivismo em uma 

perspectiva uniforme - o naturalismo construtivista – esta tese pretende oferecer uma 

alternativa metaética que seja ao mesmo tempo compatível com as descobertas 

científicas sobre a natureza humana e a moral e esteja em sintonia com o modo como 

entendemos a moralidade no contexto prático. 

Esse empreendimento, no entanto, nos leva a outra questão crucial: O 

naturalismo é mesmo compatível com o construtivismo, uma vez que são abordagens 

distintas – às vezes tomadas como opostas – da moralidade? Não estariam 

naturalismo e construtivismo em posições antagônicas dentro do quadro das posições 

metaéticas, especialmente em ontologia moral (naturalismo como uma forma de 

realismo e construtivismo como uma concepção antirrealista)? Se a resposta for em 

prol da incompatibilidade, como parecem sugerir uma parte da literatura filosófica 



20 

 

sobre o tema7, esse projeto poderá ser visto como inviável. Há, certamente, um 

desafio conceitual e metodológico no que tange ao modo como essas visões são 

classificadas na literatura filosófica. É, pois, uma das minhas tarefas centrais 

investigar e esclarecer esses aspectos conceituais e defender que naturalismo e 

construtivismo não são incompatíveis, mas podem ser fundidos em uma perspectiva 

metaética híbrida. 

 Em sendo a resposta for afirmativa – isto é, naturalismo e construtivismo são 

compatíveis –, a pergunta passa a ser: como naturalismo e construtivismo podem se 

encaixar de uma forma coesa, de modo a formatar uma imagem acerca da natureza 

da moralidade de modo a unir a dimensão factual e normativa do fenômeno moral? A 

tese pretende, pois, argumentar na direção de uma compreensão híbrida, portanto, 

que estou chamando de naturalismo construtivista. 

A presente tese tem, portanto, como objetivo paralelo investigar a relação entre 

essas duas abordagens na metaética, investigando sua compatibilidade ou 

incompatibilidade e explorando se podem interagir de modo a se complementar em 

uma concepção mais ampla da moralidade. Defendo que certos aspectos factuais da 

moralidade podem ser explicitados pela via naturalista, enquanto que uma abordagem 

focada na racionalidade é necessária para compreender como normas e princípios 

morais se justificam e adquirem validade de um ponto de vista social. Desse modo, a 

moralidade seria um fenômeno cuja explicação requer tanto evidências descritivas 

quanto fundamentação racional.  

Pretendo argumentar que é possível compatibilizar naturalismo e 

construtivismo a fim de dar criar uma alternativa teórica acerca da natureza da ética 

em que possamos, por um lado descrever os fenômenos que dizem respeito a 

                                            
7 Um dos obstáculos à proposta do naturalismo construtivista, portanto, é saber se é possível 
compatibilizar alguma forma de naturalismo e construtivismo moral em uma concepção unificada que 
explique os aspectos factuais e normativos que dizem respeito à moralidade. O problema é que de um 
ponto de vista metaético, naturalismo e construtivismo não apenas são abordagens muito diferentes da 
ética, mas também por vezes são interpretados como posições antagônicas. No que tange a relação 
entre ética e ciência, podemos dizer que teorias naturalistas da moralidade estão associadas ao que 
podemos chamar de abordagem contínua entre ciência e ética, enquanto o construtivismo seria uma 
abordagem descontínua (Darwall, et al, 1992). Isso significa que naturalismo e construtivismo divergem 
em como explicar e justificar a moralidade. Enquanto o naturalismo pretende explica-la em termos de 
fatos ou propriedades naturais, que podem ser descritos pelo método científico (por isso, contínuo em 
relação à descrição científica do mundo) – isto é, não há descontinuidade entre fato e valor ou norma -
, o construtivismo negaria a possibilidade de uma reduzir a ética à ciência – e, portanto, rechaça a ideia 
de o que o domínio normativo possa ser reduzido à fatos naturais ou empíricos. Essa própria 
interpretação do construtivismo também não é um consenso e está em disputa. Parte da discussão 
central da tese envolve entender como o construtivismo pode ser interpretado. Vou defender que é 
possível interpretar o construtivismo como uma tese realista. 



21 

 

moralidade, e que podem ser interpretados como elementos factuais e com aqueles 

que não poderiam ser reduzidos ao domínio factual como pretende algumas versões 

do naturalismo. Desse modo, o construtivismo seria necessário e complementar ao 

naturalismo pelo seu modo justificar a normatividade a partir da racionalidade prática, 

como, por exemplo, a construção de princípios e normas morais que engendram um 

sistema ético.8 Por um lado, a moralidade pode ser explicada pela via naturalista até 

certo ponto, mas precisa de uma explicação complementar no que tange a justificação 

dos princípios morais, no qual o construtivismo poderia ser uma alternativa mais 

promissora que o próprio naturalismo. 

Para obter êxito no objetivo que a tese se propõe, é necessário investigar a 

possibilidade de compatibilizar naturalismo e construtivismo moral, duas perspectivas 

que, à primeira vista, parecem antagônicas na metaética. Há diferentes maneiras de 

compreender tanto naturalismo quanto construtivismo, contudo é comum coloca-los 

em campos opostos: o naturalismo moral como forma de realismo metaético que que 

busca compreender a moralidade a partir de fatos do mundo natural e o 

construtivismo, interpretado frequentemente, como um tipo de antirrealismo moral. 

Essa interpretação do construtivismo como antirrealismo ocorre porque, segundo o 

construtivismo moral, os princípios morais são construídos, não descobertos. Essa 

característica leva a uma aparente oposição entre construtivismo e naturalismo. No 

entanto, o fato de algo ser "construído" não implica necessariamente a ausência de 

objetividade ou de realidade. Se os princípios são construídos, eles adquirem algum 

tipo de "realidade", embora não necessariamente uma realidade natural. Ainda assim, 

a matéria-prima dessa realidade construída provém do mundo natural e social. Dessa 

forma, a questão central a ser explorada passa a ser: até que ponto o construtivismo 

pode ser compatível com alguma forma de realismo e naturalismo moral?  

A hipótese que se pretendo colocar é a de que é possível, além de necessário, 

compatibilizar naturalismo e construtivismo a fim de criar uma alternativa teórica 

acerca da natureza da ética em que possamos, por um lado descrever os fenômenos 

                                            
8 Tomemos o princípio da diferença de Rawls (2000a), por exemplo, que exige uma elaboração racional 
dos agentes e necessita de uma reflexão e de deliberação na escolha desse princípio. Mesmo o 
imperativo categórico de Kant (2009), ou o princípio de utilidade dos utilitaristas, também são 
elaborações racionais, ainda que se possa argumentar que são compatíveis com algum tipo de base 
natural para os mesmos. Certas normas morais, inclusive, só fazem sentido dentro de um arranjo 
específico de uma dada sociedade. Em uma sociedade mais igualitária, talvez um dever moral de ajudar 
os necessitados pode ter um peso ou relevância menor do que em uma sociedade que impera a 
desigualdade. A questão de se temos ou não o dever de “dar esmolas”, por exemplo, só fará sentido 
em uma sociedade onde existam pessoas que vivam em uma condição de miséria. 



22 

 

que dizem respeito a moralidade, e que podem ser interpretados como elementos 

factuais, com aqueles que não poderiam ser reduzidos ao domínio factual como 

pretende algumas versões do naturalismo. A tese, mais precisamente, é de que é 

possível conceber uma forma de construtivismo moral compatível com um naturalismo 

não reducionista. Argumentarei, portanto, a favor da viabilidade de uma teoria híbrida 

que combine naturalismo e construtivismo a partir de um aspecto dual da moralidade. 

De um lado, existem fenômenos morais rudimentares, que podem ser encontrados na 

natureza humana (e até mesmo em outros animais), mas que evoluem e se tornam 

mais complexos com o progresso da cultura e da racionalidade. 

Desse modo, o construtivismo seria necessário e complementar ao naturalismo 

ao explicar a normatividade a partir da racionalidade prática (como, por exemplo, a 

construção de princípios e normas morais que engendram um sistema ético). Assim, 

chegaríamos a uma teoria dual e “desenvolvimentista” da moralidade.9 Por um lado, a 

moralidade precisaria ser explicada de a partir de uma ótica naturalista até certo ponto 

(e por isso, não-reducionista), mas precisaria de uma explicação complementar, no 

que tange a justificação dos princípios ou normas morais, no qual o construtivismo 

poderia ser uma alternativa promissora. 

Para que a moralidade tenha realmente sentido e possamos responder ao 

ceticismo moral10, penso que precisamos assumir alguma forma de realismo moral. 

Assim, ao propor o naturalismo construtivista, a tese adota um tipo de realismo fraco11 

e não robusto ou metafísico. Isso porque, do modo como compreendo, teorias 

antirrealistas não são convincentes para responder ao ceticismo moral.12 Do meu 

                                            
9 Essa ideia é inspirada na teoria do processo dual do cérebro que Joshua Greene apresenta em Tribos 
Morais (2019). Os dois modos de pensar, intuitivo e o racional, estão na base de duas maneiras 
diferentes de pensar a moralidade. Meu ponto seria argumentar que o primeiro tipo poderia ser mais 
bem explicado pelo naturalismo, mas o segundo, exigiria uma abordagem construtivista. A noção de 
“desenvolvimentista” estaria ligada a noção de progresso moral. A moralidade se desenvolve e é 
moldada pelos processos sociais e culturais, mas também pode ser remodelada de modo ativo pelos 
agentes morais, por meio de algum tipo de procedimento racional de construção de normas, princípios, 
valores, direitos e deveres. 
10 Sobre diferentes formas de ceticismo moral, ver Sinnott-Armstrong, 2019. 
11 Utilizarei também os termos “realismo básico” e “realismo mínimo” para diferenciar de outras formas 
de realismo metafísico ou realismo robusto. 
12 O argumento basicamente é que as teorias antirrealistas, por natureza, partem de uma premissa 
cética, isto é, a negação de qualquer possibilidade de objetividade moral. Todos os valores são 
subjetivos, ou são expressões das emoções, crenças ou atitudes dos agentes. Não há uma ordem 
moral independente, não há uma realidade moral autossustentada. Um realismo robusto seria assumir 
que há uma realidade moral independente de nós que deveria ser descoberta. Há fatos morais a serem 
descobertos e eles podem nortear como devemos agir ou viver. Um realismo fraco poderia aceitar que 
há fatos morais embora não sejam completamente independentes de nós. Penso que o construtivismo 
pode direcionar para um realismo desse tipo. Não é um realismo robusto, mas um realismo fraco, 
porque ele existe a partir de uma construção feita por agentes racionais que possuem algum tipo de 



23 

 

ponto de vista, naturalismo e construtivismo, cada um ao seu modo oferecem 

respostas aos céticos e niilistas morais. Penso que o naturalismo é a forma mais 

promissora de realismo moral que temos disponível.13 É por isso que rejeitarei 

abordagens intuicionistas e outras formas de realismo metafísico. Como já foi tido, o 

naturalismo embora seja necessário, parece não ser suficiente, pois é duvidoso que 

possa explicar a normatividade de forma completa. É por isso que rejeitarei uma forma 

de reducionismo naturalista. Já o construtivismo, embora pareça uma saída viável 

para lidar com a objetividade e lidar com o ceticismo e niilismo, também enfrenta 

objeções.14  

Adotar uma posição realista nesses termos, não significa que a tese se 

comprometa com a existência de princípios normativos dados no mundo natural, mas 

que toma como ponto de partida certos elementos ou fenômenos naturais presentes 

na natureza humana – como as emoções morais, por exemplo, e grande parte de 

nossa psicologia moral –, que servem de base para o surgimento da normatividade. 

Portanto, a proposta desta tese não visa necessariamente romper com a dicotomia 

fato/valor, mas pretende criar condições para articular teoricamente os domínios dos 

fatos e dos valores (ou normas) de maneira mais harmônica, sem desconsiderar as 

descobertas científicas no campo da ética. 

A tese se propõe, portanto, a defender uma forma de realismo moral, com base 

no naturalismo e no construtivismo. A pretensão, no entanto, não é propor uma teoria 

completa, mas apenas um esboço de um caminho que poderia ser trilhado. O principal 

objetivo é defender uma concepção de moralidade construtivista que esteja em 

harmonia com a visão naturalista do mundo.  

 

                                            
relação intersubjetiva. Em outras palavras, a realidade moral não existe a priori, mas a posteriori à 
construção feita pelos agentes (similarmente ao tipo de elaboração das leis jurídicas - elas não existiam, 
mas passam a existir e são objetivas). É possível aceitar que pode haver alguns fatos acerca da 
moralidade que existem independentes de nossa subjetividade, mas normas e valores dependem de 
algum tipo de intencionalidade coletiva (Searle, 1995). 
13 Evidentemente o naturalismo também é uma abordagem ampla e em disputa, tanto do seu significado 
quanto em que posição metaética se encontra. Nem todos estarão de acordo com uma interpretação 
realista do naturalismo. Muitos filósofos que se consideram naturalistas defendem posições 
antirrealistas. A princípio parece ser possível ser naturalista e antirrealista em um certo sentido. 
Contudo, pretendo trabalhar com a abordagem que compreende o naturalismo como uma forma de 
realismo (ver Brink, 1989; 2003; Ver Copp, 2001) 
14 A mais contundente, ao meu ver, versa sobre o aparente dualismo que se segue da postura 
construtivista, ao menos se ela está dissociada de uma perspectiva realista e – como vou argumentar 
– naturalista. 



24 

 

Referencial teórico da tese 

No que diz respeito ao referencial teórico e bibliográfico, a posição defendida 

nesta tese é construída a partir do diálogo com um conjunto amplo de autores da 

tradição filosófica e das ciências humanas, cujas contribuições são mobilizadas de 

modo seletivo e articulado em função dos problemas metaéticos investigados.15  

O pano de fundo naturalista da tese toma como ponto de partida as abordagens 

evolucionistas da moralidade, especialmente em Charles Darwin (1974;2009), Frans 

de Waal (1996;2006), Michael Tomasello (2009;2016) e Philipp Kitcher (2006;20011). 

Darwin (1974) já havia sugerido que o senso moral poderia ser compreendido como 

um produto da evolução de instintos sociais. O primatólogo Frans De Waal 

(1996;2006) aprofunda essa intuição ao defender a continuidade evolutiva entre os 

comportamentos sociais de primatas não humanos e a moralidade humana. Sua tese 

de que a moralidade está em continuidade com a evolução e parte de nossa natureza 

é parcialmente incorporada nesta investigação, ainda que aqui se defenda de modo 

mais explícito a existência de uma dimensão normativa artificial e construída. De modo 

mais enfático, a explicação proposta por Tomasello (2016) sobre a origem natural da 

moralidade, contribui decisivamente ao enfatizar a conexão entre moralidade e 

cooperação, bem como ao distinguir entre uma moralidade de simpatia e uma 

moralidade de justiça, ligadas a diferentes estágios do desenvolvimento social 

humano. Já Philipp Kitcher (2011), ao propor a concepção da ética como um projeto, 

fornece um modelo particularmente fecundo para articular evolução biológica, 

evolução cultural e normatividade. A tese de que houve uma passagem gradual de 

uma “protomoralidade” para uma ética sistematizada é interpretada nesta tese como 

a transição entre uma moralidade predominantemente emocional e uma moralidade 

progressivamente racionalizada. A ideia de progresso moral, central em Kitcher (2006; 

2011), é incorporada como um elemento-chave do naturalismo construtivista, 

reforçando o papel da cultura, das práticas sociais e da deliberação coletiva na 

transformação dos padrões morais ao longo do tempo. 

Outro eixo teórico fundamental da tese está ancorado na tradição do 

sentimentalismo moral, cuja formulação clássica remonta a David Hume (2009). A 

                                            
15 O objetivo não é oferecer uma exegese detalhada das obras, mas utilizá-las como recursos 
conceituais e argumentativos para sustentar uma concepção de moralidade que combina naturalismo 
e construtivismo em uma perspectiva realista mitigada. 
 



25 

 

centralidade dos sentimentos morais como uma base fundamental dos juízos morais 

é discutida e considerada como elemento indispensável para compreensão do 

fenômeno moral. A tradição sentimentalista, retomada contemporaneamente por 

Jesse Prinz (2006;2007), cuja concepção da moralidade como uma construção 

cultural assentada sobre uma base emocional fornece elementos importantes para 

compreender a dimensão afetiva da moralidade.16  

As contribuições da psicologia moral contemporânea reforçam e refinam esse 

quadro sentimentalista. O ponto de apoio será as teorias do processo dual do cérebro 

(Kahneman; 2012) aplicados à psicologia moral. As pesquisas do psicólogo Jonathan 

Haidt (2001;2020), ao enfatizar o papel das intuições morais rápidas e 

emocionalmente carregadas, oferecem uma descrição empiricamente informada do 

funcionamento ordinário do julgamento moral. Já o filósofo e neurocientista Joshua 

Greene (2004;2014), fornece um modelo teórico mais articulado ao fazer uso da teoria 

do processo dual do cérebro, distinguindo entre um entre duas formas de 

entendermos a moralidade, uma baseada em emoções (modo automático de julgar) e 

outra no raciocínio (modo manual de pensar). Essa distinção desempenha um papel 

central na tese, ao oferecer suporte empírico à ideia de que a moralidade humana 

possui uma base natural-emocional que pode ser posteriormente reorganizada e 

criticamente avaliada por meio do raciocínio prático. A noção de “duas moralidades” 

em Greene (2014; 2018) fornece, assim, um elo importante entre naturalismo 

psicológico e construtivismo normativo. 

No plano normativo, a tese dialoga com diferentes versões do construtivismo 

ético, especialmente aquelas desenvolvidas por John Rawls (1980; 2000a), Christine 

Korsgaard (1996;2003;2008), Onora O’Neill (1989; 1996; 2014), Thomas Scanlon 

(2000;2003), entre outros. Em linhas gerais, essas abordagens compartilham a ideia 

de que normas e princípios morais não são descobertos como fatos morais 

independentes, mas construídos por meio de procedimentos racionais, práticas 

sociais ou formas de deliberação intersubjetiva. A tese dialoga com as versões 

procedimentalistas do construtivismo, nas quais a legitimidade normativa é resultado 

                                            
16 Nessa tese, concordo com Prinz quanto à origem emocional da moralidade e quanto ao papel da 
cultura na formação dos valores morais, bem como com sua rejeição de um realismo moral metafísico 
robusto. Contudo, distancio-me de seu subjetivismo e de sua tendência a minimizar o papel da 
racionalidade prática na justificação e revisão das normas morais. Ainda assim, sua defesa da ideia de 
progresso moral é incorporada e reelaborada no interior da proposta do naturalismo construtivista. 
 



26 

 

do raciocínio prático e da aceitabilidade racional das normas. Contudo, mesmo tempo, 

essa vertente é complementada por uma sensibilidade ao construcionismo social, 

segundo a qual a moralidade deve ser compreendida como um fenômeno 

historicamente situado, moldado por instituições, práticas culturais e formas de 

organização social. A construção moral, nessa perspectiva, não ocorre no vácuo, mas 

sobre um pano de fundo biológico, psicológico e social que condiciona tanto os 

conteúdos quanto os procedimentos de justificação normativa. 

É nesse ponto que as contribuições de John Searle (1995; 2000; 2010) 

desempenham um papel decisivo. Sua distinção entre fatos brutos (brute facts) e fatos 

institucionais (institucional facts), tal como desenvolvida em The Construction of Social 

Reality (1995), fornece o elo ontológico que permite articular naturalismo e 

construtivismo sem reducionismo. Os fatos institucionais mostram como estruturas 

normativas e sociais podem ser construídas a partir de uma base natural, sem que 

isso implique a negação da objetividade. Nessa tese, a teoria de Searle funciona como 

uma verdadeira “cola” conceitual entre a dimensão natural da moralidade e sua 

dimensão socialmente construída. 

Por fim, a Teoria Moral Centrada na Sociedade (Society-Centered Moral 

Theory) de David Copp (2001;2007) ocupa uma posição singular e central no marco 

teórico da tese. Sua teoria influenciou diretamente a concepção geral do naturalismo 

construtivista aqui defendido. Em Morality, Normativity and Society (2001), Copp 

propõe uma articulação entre naturalismo e construtivismo que, embora distinta da 

posição sustentada nesta investigação, fornece um modelo decisivo para pensar a 

normatividade moral como profundamente conectada à organização e às 

necessidades da vida social. A adoção de um construtivismo centrado nas 

necessidades sociais – em contraste com versões mais individualistas –, bem como a 

incorporação de uma forma de racionalidade instrumental e de conceitos como código 

moral (moral codes) e padrões morais (moral standards), são elementos que dialogam 

diretamente com a proposta de Copp (2001), ainda que sejam aqui reelaborados de 

modo próprio. 

A partir desse conjunto de referências, a tese, cujo esboço teórico está sendo 

elaborada, pode ser designada mais precisamente como naturalismo construtivista 

centrado na sociabilidade.17 Essa posição busca articular uma explicação naturalista 

                                            
17 Explicarei com mais detalhes essa especificidade no capítulo final da tese, após o desenvolvimento 
da estrutura argumentativa e firmar as bases teóricas nos capítulos anteriores.  



27 

 

da moralidade com uma concepção construtivista da normatividade, atribuindo à 

sociabilidade humana um papel estruturante na gênese, na justificação e na 

transformação das normas morais. A moralidade é compreendida como uma 

construção social que se ancora em uma base natural, sem redução de uma dimensão 

à outra. 

Aspectos metodológicos 

A metodologia adotada nesta pesquisa se vale da análise bibliográfica e 

conceitual, fazendo uso de textos filosóficos, bem como de contribuições provenientes 

de outros campos do conhecimento — como as ciências cognitivas, a psicologia, a 

biologia evolutiva e as ciências sociais — sempre que isso se mostrar relevante para 

a compreensão do fenômeno moral. No entanto, o objetivo central não é realizar um 

estudo exegético aprofundado das obras ou autores mobilizados18, ao menos não 

como finalidade principal da investigação. O enfoque da tese é eminentemente 

argumentativo, orientado pela análise de problemas filosóficos, valendo-se de 

conceitos, teorias e argumentos extraídos da literatura pertinente para sustentar, 

desenvolver ou criticar posições filosóficas que estão relacionadas com o que a tese 

defende. 

Nesse sentido, os textos e autores não são tomados como objetos de análise 

em si mesmos, mas como recursos teóricos inseridos em uma estratégia 

argumentativa mais ampla. As obras mobilizadas ao longo da tese desempenham um 

papel dialético: em alguns casos, são utilizadas para fundamentar premissas ou 

esclarecer conceitos relevantes; em outros, funcionam como contrapontos críticos, 

servindo como alvos de objeção ou revisão conceitual. Por essa razão, a investigação 

não segue uma leitura linear, cronológica ou sistemática dos autores abordados. Os 

textos são mobilizados conforme sua pertinência para os problemas discutidos em 

cada etapa da argumentação e de acordo com as exigências internas do 

desenvolvimento teórico da tese. 

                                            
18 Nesse sentido, o objeto da investigação não são os textos em si, mas os problemas que serão 
discutidos através deles. A abordagem adotada pretende ser expositiva, interpretativa e argumentativa, 
mas não visa o aprofundamento comparativo através de comentadores especializados nos textos, 
enquanto literatura secundária. Farei algumas indicações de bibliografia complementar em momentos 
pontuais. 



28 

 

Essa abordagem implica uma certa liberdade metodológica no uso dos 

conceitos e argumentos provenientes da literatura. Embora se busque apresentar de 

maneira fiel e objetiva as posições dos autores mobilizados, a tese não se 

compromete com uma reconstrução estritamente ortodoxa de todas as teorias 

discutidas. Em alguns momentos, conceitos e argumentos serão adaptados, 

reformulados ou combinados, sempre que isso se mostrar necessário para o avanço 

da argumentação proposta. Sempre que ocorrer esse tipo de deslocamento conceitual 

ou modificação interpretativa, o texto procurará torná-lo explícito, distinguindo 

claramente entre a posição original do autor e o uso que dela é feito no contexto da 

tese.19  

Estrutura da tese 

A estrutura da tese é a seguinte: No capítulo 2, que segue à esta introdução, o 

objetivo é explorar e esclarecer, com maior densidade filosófica, o problema central 

que orienta a investigação, bem como apresentar uma síntese da proposta de 

solução. Nesse momento inicial, busca-se delinear o argumento geral que será 

desenvolvido ao longo do trabalho, situando a tese no debate metaético 

contemporâneo e explicitando suas motivações teóricas fundamentais. 

No capítulo 3, apresento a base teórica a partir da qual a investigação se 

desenvolve, a saber, a base natural ou naturalista da moralidade. O objetivo central 

desse capítulo é discutir e fundamentar teoricamente a ideia de que a moralidade 

possui raízes naturais, explorando de que modo disposições morais básicas podem 

ser compreendidas à luz da natureza biológica, psicológica e social dos seres 

humanos. Para isso, procuro caracterizar de forma ampla o que se entende por 

naturalismo moral, distinguindo suas principais variantes e enfrentando algumas das 

questões clássicas associadas a essa abordagem no campo da metaética. Em 

particular, dou ênfase a uma perspectiva evolucionista acerca da origem do senso 

                                            
19 Dada a amplitude e a complexidade do tema investigado – que envolve um amplo espectro de 
posições metaéticas e um diálogo interdisciplinar significativo – é possível que algumas interpretações 
sejam necessariamente sintéticas ou que certas reconstruções teóricas não explorem exaustivamente 
todas as nuances presentes na obra dos autores discutidos. Ainda assim, essa limitação não 
compromete o objetivo central da investigação, que não é esgotar o exame exegético das teorias 
mobilizadas, mas contribuir para o debate filosófico por meio da articulação crítica de ideias, da 
formulação de argumentos e da proposição de uma alternativa teórica coerente. Eventuais revisões, 
ajustes ou críticas futuras devem ser compreendidas como parte do próprio processo de investigação 
filosófica e do caráter progressivo do debate teórico. 



29 

 

moral, examinando o papel das emoções, intuições e capacidades cooperativas 

moldadas ao longo da evolução, bem como sua articulação com a estrutura da 

psicologia moral humana.  

O capítulo 4 dá ênfase à investigação das teorias construtivistas, com o intuito 

de compreender o que caracteriza essencialmente o construtivismo enquanto 

estratégia metaética. Procuro explorar e discutir a tese de que a moralidade é, em 

algum sentido relevante, uma construção, bem como esclarecer a interpretação 

construtivista que será adotada ao longo da tese. Nesse contexto, recorro à metáfora 

da construção como um recurso conceitual para explorar a ideia de que a moralidade 

é construída tanto socialmente, quanto racionalmente. Assim, o processo de 

elaboração e justificação de princípios morais a partir do raciocínio prático, entendidos 

como normas racionalmente aceitáveis para a organização da convivência social – 

próprio do construtivismo procedimentalista ético filosófico – é um dos elementos 

centrais, mas é complementado pela via explicativa presente no construtivismo social 

que, de forma mais abrangente vê a moralidade como resultado de processos sociais, 

culturais e institucionais, historicamente situados. 

 No capítulo final, apresento e defendo a posição que denomino naturalismo 

construtivista, procurando dar uma caracterização específica e argumentando a favor 

da mesma. O objetivo central desse capítulo é sustentar a tese geral de que a 

moralidade humana pode ser compreendida como uma construção social que se 

ancora sobre uma base natural e social humana. Procuro, assim, argumentar que 

naturalismo e construtivismo não são posições incompatíveis, mas podem ser 

concebidos como abordagens complementares no âmbito da metaética.  

 

 

 
 

 



30 

 

2 A NATUREZA DA MORALIDADE EM QUESTÃO 

Um dos eixos centrais da metaética é a ontologia moral, isto é, a investigação 

sobre a natureza e o modo de ser da moralidade20. A ontologia moral pergunta se os 

valores, normas e fatos morais possuem existência independente das crenças e 

atitudes humanas. É nesse contexto que emerge o debate entre realismo e 

antirrealismo moral.21 Por realismo moral, grosso modo, entende-se comumente a 

posição segundo a qual existem verdades morais objetivas, válidas 

independentemente das opiniões, culturas ou contextos particulares. O antirrealismo, 

em contraste, seria a posição antagônica que nega essa objetividade, sustentando 

que a moralidade depende, em última instância, de perspectivas humanas 

contingentes. A objetividade moral, portanto, refere-se à possibilidade de juízos 

morais possuírem validade que transcenda preferências individuais ou convenções 

locais, sendo essa a principal disputa entre realistas e antirrealistas. 

Há diferentes tipos de realismo e antirrealismo, no entanto. É nesse cenário 

que entram o naturalismo e o construtivismo, cuja relação será alvo da investigação 

dessa tese. O naturalismo moral é entendido aqui como a posição que busca explicar 

a moralidade em continuidade com a natureza, recorrendo a bases empíricas e 

científicas como a psicologia, a biologia e as ciências sociais.22 O naturalismo, como 

normalmente é concebido, sustenta que é possível compreender a origem e o 

funcionamento da moralidade sem recorrer a entidades metafísicas extravagantes. Já 

o construtivismo moral é entendido como a posição segundo a qual a moralidade não 

é descoberta como se estivesse dada no mundo, mas construída a partir de processos 

de deliberação racional e social.23 Essa construção depende, para a maioria dos 

construtivistas, de critérios de racionalidade prática, isto é, a capacidade dos 

indivíduos de deliberar, avaliar razões e articular princípios que orientem a ação.  

Nesse horizonte, um dos problemas recorrentes da tradição filosófica – e que 

aparecerá como pano de fundo e como matriz condicionante para a relação entre ética 

e mundo –, é o problema fato-valor, que consiste na dificuldade de explicar como (ou 

                                            
20 Para uma visão geral sobre a metaética, ver Miller (2003), Fischer (2014), Sayre-McCord (2023). 
21 A discussão sobre realismo e antirrealismo moral será melhor tratada na próxima seção desse 
capítulo. 
22 Essa descrição de naturalismo ético está mais alinhada ao que se chama de naturalismo 
metodológico do que ao chamado naturalismo ontológico ou metafísico. Discutirei melhor essa 
distinção e diferentes aspectos do que se entende por naturalismo e naturalismo ético no capítulo 3. 
23 Essa ideia será melhor explorada no capítulo 4 dessa tese. 



31 

 

se) juízos prescritivos ou normativos estão relacionados com juízos descritivos (ou 

juízos de fato), se é ou não possível derivar o normativo do factual ou se isso envolve 

uma violação de princípios lógicos. Por um lado, temos os fatos, que descrevem 

estados de coisas no mundo; por outro, os valores (ou normas), que expressam 

critérios normativos sobre o que deve ser feito ou considerado bom. A tensão entre 

fatos e valores atravessa toda a metaética e estará no centro das discussões desta 

tese, especialmente porque o naturalismo construtivista busca justamente aproximar, 

sem reduzir, esses dois domínios. 

Dado todo esse contexto de fundo, o problema geral dessa investigação pode 

ser colocado da seguinte forma: como conciliar o discurso moral e o discurso científico 

de modo que estes estejam em harmonia, sem, contudo, reduzir a ética à factualidade 

científica, garantindo autonomia e autoridade da normatividade moral? Em outras 

palavras: como harmonizar ética e ciência, respeitando a distinção entre fato e 

valor/normas e a diferença entre linguagem descritiva e a linguagem prescritiva, sem 

ter de abraçar uma rigidez absoluta entre os dois domínios ou uma redução de um a 

outro? De modo mais específico, minha preocupação filosófica está em como 

harmonizar uma explicação naturalista com uma abordagem construtivista da ética, 

de maneira que possamos unificar aquilo que na moral corresponde aos aspectos 

factuais e o que corresponde aos juízos eminentemente normativos. 

A solução que a tese propõe, isto é, combinar naturalismo e construtivismo, 

enfrenta um novo problema que pode ser encarado como sua principal objeção: 

naturalismo e construtivismo seriam posições opostas e por isso incompatíveis. O 

tensionamento entre naturalismo e construtivismo se dá porque além de serem 

abordagens distintas da ética, às vezes são vistas como antagônicas e até 

irreconciliáveis. A ideia da primeira parte desse capítulo é justamente explorar com 

maior profundidade as diferentes camadas desse problema, a fim de preparar o 

terreno para apresentar com maior afinco a minha tese, a saber, que naturalismo e 

construtivismo são compatíveis e podem ser combinados em uma perspectiva 

metaético híbrida: o naturalismo construtivista.  

Começarei explorando, portanto, alguns aspectos metaéticos que são pano de 

fundo da discussão para tornar mais clara a hipótese que essa tese persegue e porque 

acredito que a alternativa mais viável para compreender a moralidade seria uma 

combinação entre naturalismo e construtivismo. 

 



32 

 

2.1 O PROBLEMA METAÉTICO EM PERSPECTIVA 

Essa seção explorar o pano de fundo metaético que colocaria naturalismo e 

construtivismo em lados opostos da fundamentação da moralidade. Três aspectos 

serão considerados a saber: 1) como naturalismo e construtivismo são vistos dentro 

da disputa entre realismo e antirrealismo moral; 2) como naturalismo e construtivismo 

lidam com a distinção fato e valor; 3) como naturalismo lidam com o problema do 

enquadramento entre ciência e ética. A ideia geral é mostrar que se tratam de 

diferentes ângulos de um mesmo problema. As próximas subseções vão explorar o 

problema sobre esses três aspectos. 

2.1.1 Ontologia moral: a disputa entre realismo e antirrealismo moral 

Uma das questões mais fundamentais e mais controversas em metaética diz 

respeito à existência ou não de fatos morais objetivos. Realistas morais são 

comumente identificados como defendendo a posição de que existem fatos morais 

objetivos, enquanto que os antirrealistas negam essa tese. Evidentemente essa é uma 

forma muito simplória de definir e diferenciar a posição realista da posição 

antirrealista. Há muito mais nuances e sutilezas, além de posições intermediárias e 

até disputas conceituais sobre como definir realismo e antirrealismo. Contudo, essa é 

uma primeira aproximação desses conceitos. Afinal de contas, compreender a tensão 

entre essas duas posições antagônicas pode nos ajudar a entender tanto o problema 

de fundo que essa tese investiga, quanto a aparente incompatibilidade entre 

naturalismo e construtivismo, que surge como a principal objeção a ser defendida. A 

controvérsia entre realismo e antirrealismo moral, serve como pano de fundo para 

avaliar tanto as pretensões naturalistas quanto as construtivistas.  

O debate realismo/antirrealismo na ética existe desde que as pessoas 
começaram a pensar criticamente sobre suas convicções morais. O problema 
sempre foi dar sentido a essas convicções de uma forma que fizesse justiça 
à aparente importância da moralidade sem se envolver em escandalosas 
fantasias metafísicas. Alguns pensaram que isso não é possível; eles 
sustentaram que a aparente importância da moralidade é mera aparência. 
Outros pensaram que isso é possível; eles sustentaram que qualquer 
metafísica necessária não é escandalosa nem fantasiosa. (Sayre-
McCord,1988, p.2) 



33 

 

Segundo James Dreier (2009, 2009, p. xix), uma das questões filosóficas 

fundamentais acerca da explicação sobre a ética “tem a ver com a questão 

fundamental de se é e de que maneira é correto pensar a moralidade como tendo 

como objeto um domínio de fatos morais”. Essa disputa se intensifica na tensão entre 

os realistas e antirrealistas morais: 

Os chamados antirrealistas negam a existência de fatos morais, 
considerando nossa fala e pensamento morais algum tipo de projeção de 
afeto, emoção ou atitude prática. Portanto, em vez de uma descoberta ou 
investigação de um reino independente de fatos morais, nosso pensamento 
e discussão moral devem ser pensados como algo que traz à luz as atitudes 
morais que estruturam nossas avaliações e intenções, nossos planos de 
ação, nossas preferências e desejos, de acordo com a visão antirrealista. Os 
realistas, por outro lado, acreditam que a fenomenologia do pensamento 
moral é a da "busca de fatos", que nossos julgamentos morais pelo menos 
pretendem ser (e às vezes realmente são) sobre os próprios fatos morais, 
que a verdade da questão transcende as atitudes que trazemos à tona, que 
existe algo como acertar ou errar. (Dreier, 2009, p.xix) 

Como essa citação deixa claro, a disputa entre realismo e antirrealismo se dá 

no âmbito do debate acerca da existência ou não de fatos morais – às vezes se discute 

a existência de propriedades morais no lugar de fatos – e em que medida podemos 

falar em uma realidade ou domínio moral constituída por tais fatos (ou propriedades). 

Os realistas procuram argumentos para tornar a moralidade algo real e objetivo 

enquanto os antirrealistas pensam que essa pretensão é impossível ou não faz 

sentido. Os realistas costumam acreditar em um domínio de fatos independentes de 

nós. Enquanto que os antirrealistas tendem a pensar a moralidade como uma forma 

de projeção ou expressão subjetiva.  

Como é de se notar, realismo e antirrealismo, por serem posições antagônicas, 

tendem a ser uma a negação da outra. Para entender o antirrealismo é necessário 

entender o que o realismo defende ou como caracterizá-lo.  Mas então, o que é o 

realismo moral? 

O realismo moral parece apresentar compromissos ontológicos, por um lado, e 

compromissos cognitivistas, por outro lado. O realismo, em metaética, é uma posição 

que sustenta que existe uma realidade moral ao qual nos referimos quando emitimos 

nossos juízos morais. Isso implica que há fatos ou propriedades morais no mundo 

(compromisso ontológico). Esses fatos ou propriedades são a base do que 

poderíamos entender por “realidade moral”. Além disso, os realistas morais costumam 

defender que os juízos podem ser verdadeiros ou falsos (compromisso cognitivista), 



34 

 

pois eles descrevem algo presente na realidade ou se referem aos fatos que existem 

independentes das crenças ou atitudes dos agentes.  

De acordo com o realismo ético, há fatos éticos a serem descobertos ou 
reconhecidos, que servem como criadores de verdade para as afirmações 
éticas que os representam com precisão; e, na medida em que há 
procedimentos corretos para responder a questões éticas, eles são 
considerados corretos porque rastreiam esses fatos éticos. (FitzPatrick, 2006, 
p.162) 

Como veremos, mesmo essas teses básicas nem sempre são tomadas como 

necessárias para serem consideradas realismo moral. Afinal de contas como diz 

Shafer-Landau: 

Em um nível mais simples, todos os realistas endossam a ideia de que existe 
uma realidade moral que as pessoas tentam representar quando emitem 
julgamentos sobre o que é certo e errado. As divergências que surgem entre 
os realistas têm a ver principalmente com a natureza dessa realidade. 
(Shafer-Landau, 2005 p. 13) 

Muitos realistas morais defendem que há uma conexão necessária entre 

realismo e objetividade. Realistas morais, em um sentido forte, sustentam que há fatos 

morais e que eles são objetivos. Como expressa Brink: “O realismo moral afirma que 

a ética é, ou pode ser, objetiva” (Brink, 2003). E prossegue: 

O realismo moral é um tipo de tese metafísica sobre a natureza e o status da 
moralidade e das pretensões morais. Uma visão realista sobre ética 
presumivelmente afirma a existência de fatos morais e proposições morais 
verdadeiras. Mas um relativista moral que pensa que os fatos morais são 
constituídos pelas crenças morais de um indivíduo ou grupo social é capaz 
de concordar com isso. O realismo moral, ao que parece, está comprometido 
com fatos e verdades morais que sejam objetivos de alguma forma. (Brink, 
2003, p.14) 

Nessa interpretação, a noção de objetividade é o que marcaria a diferença entre 

o realismo e outras posições filosóficas, como o relativismo ou o subjetivismo. 

Evidentemente essa afirmação pode gerar interpretações diferentes, principalmente 

no que diz respeito ao que entendemos por objetividade. No entanto, muitos realistas 

defendem que o critério de objetividade pretendido pelo realismo seja a independência 

dos juízos ou representações por parte dos sujeitos. Isto significa que “os conceitos 

objetivos podem ser ditos independentes de nossas reações” (Brink, 2003, p. 463). 

Essa ideia reforça uma concepção externalista de objetividade. Alguns realistas 

defendem a tese de que se os fatos morais existem, eles dever ser objetivos e 



35 

 

independentes de nós, ou seja, independentes de serem pensados ou conhecidos 

(Shafer-Landau, 2003; Brink, 1989; 2003;). Para ser mais claro: 

Quando uma descrição do mundo que utiliza esses conceitos é verdadeira, 
ela o é em virtude do fato de ser conforme ao mundo e de representa-lo de 
maneira adequada, tal como ele é, independente de nós. Segundo essa 
concepção da objetividade, o realismo moral implica que há fatos morais – 
relacionados, por exemplo, com as ações obrigatórias e com ações más – 
que os sujeitos da avaliação propõem-se descrever e cuja existência e a 
natureza são, em grande parte, independentes de suas crenças e de suas 
atitudes morais [...] (BRINK, 2003, p. 463) 

Entretanto, nem todos os realistas endossam essas teses. Conforme 

FitzPatrick, 2006): 

[...] realistas éticos aceitem pelo menos o que se segue: (1) As alegações 
éticas pretendem declarar fatos (atribuindo propriedades éticas a ações, 
pessoas, políticas, etc.) e, portanto, são diretamente verdadeiras ou falsas, 
da mesma forma que outras alegações supostamente declarativas de fatos, 
representando-os com precisão ou não; e (2) Pelo menos algumas alegações 
éticas, quando interpretadas literalmente, são verdadeiras. (FitzPatrick, 2006, 
p.161) 

Nessa definição, o realismo moral parece dar maior atenção à relação entre o 

compromisso ontológico (que assume a existência de fatos morais) com o 

compromisso cognitivista (que aceita que as alegações morais têm valor de verdade). 

Ontologicamente nossas alegações éticas estão diretamente relacionadas – e 

condicionadas quanto ao seu valor de verdade – pela existência (objetiva ou não) de 

fatos ou propriedades morais. Epistemologicamente o realismo está fortemente ligado 

ao cognitivismo, já que tais alegações implicam a crença na verdade das proposições 

morais.  

Sayre McCord (1988, p. 5) é ainda mais sucinto ao dizer que “o realismo 

envolve a adoção de apenas duas teses: (i) as afirmações em questão, quando 

interpretadas literalmente, são literalmente verdadeiras ou falsas (cognitivismo), e (ii) 

algumas são literalmente verdadeiras. Nada mais.” Essa definição pode ser vista 

como minimalista em termos de realismo moral. Nessa definição mínima, há uma 

relação forte entre o realismo e o cognitivismo, mas também com o que Sayre McCord 

(1988, p.9-14) chama de teoria do sucesso, em contraposição à teoria do erro. Isso 

significa que o realismo assume a tese de que somos de fato capazes de conhecer 

pelo menos alguns desses fatos morais e por isso pelo menos alguns de nossos juízos 

morais devem ser verdadeiros. 



36 

 

Nessa definição, que poderíamos chamar de realismo mínimo ou básico, não 

há nada dito sobre objetividade nem sobre serem independentes de nós. Na verdade, 

o compromisso ontológico é menos enfático do que o compromisso cognitivista, o que 

significa que de um ponto de vista minimalista, o realismo não implica uma tese 

ontológica forte quanto a existência de fatos morais (nem que sejam objetivos ou 

independentes de nós). Ora, isso significa que o realismo moral mínimo é compatível 

com outras posições filosóficas em metaética como o construtivismo ou o relativismo 

e até o subjetivismo.  

Além disso, o realismo moral possui ramificações internas. Alguns realistas 

morais podem ser naturalistas ou não-naturalistas. Realistas naturalistas entendem 

que fatos ou propriedades morais são em um sentido relevante fatos ou propriedades 

naturais. Realistas não-naturalistas negam que tais fatos ou propriedades morais 

possam ser naturais.24 Os realistas naturalistas pensam que associar realismo e 

naturalismo é a melhor maneira de tornar o realismo plausível. Os realistas não 

naturalistas pensam que esse é um projeto problemático por diferentes razões. Os 

realistas não naturalistas pensam que o realismo naturalista não seria capaz de 

sustentar uma forma robusta de realismo moral e somente um realismo forte ou 

robusto poderia garantir a objetividade moral (Shafer-Landau, 2003; Enoch,2011). O 

desafio dessa forma de realismo não naturalista, no entanto, é explicar qual a base 

ontológica desses fatos morais ou de que forma tais propriedades são possíveis.  

Os realistas naturalistas, por sua vez, defendem que fatos ou propriedades 

morais são do tipo natural. Mas há ainda subdivisões entre os naturalistas. Os 

naturalistas reducionistas são aqueles que defendem que as propriedades morais 

podem ser reduzidas a propriedades ou fatos naturais. Naturalistas não reducionistas 

pensam que embora fatos morais tenham por base os fatos naturais, eles não podem 

ser identificados ou reduzidos um ao outro.25 

O antirrealismo moral – identificado às vezes como irrealismo ou não-realismo 

moral26 - por sua vez, é visão metaética que antagoniza com o realismo. O 

antirrealismo nega – ou pelo menos coloca sob suspeita – que existam fatos (ou 

                                            
24 Não naturalistas por sua vez podem ser de vários tipos, naturalistas metafísicos ou platônicos, 
supernaturalistas, intuicionistas ou naturalistas robustos. 
25 No capítulo 3 sobre o naturalismo vou dizer mais a respeito dessa distinção. 
26 Às vezes usa-se os termos irrealismo ou até não-realismo para se referir a mesma posição geral na 
metaética que nega ou é antagônica ao realismo moral.  Alguns filósofos fazem distinção entre 
antirrealismo e irrealismo (ver Wright, 1988).  



37 

 

propriedades) morais – ou que, se existirem, eles possam ser objetivos. Juízos morais, 

segundo os antirrealistas, seriam expressões ou projeções subjetivas, de aprovação 

ou desaprovação de ações, comportamentos ou atitudes, ou até mesmo juízos 

errôneos sobre supostos fatos que, na verdade, são inexistentes. Segundo Richard 

Joyce (2022): 

 [...] O antirrealismo moral é a negação da tese de que propriedades morais 
— ou fatos, objetos, relações, eventos, etc. (quaisquer categorias que se 
esteja disposto a aceitar) — existem objetivamente. Isso pode envolver (1) a 
negação de que propriedades morais existam, ou (2) a aceitação de que elas 
existem, mas essa existência é (no sentido relevante) não objetiva. (Joyce, 
2022, s.1) 
 

Isso significa que antirrealistas podem aceitar apenas a tese (1) – não existem 

fatos morais objetivos – ou apenas a tese (2) – fatos morais podem existir mas não 

são objetivos – ou ambas. O antirrealismo mais robusto defenderá as duas teses. 

Formas de antirrealismo mais mitigadas defenderão versões de 1 e 2. Conforme 

aponta Joyce, o antirrealismo moral pode assumir três formas: o não-cognitivismo 

moral; a teoria do erro; ou o não-objetivismo moral: 

Existem basicamente duas maneiras de endossar (1): não cognitivismo moral 
e teoria do erro moral. Os proponentes de (2) podem ser considerados de 
várias maneiras como não objetivistas morais, ou idealistas, ou 
construtivistas. (Joyce, 2022,s.1) 

O não-cognitivismo moral defende que nossos juízos morais não têm valor de 

verdade, portanto nem sequer há necessidade de haver fatos morais. Nossa 

linguagem moral não pretende representar alguma realidade e ou tem referência 

externa à objetos ou fatos do mundo. Normalmente não cognitivistas defendem uma 

compreensão de que nossos juízos morais expressam emoções ou atitudes. Os 

exemplos clássicos de não cognitivismo são o sentimentalismo moral, o emotivismo, 

diferentes formas de subjetivismo, e mais recentemente o expressivismo moral.  Os 

teóricos do erro, como Mackie e seus seguidores, pensam que nossos juízos morais 

pretendem ser verdadeiros, mas falham sistematicamente em seu objetivo, uma vez 

que tal realidade não existe. O não-objetivismo é a posição que “permite que fatos 



38 

 

morais existam, mas sustenta que eles não são objetivos” (Joyce, 2022,s.1). Podemos 

dizer que essa última é uma forma mais branda de antirrealismo moral.27  

Segundo Joyce (2022), essa distinção entre essas três teses é importante pois 

na contramão do antirrealismo temos uma distinção do que seria o realismo moral 

mínimo e o realismo moral robusto. Em contraposição ao antirrealismo, o realismo 

moral mínimo “é a negação do não cognitivismo e da teoria do erro” (em outras 

palavras, a negação de (1)) enquanto o realismo moral robusto “afirma a objetividade 

dos fatos morais” (Joyce, 2022, s.1) (ou seja, a negação de (2).) 

À primeira vista, o antirrealismo parece ser a posição mais coerente com a visão 

científica do mundo, já que a moralidade não parece fazer parte do conjunto de fatos 

naturais estudados pelas ciências empíricas – pelo menos não parecem fazer parte 

do domínio da física, da química ou biologia – ou, como diz Mackie, “valores morais 

não fazem parte do tecido do mundo” (1990, p. 15). Isso porque é possível endossar 

uma visão científica de mundo – e, por isso, realista – sem, contudo, defender que o 

campo da ética não pertence ao “domínio do real”. Aqui ressalta-se a distinção entre 

fato e valor. É evidente que nesse aspecto existe uma compreensão bastante 

simplista tanto do que se compreende como sendo parte da “natureza”, como o que 

consiste em o campo de pesquisa empírica.28  

Ora, a disputa entre realismo e antirrealismo está no âmago da metaética e, 

embora muitos fujam dessa discussão ou sejam vagos sobre como se posicionar 

frente à questão acerca da existência ou não de fatos ou propriedades morais, ou 

acerca da possibilidade da objetividade moral, esse é um pressuposto que 

inevitavelmente é assumido, explícita ou implicitamente. A questão é que há um 

dilema metaético sobre como devemos nos posicionar frente à tensão entre realismo 

e antirrealismo. O problema é que ambos os lados, realismo e antirrealismo, parecem 

ter sua força: o realismo procura garantir a objetividade da moralidade, mas enfrenta 

o desafio de explicar a natureza ontológica dos fatos morais; já o antirrealismo, 

buscando uma explicação mais plausível e minimalista da moralidade – 

                                            
27 Joyce inclui o construtivista como uma forma de antirrealismo “não objetivista” ou próximo disso. De 
fato há filósofos que interpretam o construtivismo dessa forma. Mas há filósofos que interpretam o 
construtivismo como uma forma de antirrealismo que apesar disso garante objetividade. Por isso o 
construtivismo seria uma forma de objetivismo não realista (talvez aqui o rótulo “não realista” em vez 
de “antirrealista” pudesse fazer sentido). Eu particularmente vou defender que o construtivismo (não 
necessariamente qualquer tipo) pode ser lido como uma visão realista e objetivista da moralidade. Aqui 
sigo especialmente Copp (2005), e alguma medida Rawls (1980) e Korsgaard (1996;2003). 
28 Veja-se os estudos empíricos das ciências sociais e antropologia, por exemplo. 



39 

 

ontologicamente falando -  paga o preço de renunciar à objetividade moral. Ou como 

diz Simon Blackburn (1988, p. 361), “se o realismo falha por ser vazio, o antirrealismo 

falha porque se desvia para erros – tornando as coisas dependentes de nós quando 

obviamente não o são...”. Como deveríamos nos posicionar? Há algum caminho 

intermediário ou precisamos, inevitavelmente assumir um lado e aceitar o ônus que 

ele acarreta? A presente tese levanta a hipótese de que a solução para esse impasse 

é combinar o naturalismo com o construtivismo em uma concepção híbrida: o 

naturalismo construtivista. 

 

2.1.2 Continuidade e descontinuidade:  o problema do enquadramento e as duas 

tendências na metaética 

Embora a metaética, como investigação filosófica específica, tenha se 

estabelecido mais sistematicamente no século XX, de algum modo sempre esteve na 

preocupação dos filósofos do passado. Nem sempre os termos e classificações da 

metaética estiveram presentes de forma explícita nos textos dos filósofos do passado, 

contudo podemos encontrar vestígios dos debates entre realismo e antirrealismo 

desde os gregos, passando pelos medievais e depois entre os modernos. Mas é 

comum que se reconheça a importância do trabalho G. E. Moore (1992) e sua 

investigação sobre a ética como um marco fundamental.29  

Segundo Darwall, Gibbard e Railton (1992;2013), as teses e argumentos 

defendidos por Moore no Principia Ethica (1903) deram o tom e pautaram o debate na 

metaética durante boa parte do século XX, e de alguma forma continua a ser influente 

ainda hoje. A acusação de Moore (1903) de que diferentes teorias e posições 

filosóficas acerca da ética caiam em uma falácia naturalista, fez com que os rumos da 

metaética fossem numa direção que favoreceu as teorias não-cognitivistas da ética 

(Darwall et al., 1992; 2013, p.20). Visões como o emotivismo moral e outras teorias 

da sensibilidade seriam herdeiros ou beneficiários da questão aberta de Moore (1903). 

Além disso, os trabalhos de filosofia analítica até meados do século XX em ética 

deram força para a ideia de que havia uma certa distinção entre fato e valor que 

deveria ser observada e permanecer intocável. Esse contexto impediu (ou pelo menos 

                                            
29 Ver Horgan & Timmons, 2006. 



40 

 

dificultou) que teorias naturalistas surgissem até certo ponto, ou caso surgissem 

tivessem que associar-se ao antirrealismo ético (Darwall et al., 1992). 

De fato, até meados do século XX, filósofos que se considerassem realistas em 

ética, acabavam abraçando formas de intuicionismo moral (seguindo um caminho 

aberto por Moore, mas ao custo de uma aproximação com um tipo de realismo 

platônico). Já os irrealistas morais, como os emotivistas, pretendiam dizer que os 

juízos morais nada mais faziam do que expressar nossa aprovação ou desaprovação 

quanto a certas atitudes ou comportamentos. Mas ambas as posições parecem que 

tendiam a manter firme a distinção entre fato e valor.  

Entretanto, como observam Darwall et al. (1992; 2013, p. 22-27), a partir dos 

anos 50 houve uma Grande Expansão do pensamento ético, puxada inicialmente por 

filósofas como Elisabeth Anscombe e Philippa Foot, mas também por Peter Geach, 

que começaram a questionar a distinção fato/valor, subjacente principalmente nas 

teorias não-cognitivistas da ética. Na mesma direção, o trabalho de Willard Van Orman 

Quine – e sua crítica à distinção analítico/sintético e a virada naturalista na 

epistemologia –, abriu caminho novamente para que o naturalismo moral voltasse a 

ser uma possibilidade. 

Da mesma forma nos EUA, com a publicação de Uma Teoria da Justiça, Rawls, 

ao propor o equilíbrio reflexivo como método filosófico na teoria política e na moral, 

abriu caminho para o construtivismo inicialmente como uma alternativa entre o 

realismo intuicionista e o antirrealismo não-cognitivista (Darwall et al., 1992; 2013, p 

24). Embora o interesse de Rawls não fosse a metaética, o método construtivista 

acabou também ganhando força e adentrou o terreno metaético e para além dele. 

O fato é que esse período da Grande Expansão deu nova vitalidade à metaética 

e novas abordagens da ética surgiram.30 Durante a revitalização da metaética, 

segundo Darwall et al. (1992), o método do equilíbrio reflexivo, trazido à tona por 

Rawls, “conferiu um status cognitivo e comprobatório às intuições morais” (2013, p. 

27) levando os filósofos de volta ao básico, e novas discussões acerca da objetividade 

dos valores, da análise da linguagem moral, e conexão entre os juízos normativos e a 

                                            
30 “Na Grande Expansão, um sentimento de liberdade chegou à ética. Os filósofos morais abandonaram 
as suas obsessões a respeito da metaética analítica e viram - ou pensaram que viram – outras maneiras 
de explorar a moralidade normativa enquanto domínio cognitivo, sem carregar uma má consciência 
filosófica. O resultado foi uma onda sem precedentes de esforço filosófico e de pessoal no campo da 
ética, o que se estendeu, por sua vez, aos mais diversos tópicos e aplicações.” (Darwall et al., 1992 
[2013, p. 25]) 



41 

 

realidade factual do mundo voltaram a ser um tópico de discussão necessária.31 O 

ponto de ebulição passa a ser justamente a discussão o enquadramento do discurso 

ético dentro da imagem científica do mundo. Como acomodar a ética dentro do mundo 

natural? Essa questão passa a ser central daqui por diante: 

 

A maioria dos filósofos contemporâneos talvez concordasse com o fato de 
que a nossa visão atual trata a ciência empírica como paradigma do 
conhecimento sintético, e que uma abordagem aceitável da ética deveria 
então “acomodá-la” (place) em relação a esse paradigma, seja efetuando 
algum tipo de assimilação metodológica (e, talvez também substantiva), (a 
qual pode incluir a correção de alguns estereótipos da ciência empírica), seja 
estabelecendo um contraste convincente. Tal “enquadramento” (placement) 
nos permitiria ver o quanto a moralidade permanece realmente em ordem. E 
sem um enquadramento desse tipo, poderíamos muito bem nos perguntar por 
que então os filósofos trataram de pronunciar ou de sistematizar os juízos 
morais normativos como se estivessem operando em uma área do 
conhecimento objetivo. Mesmo aqueles filósofos que insistiram que a ética 
não tem necessidade de fundamentos para que possa ser considerada uma 
área de conhecimento objetivo, tenderam a explicar essa possibilidade 
através de uma abordagem teorética do que é a moralidade, mostrando como 
esta pode ser comparada ou contrastada com outras áreas do pensamento e 
da prática.” (Darwall et al, 2013, p. 28-29) 

 

Esse problema do enquadramento fez surgir duas tendências divergentes na 

metaética, no que diz respeito a relação entre ética e ciência, que por sua vez também 

apresenta uma divergência de tratamento da distinção entre fato e valor. A primeira 

tendência enfatiza uma descontinuidade entre a explicação científica e a teoria moral, 

sublinhando a dicotomia entre fatos e valores (ou normas). Já a segunda tendência 

procura sustentar uma continuidade entre ciência e ética, trazendo a linguagem moral 

para dentro dos moldes do discurso científico. Nas palavras de Darwall et al. (2013. 

p.31-33): 

Podemos distinguir duas grandes tendências na teoria moral contemporânea 
de acordo com o modo como é identificado e confrontado “o problema de se 
enquadrar a ética” e as implicações que estão aí envolvidas. A primeira surge 
da ideia segundo a qual esse “problema” é um produto não da ética, mas do 
obstinado desígnio de se procurar compreender a objetividade dos juízos 
morais de acordo com o modelo de objetividade proveniente da ciência 
empírica. Essa abordagem depende da possibilidade de encontrarmos uma 
descontinuidade ou um contraste substancial entre fatos (ou, pelo menos, 
fatos do tipo paradigmático tais como tratados pelas ciências naturais) e 
normas ou valores. [...] 
A segunda grande tendência que procura responder ao “problema de se 
enquadrar a ética” aceita o desafio de mostrar que os juízos morais são 
factuais no sentido paradigmático pretendida pelos juízos empíricos ou 
teoréticos das ciências naturais. As diferentes perspectivas dessa segunda 

                                            
31 Darwall et al. (2013, p.24), também chamam a atenção para a importância dos trabalhos de Kurt 
Baier (1958), Stephen Toulmin (1961) e G.H. Von Wright, por fazerem “reviver uma concepção da 
objetividade na ética com base em princípios da razão prática”.  



42 

 

tendência podem, em princípio, ser igualmente subdivididas em cognitivistas 
e não-cognitivistas. [...] 

 
Essas duas grandes tendências na metaética contemporânea abraçam um 

vasto conjunto de posições metaéticas. Os que defendem uma descontinuidade entre 

ética e ciência – em outras palavras, uma cisão entre fatos e valores ou normas –, 

incluem-se os defensores de teorias da racionalidade prática, os diferentes 

construtivismos éticos, diferentes formas de não-cognitivismo e teorias da 

sensibilidade (Darwall et al, 2013 p. 34). A segunda tendência que enfatiza a 

continuidade entre ciência e ética, ou seja, “não haveria um abismo entre ser e dever-

ser” (Dall’Agnol, 2013, p. 11) – em outras palavras, há uma sintonia entre fato e 

valor/norma. Na tendência descontínua encontram-se teorias neoaristotélicas, o pós-

positivismo (não reducionista) e diferentes teorias naturalistas (especialmente as 

reducionistas) (Darwall et al. 2013 p. 76). 

Como podemos ver, de acordo com essa classificação, as teorias naturalistas 

e teorias construtivistas estariam em oposição, uma vez que os naturalistas defendem 

a visão da continuidade entre ética e ciência, enquanto os construtivistas defenderiam 

a descontinuidade. Há uma divergência em como o discurso factual e o discurso 

normativo se relacionam e como se aplicam ao domínio moral. Construtivistas em 

geral procuraram sustentar uma explicação sobre a normatividade da moral através 

dos ditames da racionalidade prática. Portanto, tendem a ser não-reducionistas. Já os 

naturalistas, podem ser divergentes em relação a esse problema. Eles podem ser 

reducionistas, por entender que o normativo pode ser explicado pelo factual, ou não-

reducionistas, defendendo que as propriedades normativas não são redutíveis à fatos 

naturais.32 Esse parece ser um problema que surge de maneira mais direta ao pensar 

sobre a possibilidade de conciliar naturalismo e construtivismo, mas essa própria 

classificação proposta por Darwall et al (1992) pode ser simplista e não refletir todas 

as possibilidades teóricas, quer do naturalismo, quer do construtivismo, além de que 

pode não traduzir a complexidade da moral, dando impressão de que não há terceira 

via possível.33 

                                            
32 Ou mesmo defender a tese de que o domínio normativo sequer é possível. Penso que essa última 
visão se aplicaria aos naturalistas não-cognitivistas e subjetivistas acerca da ética. É possível, que 
alguns emotivistas ou expressivistas se considerem naturalistas nesse sentido também.  
33 Copp (2005), por exemplo, defendeu que o construtivismo pode ser compatível com uma visão 
realista e com o naturalismo. 



43 

 

Minha suspeita é que haja alguma lacuna nessa forma de ver o problema e que 

talvez haja espaço para uma aproximação maior entre as diferentes tendências. 

Parece que a dicotomia entre fato e valor esconde algum tipo de mal-entendido teórico 

que nos afasta de uma compreensão mais harmônica e tende a nos empurrar em uma 

direção ou outra.34 Não vejo como é possível negligenciar as descobertas científicas 

mais recentes que procuram explicar o fenômeno moral. Portanto, parece que de 

alguma forma é preciso incorporar uma abordagem naturalista em nossa explicação 

ética. Contudo, penso que uma abordagem reducionista tende a negligenciar que há 

componentes que estão para além do escopo daquilo que o método científico e as 

ciências naturais podem investigar. Além disso, o problema de justificação das normas 

morais permanece sendo uma dificuldade em uma abordagem naturalista. Por isso 

reducionismo naturalista parece insatisfatório. Em contrapartida, abordagens que 

enfatizam a centralidade da razão prática na construção das normas morais parecem 

promissoras. Teorias construtivistas apostam nesse caminho. Mas a meu ver, isso 

não precisa apontar em uma direção de uma descontinuidade e uma separação rígida 

entre fato e valor, pelo contrário, uma teoria da racionalidade poderia estar em 

conexão com uma abordagem naturalista.  

2.1.3 A dicotomia fato-valor: um pressuposto incontornável? 

Um dos temas mais discutidos em filosofia moral é sobre a relação entre fato e 

valor. Na filosofia há muito debate sobre como devemos tratar a moralidade, se 

existem ou não fatos morais, se valores ou normas podem ser derivados de fatos, se 

são domínios distintos ou se fazem parte de uma mesma realidade. Muitos aderem à 

distinção entre fato e valor para afirmar que se trata de domínios distintos e 

independentes, nos quais um não se relaciona diretamente com o outro. Segundo 

essa perspectiva, haveria, por um lado, o mundo natural, composto por fatos ou 

objetos naturais – passíveis de estudo e investigação pelo método científico – e, por 

outro, o domínio dos valores, que constituiriam um campo à parte, dotado de uma 

lógica própria. Os fatos da realidade objetiva seriam capturados pela ciência e 

descritos pela linguagem científica. Já os valores – sejam morais, políticos, estéticos 

                                            
34 Ao que tudo indica, Putnam (2004) também identificou esse problema. 



44 

 

ou econômicos – seriam vistos como criações ou projeções humanas, não sendo 

extraíveis da realidade factual. 

Essa dicotomia possui raízes profundas na modernidade. Como observam 

Giancarlo e Sarin Marchetti (2016, p.1):   

Entre os enigmas filosóficos centrais – tanto aqueles investigados pelos 
filósofos como aqueles novamente fabricados por eles – está a espinhosa 
questão da relação entre questões de facto e questões de julgamento 
avaliativo. [...] De uma perspectiva histórica, a dicotomia fato/valor atua como 
uma espécie de marco histórico-cultural, ao lado de temas épicos de 
desencanto, naturalismo e normatividade.  

Embora essa dicotomia entre fato e valor se perca na história, David Hume é 

creditado como o marco na filosofia moderna por ter expresso o problema de uma 

forma que se tornou influente desde então. Na sua clássica passagem do Tratado da 

Natureza Humana (2000), Hume nos adverte: 

Em todo sistema de moral que até hoje encontrei, sempre notei que o autor 
segue durante algum tempo o modo comum de raciocinar, estabelecendo a 
existência de Deus, ou fazendo observações a respeito dos assuntos 
humanos, quando, de repente, surpreendo-me ao ver que, em vez das 
cópulas proposicionais usuais, como é e não é, não encontro uma só 
proposição que não esteja conectada a outra por um deve ou não deve. Essa 
mudança é imperceptível, porém da maior importância. Pois, como esse deve 
ou não deve expressa uma nova relação ou afirmação esta precisaria ser 
notada e explicada; ao mesmo tempo, seria preciso que se desse uma razão 
para algo que parece inteiramente inconcebível, ou seja, como essa nova 
relação pode ser deduzida de outras inteiramente diferentes. Mas já que os 
autores não costumam usar essa precaução, tomarei a liberdade de 
recomendá-la aos leitores; estou persuadido de que essa pequena atenção 
seria suficiente para subverter todos os sistemas correntes de moralidade, e 
nos faria ver que a distinção entre vício e virtude não está fundada meramente 
nas relações dos objetos, nem é percebida pela razão. (Hume, 2000, Livro III, 
Parte I, Seção II, p. 509) 

Essa advertência de Hume, que ficou conhecida como a Lei de Hume ou a 

lacuna ser-dever (ou o problema do ser-dever), afirma que é ilegítimo derivar um 

“deve” de um “é”, ou seja, não podemos logicamente inferir juízos avaliativos ou 

normativos a partir de juízos de descritivos ou juízos de fato. Essa passagem acabou 

gerando muitos debates e interpretações ao longo da história da filosofia, mas sendo 

ou não possível fazer essa passagem do é ao deve, a questão é que o problema foi 

posto e desde então há divergências filosóficas acerca de como relacionamos fato e 

valor.35  

                                            
35 Para uma discussão mais aprofundada sobre a Lei de Hume ver Azevedo (2002). 



45 

 

Desde que Hume (2000) anunciou que não é possível derivar um “deve” de um 

“é”, a filosofia moral parece ter entrado em um impasse. Alguns filósofos afirmam que 

a chamada Lei de Hume é inviolável – sua violação seria falaciosa –, outros que há 

formas de contornar o problema e outros simplesmente a ignoram ou interpretam de 

outra forma. O ponto é que Hume acabou (intencionalmente ou não) legando para o 

estudo da ética um problema que ainda nos assombra, uma vez que ele está na base 

da distinção ou da dicotomia entre fato e valor.36  

Fora da filosofia é muito comum uma separação rígida entre o discurso factual 

e o discurso avaliativo – ou juízos de fato e juízos de valor –, embora mesmo entre 

cientistas essa lacuna tem sido cada vez mais aproximada ou até rompida. O 

crescente número de trabalhos científicos no campo da moral tem estreitado essas 

relações e tornado o debate acerca da natureza da moralidade fecundo e promissor. 

Os filósofos que defendem uma divisão rígida entre fato e valor, dizem que uma 

vez a moral é intrinsecamente valorativa ou normativa, não se tratam de fatos, portanto 

fato e valor estão em campos distintos.37 Há, evidentemente, os filósofos que negam 

que hajam fatos morais. Se não há fatos morais, juízos morais não se referem a nada 

que existe no mundo, mas apenas são expressões subjetivas. E há os que dizem que 

existem fatos morais, mas como não podemos derivar normas de fatos, o estudo da 

moral deve ser puramente descritivo. 

No entanto, essa dicotomia, que passou a ser tida quase como um dogma entre 

fato e valor, foi questionada por muitos filósofos.38 Hilary Putnam (2004), por exemplo, 

fez uma crítica a rigidez dessa dicotomia, dizendo que a dicotomia fato versus valor – 

juntamente com a dicotomia ‘fato versus verdade analítica’39 – “corromperam nosso 

                                            
36 Essa questão tem repercussão não apenas na filosofia, mas fora dela também. A ideia de que a 
ciência não trata de valores ou que não deve se envolver com juízos avaliativos tem base nessa 
dicotomia.  
37 “De acordo com os defensores da dicotomia, fatos e valores ocupam dois campos epistêmicos 
separados. Afirmações factuais, como empiricamente verificáveis ou falsificáveis por meio de métodos 
neutros e intersubjetivos, referem-se a problemas gnosiológicos “verdadeiros” e trocam explicações, 
previsões científicas e objetividade. Eles estão associados a essas áreas de “racionalidade 
homogênea” e são naturalissimamente enraizados na realidade [...]. As declarações de valor, sendo 
empiricamente inverificáveis e objetivamente injustificáveis, parecem ser relegadas ao que é 
simplesmente subjetivo, relativo, emocional e contingente – isto é, àquelas áreas “não homogêneas” e 
sub-racionais situadas fora do domínio da razão.” (Marchetti & Marchetti, 2016, p. 3) 
38Dentre os quais: Charles S. Peirce, William James, F. C. S. Schiller, John Dewey, C. I. Lewis, Iris 
Murdoch, Philippa Foot, Donald Davidson, Hilary Putnam, Ruth Anna Putnam, Richard Rorty e John 
McDowell, entre outros. (cf. Marchetti & Marchetti, 2016) 
39 Para Putnam: “A história da dicotomia facto/valor é paralela, em certos aspectos, à história da 
dicotomia analítico-sintético. Como esta última, é prefigurada por uma dicotomia humeana – aquela 
implícita na famosa doutrina de Hume de que não se pode inferir um “dever” a partir de um “é”.” 
(PUTNAM, 2004, p. 14) 



46 

 

pensamento sobre o raciocínio ético e a descrição do mundo, principalmente por nos 

impedir de ver como a avaliação e a descrição estão interligadas e são 

interdependentes” (Putnam, 2004). A tese central de Putnam é que uma distinção 

entre fato e valor é necessária e até útil em muitos contextos40, mas isso não é o 

mesmo que assumir uma dicotomia rígida e intransponível. Até porque, como Putnam 

(1992) salientou, mesmo a linguagem factual não é desprovida de aspectos 

valorativos ou normativos. É por isso que essa dicotomia leva ao colapso de nossas 

visões de mundo e de ética. 

A dicotomia fato e valor tornou-se um problema central, uma vez que ela cria 

uma espécie de dualismo radical entre o universo factual e o universo normativo (ou 

valorativo/avaliativo). Esse é um problema que diversas correntes de pensamento 

ético assumiram, dentre elas o emotivismo, que são um exemplo nítido na filosofia 

contemporânea. Por outro lado, a forte tendência de naturalização na filosofia, que 

também atinge a ética, tem o desafio de evitar a falácia naturalista (Moore, 1903) e 

infringir a Lei de Hume (Hume, 2000, p, 509).  

Ao que tudo indica, a distinção entre fato e valor (ou normas) é necessária e 

indispensável, mas isso não implica em uma dicotomia necessariamente rígida. O 

problema em como se dá essa relação entre fato e valor permanece enigmática e 

complexa. É possível derivar normas de fatos? É possível fazer uma passagem válida 

do é ao deve? Podemos basear juízos de valor a partir de juízos de fato? Afinal, há 

conexão direta entre a realidade do mundo e a moralidade? A normatividade pode ser 

fundada na realidade factual? Como resolver esse impasse?  

A forma como lidamos com esse problema – de como fato e valor se relacionam 

– determina a forma como abordamos o problema moral. A distinção fato e valor 

parece estar na base de uma certa discordância entre as controvérsias entre o 

realismo e o antirrealismo moral, bem como o cognitivismo e o não-cognitivismo. Essa 

separação também parece colocar naturalismo e construtivismo em polos opostos. O 

naturalismo moral é uma posição que procura estreitar – quando não conectar 

diretamente – a relação entre fato e valor. Ou seja, é uma visão de continuidade entre 

                                            
40 “Se desinformarmos a dicotomia fato/valor, obtemos o seguinte: há uma distinção a ser traçada (útil 
em alguns contextos) entre julgamentos éticos e outros tipos de julgamentos. Este é, sem dúvida, o 
caso, assim como é, sem dúvida, o caso de haver uma distinção a ser traçada (útil em alguns contextos) 
entre julgamentos químicos e julgamentos que não pertencem ao campo da química. Mas nada de 
metafísico decorre da existência de uma distinção fato/valor neste sentido (modesto).(Putnam, 2004, 
p. 19).” 



47 

 

o campo dos fatos científicos e o conteúdo avaliativo dos juízos morais. Já o 

construtivismo, muitas vezes é colocado em uma posição descontinua em relação à 

ética e ciência, o que parece enfatizar a rigidez da distinção entre fato e valor. Se a 

dicotomia for assumida isso não é exatamente um problema, mas o preço a ser pago 

é por um certo dualismo entre o mundo dos fatos e o mundo moral.  

Contudo, parece que a moralidade contém tanto elementos factuais como 

normativos, e é possível que haja propriedades, que chamados morais, que sejam 

duplamente factuais e normativas. Além disso, a abordagem naturalista tem sido uma 

tendência promissora e fecunda não apenas em ética, mas em diferentes domínios 

de investigação filosófica. Muitas das antigas suspeitas e reticências com o 

naturalismo – boa parte delas semeadas por Moore – têm sido abandonadas, embora 

críticas e objeções ainda sejam comuns. Deveríamos levar o naturalismo em ética a 

sério, porque existem dimensões empíricas do fenômeno moral que não podem ser 

compreendidas sem estudos empíricos e sem uma abordagem científica. E a filosofia 

se beneficia muito quando está em diálogo com as evidências e teorias científicas. O 

contrário também é verdadeiro. Apesar disso, a questão de como a normatividade 

deve ser compreendida e como ela se encaixa no mundo natural, cada vez mais, 

parece incontornável. E esse é o grande desafio para o naturalismo.  

O construtivismo, por outro lado, teria muito a agregar ao naturalismo, 

especialmente no que tange à dimensão normativa. É por isso que a conexão entre 

naturalismo e construtivismo, ao meu ver, se faz necessária. A questão central é como 

harmonizar as duas visões de uma forma coerente. É necessário, pois, clarear o 

problema e limpar o terreno conceitual, afim de aproximar as duas esferas, por vezes 

consideradas intocáveis. 

 

2.1.4 Tensões entre naturalismo e construtivismo  

Algumas breves considerações sobre como naturalismo e construtivismo se 

encaixam nas problemáticas entre realismo e antirrealismo, fato e valor e o problema 

do enquadramento. 

Onde se situam naturalismo e construtivismo na tensão entre realismo e 

antirrealismo? Na disputa entre realismo e antirrealismo, existe margem para uma 

interpretação que promove o antagonismo entre naturalismo e construtivismo, o que 



48 

 

seria uma forte razão para a acusação de incompatibilidade. Naturalismo e 

construtivismo costumam ser colocados em campos opostos: o primeiro como uma 

forma de realismo, o segundo como uma forma de antirrealismo. Se o naturalismo é 

mesmo uma forma de realismo, ele tem a vantagem de possibilitar uma leitura objetiva 

da moralidade, ao passo que não precisa introduzir nenhuma nova ontologia que 

esteja dissociada daquela que compõe o mundo natural. Nenhuma metafísica 

estranha (Mackie,1990, p.38-42) precisa ser afirmada e não há risco de dualismos. 

Contudo, o naturalismo tem o desafio de explicar a passagem do é ao deve, ou seja, 

explicar a normatividade moral. É controverso se o naturalismo é capaz de fazê-lo. 

Por outro lado, o construtivismo, se visto como uma forma de antirrealismo tem a 

vantagem de não precisar afirmar a existência de uma ordem moral pré-estabelecida, 

uma vez que ela surge a partir de um contexto construtivo, o que implica que a 

ontologia natural do mundo pode continuar preservada, mas para isso enfatiza-se uma 

cisão forte entre fato e valor, o que reforça uma forma específica de dualismo.  

Essa leitura, contudo, é controversa, pois há interpretações antirrealistas do 

naturalismo (Joyce, 2022) e interpretações realistas do construtivismo (Copp, 2001, 

2005), o que abre espaço para alternativas híbridas.  A minha tese vai na linha de 

defender o construtivismo como uma forma de realismo moral, portanto essa 

incompatibilidade seria meramente aparente. E isso estabelece um ele de conexão 

com o naturalismo, reforçando a união entre duas posições metaéticas distintas, mas 

complementares. O construtivismo ainda tem a vantagem de apresentar uma linha de 

argumentação consistente da normatividade ao fundá-la na agência e na 

racionalidade prática, o que permite também sustentar uma visão de objetividade 

moral por um outro caminho. 

A tese que pretendo defender propõe justamente mostrar que é possível 

conceber uma via intermediária que procura resolver o dilema ontológico presente na 

tensão entre realismo e antirrealismo: o naturalismo construtivista, que busca 

preservar a objetividade da moralidade sem cair em reducionismos ou dualismos 

metafísicos. 

No que tange a relação entre fato e valor, parece haver uma divergência mais 

profunda, na medida em que o naturalismo tende a romper o abismo entre essa 

dicotomia enquanto o construtivismo tende a enfatizá-lo. Meu intuito, ao propor o 

naturalismo construtivista, não propor uma superação entre fato e valor, mas 

justamente manter a distinção conceitual sem, no entanto, enfatizar uma dicotomia 



49 

 

rígida, demonstrando que a dimensão factual e normativa, embora aspectos distintos, 

estão em sintonia, evitando assim um dualismo entre natureza e moralidade. 

Quanto ao problema do enquadramento – que é, na verdade, uma versão 

contemporânea do problema fato e valor – parece que faz sentido entender o 

naturalismo dentro de uma abordagem contínua enquanto o construtivismo como uma 

abordagem descontínua entre ciência e ética. Contudo, meu esforço está justamente 

em defender que existe uma complexidade maior, pois existem aspectos da 

moralidade que são factuais e podem ser descritos em uma linguagem científica – isto 

é, a explicação é contínua com a abordagem científica –, enquanto existem outros 

aspectos, especialmente os normativos, que parecem ser descontínuos – não são 

redutíveis à uma abordagem empírica. O naturalismo construtivista desse modo 

defende uma posição dual, portanto, na medida em que há fatos morais cuja 

explicação é contínua com a ciência e podem ser empiricamente descobertos, ao 

mesmo tempo em que sustenta que há fatos normativos que são construídos por 

agentes e que não existem, a prioristicamente, como dados do mundo natural. O 

naturalismo construtivismo pretende conciliar então uma abordagem contínua com 

uma abordagem descontínua. 

 

2.2 A SOLUÇÃO PROPOSTA: O NATURALISMO CONSTRUTIVISTA 

Frente ao problema de acomodar a ética dentro da compreensão científica do 

mundo – e levando em consideração o problema da dicotomia fato e valor e o 

desacordo entre realistas e antirrealistas – a tese tem o objetivo de compatibilizar o 

naturalismo com o construtivismo em uma visão ampla da moralidade, que combine o 

relato descritivo da moral (sentido empírico) feito pelas ciências empíricas – 

especialmente no que tange à psicologia moral, mas também em uma dimensão social 

–, com o caráter eminentemente normativo (sentido normativo) da moralidade.41 Visa, 

pois, explicar como fato e norma/valor se relacionam de maneira harmônica.  

A ideia geral é mostrar que existe uma continuidade entre fatos do mundo e 

fatos normativos, mas eles não são idênticos. Isso implica que embora haja uma 

continuidade, e até uma interdependência, entre juízos de fato e juízos de valor, além 

                                            
41 Ver a distinção em FitzPatrick (2025). Ver também a distinção entre ética descritiva e ética prescritiva 
ou normativa em Cohen, 2004, p. 1-11. 



50 

 

de uma interconexão entre a dimensão factual e a linguagem descritiva da ciência 

com a linguagem normativa ou prescritiva – entre natureza e moralidade, portanto –, 

isso não implica um reducionismo naturalista42. Nesse sentido, o projeto de 

naturalização da ética43 teria seus limites. O discurso científico sobre a moralidade é 

importante, necessário e indispensável, mas esbarra em algumas diferentes objeções 

– como falácia naturalista (Moore, 1903) e a lacuna ser-dever (Hume, 2000). Em 

síntese, o grande desafio do naturalismo está no problema da normatividade – ou na 

questão normativa, como Christine Korsgaard (1996) chama.44 

Nesse sentido, a tese que proponho defende uma visão naturalista não 

reducionista da ética, onde o normativo não é totalmente redutível à fatos naturais, 

embora exista uma conexão as duas dimensões.  

O objetivo de enfatizar a concepção naturalista é evitar dois extremos: 

1) a negação da realidade (factualidade) e, por decorrência, da possibilidade 

da objetividade moral;  

2) o dualismo metafísico que surge ao enfatizar a dicotomia fato e valor (e a 

lacuna ser-dever).  

Os dois extremos têm em comum o fato de aceitar a dicotomia fato e valor de 

uma forma rígida.45 A primeira alternativa nega a realidade do discurso moral e sua 

objetividade. Situam-se aí as diferentes formas de antirrealismo e não-cognitivismo 

moral, a teoria do erro, concepções subjetivistas e relativistas, bem como o ceticismo 

e niilismo moral. Isso também inclui o ficcionalismo moral46 e a visão mais extrema, 

como consequência, que é o abolicionismo moral47.  

                                            
42 Especialmente não implica nem o fisicalismo e nem um reducionismo do tipo biológico ou psicológico. 
Também implica em entender que explicações do tipo evolucionistas contribuem para a compreensão 
da moralidade, mas não são capazes de dar conta de toda a moralidade, especialmente do problema 
da normatividade. Basicamente entendo que o papel de uma ética evolucionista seria mais descritivo 
do que normativo. Por outro lado, deve-se evitar outro tipo de reducionismo, às avessas, que levaria-
nos a outro extremo, que seria a defesa de uma visão culturalista ou construcionista radical da 
moralidade, isto é, a tese de toda a moralidade ou é uma invenção puramente cultural (culturalismo) ou 
uma construção social (construcionismo ou construtivismo radical). Como vou explicitar mais tarde, 
minha visão de construtivismo aceita algumas ideias advindas do construcionismo ou construtivismo 
social – inclusive a visão de construtivismo que defendo seria também uma forma de construtivismo 
social, mas de um tipo diferente -, contudo, nego veemente o construtivismo radical.  
43 Para uma visão geral sobre o que seria a naturalização da ética, ver Flanagan; Sarkissian & Wong 
(2016, p.16-33). 
44 O problema acerca da “questão normativa” é discutida por Korsgaard em The Sources of Normativity 
(1996), e será melhor explorada no capítulo 4 dessa tese. 
45 Ver a crítica de Putnam (2004), discutida anteriormente. 
46 Sobre o ficionalismo moral, ver Joyce (2007), principalmente o capítulo 7 (p.175-205) e 8 (p.206-
230). 
47 Sobre o abolicionismo moral, ver Garner (2007) 



51 

 

A segunda alternativa, vai na direção oposta e visa enfatizar o realismo moral, 

mas ao reforçar a dicotomia entre natureza e moralidade, entre fato e valor/norma, 

precisa sustentar uma metafísica distinta e por isso cai em uma forma de dualismo. 

Diferentes formas de realismo não naturalista caem nesse problema.48 Ao meu ver, só 

o realismo naturalista evita esse obstáculo, pois ele opta por uma via de continuidade 

entre fato e valor. Contudo, o naturalismo não apenas precisa explicar como seria 

possível a passagem do é ao deve e como explicar como fato e norma se relacionam, 

mas dar conta do problema da normatividade.  

Inicialmente parecem surgir dois caminhos para o naturalismo moral lidar com 

a normatividade. A primeira forma é enfatizar a possibilidade de explicar a 

normatividade pela via naturalista. Essa seria uma solução típica do naturalismo 

reducionista, onde a normatividade poderia ser explicada naturalisticamente, 

reduzindo fatos à normas. A outra alternativa seria abandonar a normatividade e 

contentar-se apenas como uma explicação descritiva da moralidade.49  

No entanto, parece haver uma via alternativa, que seria combinar uma forma 

de naturalismo não-reducionista com uma outra abordagem seja capaz de explicar e 

fundamentar a normatividade moral. Teorias da razão prática se propõe a essa tarefa 

(Darwall et al, 1992; 2013). Penso que o construtivismo seja a alternativa mais 

promissora. Contudo, há diferentes formulações do construtivismo e algumas não 

reivindicam lugar na metaética. Outros defendem o construtivismo como uma forma 

de antirrealismo, alguns entendem que o construtivismo teria um aspecto subjetivista 

incontornável. Outros ainda defendem o construtivismo como uma terceira via entre o 

realismo e antirrealismo ou o relativismo. E há quem interprete o construtivismo como 

uma forma de realismo ou pelo menos compatível com ela. Mas em todas essas 

alternativas parece que há na abordagem construtivista uma forte ênfase na dicotomia 

fato e valor, ainda que implicitamente, enfatizando a descontinuidade entre o discurso 

científico e o discurso ético (Darwall et al, 1992; 2013): construtivistas tendem a 

reforçar o contexto de construção em oposição ao contexto de descoberta (O’Neill, 

2006, Bagnoli, 2013; 2021). Essa seria uma das razões que afastaria o construtivismo 

                                            
48 Evidentemente realistas não-naturalistas que defendem um realismo robusto negam que sua versão 
caia nesse problema e argumentam a favor de uma interpretação específica do realismo moral que não 
necessariamente abraça uma metafísica dualista. Para ver uma defesa contemporânea desse tipo de 
realismo moral robusto ver Shafer-Landau (2003) e Enoch (2011). 
49 Formas de naturalismo antirrealista, como defende Joyce (2016) e Ruse (1995) parece estar nessa 
linha. 



52 

 

do naturalismo. Se for assim, isso significa que o construtivismo cai no mesmo 

problema de alternativas como o realismo não naturalista ou metafísico, isto é, em 

uma forma de dualismo. É nesse sentido que penso que se for possível combinar 

naturalismo e construtivismo temos a ganhar com uma conexão entre fato e valor, 

aceitando uma continuidade entre ciência e ética, sem cair em dualismos, e não 

infligimos a Lei de Hume e nem caímos em alguma falácia naturalista e ainda podemos 

resolver o problema da normatividade.  

2.2.1 A hipótese: combinando naturalismo e construtivismo 

Minha pretensão nesta tese é explorar, portanto, essas duas abordagens 

(metodológicas) em ética que estariam em polos diferentes, a saber, o naturalismo 

(continuidade) e o construtivismo (descontinuidade). Minha hipótese é que há alguma 

coisa no fenômeno moral que pode e deve ser explicado em termos científicos, 

contudo há uma dimensão que ultrapassa o âmbito da ciência, uma vez que exige um 

tipo de discurso não meramente descritivo, mas avaliativo, e principalmente um 

discurso de justificação (Korsgaard, 1996). Penso que a ciência pode nos ajudar a 

compreender e explicar as bases naturais para a moralidade, como ela pode ter 

surgido, e descrever o funcionamento da psicologia moral humana, mas ela não tem 

o instrumental teórico e as ferramentas conceituais adequadas para nos fornecer uma 

teoria moral ampla que justifique e dê legitimidade a uma teoria moral normativa, por 

exemplo50. Portanto, penso que inevitavelmente precisamos achar alguma forma de 

acoplar uma abordagem que seja por um lado contínua e por outro descontínua.51 É 

contínua na medida que oferece uma explicação, uma descrição dos elementos 

naturais e sociais que continuem a base da moralidade, na qual ela está ancorada. É 

descontínua na medida em que propõe uma teoria da justificação racional, por meio 

da noção de uma racionalidade prática, que penso ser, a melhor forma de garantir 

                                            
50 Evidentemente diferentes teorias naturalistas tentaram enfrentar esse problema e apresentaram 
possíveis soluções. No entanto é discutível se elas realmente solucionam o problema da normatividade 
- ou a questão normativa, como chama Korsgaard (1996).  
51 Essa estratégia para alguns parecerá preguiçosa ou uma forma de não assumir um lado. No entanto, 
do modo como enxergo o problema, tenho a impressão de que há algo que deixamos escapar e 
possivelmente está associada a dicotomia entre fato e valor (ou norma) que se estabeleceu na história 
da ética, especialmente desde Hume e ganhou força na filosofia moral contemporânea, em particular 
na metaética desde Moore pelo menos. 



53 

 

algum tipo de objetividade e uma pretensão de validade geral ou universal de normas 

ou princípios morais. 

É por isso que pretendo adotar o naturalismo moral como base ou terreno no 

qual pretendemos acampar e o construtivismo como estrutura teórica que 

pretendemos nos erguer. O naturalismo a meu ver seria a concepção mais promissora 

dentre as abordagens contínuas, enquanto penso que o construtivismo pode oferecer 

uma alternativa bastante interessante para entender a natureza da moralidade e o seu 

papel para a vida humana52. 

2.2.1.1 O argumento central da tese 

O argumento geral da tese pode ser resumido da seguinte forma: 

Podemos partir de uma explicação naturalista para a moralidade. O naturalismo 

é a melhor alternativa realista para a moralidade já que o realismo moral é necessário 

para garantir o caráter objetivo do discurso moral, bem como para evitar o ceticismo 

e o niilismo moral. O naturalismo oferece uma explicação plausível para a existência 

de fatos ou propriedades morais sem recorrer a uma metafísica extravagante e tem a 

vantagem de aproximar o discurso ético da atual imagem científica do mundo, 

conectando natureza e moralidade em uma explicação contínua entre ética e ciência, 

assim aproximando fato e valor. Entretanto, o naturalismo limita-se a uma explicação 

descritiva da moralidade e precisar ser complementado por uma teoria capaz de 

sustentar a normatividade moral.   

Nesse aspecto, o construtivismo aparece como uma alternativa promissora 

para a dimensão normativa da moralidade, na medida em que sustenta que os fatos 

normativos são construídos, e não simplesmente descobertos. Adotar uma leitura 

realista do construtivismo permite um elo de conexão com o naturalismo sem gerar 

incompatibilidade ou incoerência, na medida em que o construtivismo pode tomar 

como base da construção de normas e princípios morais os fatos morais relevantes 

presentes na natureza biológica e social dos sujeitos morais.  Esses fatos dizem 

respeito tanto a sua psicologia moral - predisposições naturais como intuições e 

                                            
52 Não estou dizendo que o construtivismo seria a única alternativa. Outras teorias da racionalidade 
seriam possíveis e até mesmo teorias do contrato social. Minha opção pelo construtivismo é porque 
penso que ele é mais sólido que o convencionalismo, além de poder ser compatível com o 
contratualismo moral (ver Milo, 1995) e tanto com teorias consequencialistas quanto não-
consequencialistas. 



54 

 

emoções morais) quanto aos padrões normativos presentes na cultura social (valores 

e normas socialmente compartilhados) a qual fazem parte. 

Combinando critérios de racionalidade, presentes na estrutura da razão prática, 

com critérios de sociabilidade, é possível construir normas ou princípios que 

harmonizem o senso moral já presente na natureza humana com as exigências e 

necessidades que o contexto social e modo de vida atual exigem. Assim, o 

construtivismo possibilita uma visão reconstrutiva dos códigos e normas morais, além 

fornecer uma interpretação plausível de como o progresso moral é possível. 

 A construção da moralidade, portanto, não se dá a partir do zero, mas parte de 

uma base naturalista e acompanha o processo de transformação sociocultural das 

sociedades e culturas humanas ao longo da história, projetando a possibilidade de 

chegarmos a consensos e convergências a partir da aplicação da racionalidade 

prática. 

Esse argumento será diluído ao longo da tese e suas premissas exploradas 

nos próximos capítulos. Pretendo retomar no último capítulo e defender que é um 

argumento válido e plausível. 

Portanto, o tipo de naturalismo do qual parto tem o caráter descritivo e não 

reducionista e está em conexão tanto com uma perspectiva evolucionista de nossas 

capacidades morais – que se aproxima de uma visão sentimentalista da moral –, 

quanto de uma leitura sociocultural presente na interpretação do construtivismo social, 

mas alinha-se também a teorias construtivistas que acentuam a importância da 

racionalidade e sustentam que podemos fundamentar a normatividade e a 

objetividade moral em princípios do raciocínio prático. Estou chamando, 

genericamente, essa visão de naturalismo construtivista. 

2.2.1.2 A ideia central: um esboço 

Basicamente a ideia que está na base do naturalismo construtivista é que em 

grande medida a moralidade humana é uma construção social que possui uma raiz 

em nossas emoções morais que se desenvolveu lentamente conforme a humanidade 

foi evoluindo e produzindo a cultura e criando um mundo social a sua volta. Essa 

moralidade – transformada aos poucos em sistemas morais mais complexos –, foi 

sendo elaborada e legitimada racionalmente de maneira coletiva – conectada entre 

agentes de uma comunidade moral –, cujo propósito foi o de promover a cooperação 



55 

 

social53. Essa moralidade combinou nossas intuições e emoções morais à normas e 

princípios cada vez mais abstratos que elaboramos à luz de um processo de 

racionalização. Essa racionalização parece ter ocorrido através de processos 

históricos e foi marcada por disputas e conflitos, mas que foi sendo aprimorada 

conforme o progresso social da humanidade foi se ampliando.54  

As raízes da moralidade estariam na necessidade de cooperação social 

(Tomasello, 2016) entre os primeiros humanos e provavelmente as nossas 

capacidades morais (psicologia moral e agência racional) surgiram por necessidade 

advinda da vida coletiva e foram sendo selecionadas pela evolução, mas foram 

provavelmente lapidadas por processos culturais e históricos (tendo avanços e 

retrocessos em sua genealogia). Essas capacidades morais permitiram o surgimento 

de uma moralidade primitiva – uma espécie de proto-moralidade (Kitcher, 2006; 2011) 

–, que foi se desenvolvendo à medida que o processo civilizatório humano foi 

ocorrendo e o progresso social e cultural acontecendo (Kitcher, 2011).  

A moralidade, antes tribal, foi passando por processos de racionalização que 

permitiu que fossem torando-se mais complexos e sistematizados tomando a forma 

de códigos morais deontológicos (Greene, 2019). Nesse sentido, é bem provável que 

o surgimento da moralidade humana esteja associado com o desenvolvimento de 

capacidades cognitivas e com a transformação do cérebro humano (Harari, 2017)55, 

com o desenvolvimento da linguagem (Petitt, 2018) e com a vida em grupos, bandos 

ou tribos (Greene, 2019). Com o passar do tempo e com a transformação de nossas 

capacidades racionais e de agência, a moralidade foi ganhando uma estrutura mais 

racional e sendo incorporada em sistemas morais mais complexos, especialmente 

ligados à religião, política e direito (Kitcher, 2011). 

                                            
53 Especificamente sobre origem e evolução da cooperação, ver Axelrod (2010) 
54 Embora isso sinalize progresso moral, não quer dizer que retrocessos não tenham acontecido. Muito 
pelo contrário, o que é mais condizente com a história humana é que o retrocesso ou a estagnação 
moral tenham sido a norma durante séculos.  
55 O historiador Yuval Noah Harari (2017) fala em uma Revolução Cognitiva que ocorreu na pré-história 
humana com o aumento do cérebro humano que explica o aumento das capacidades cognitivas e 
intelectuais humanas. Essa revolução teve uma série de implicações no comportamento, no modo de 
vida, na expansão da linguagem, na criação de ferramentas e na sociabilidade humana. Tal Revolução 
Cognitiva – que parece ter nos colocado a frente e acima de outras espécies animais – parece apoiar 
uma tese cognitivista sobre a moralidade, ou pelo menos que há um papel significativo que os 
processos cognitivos cumpriram no desenvolvimento moral dos primeiros seres humanos. Com isso 
não quero dizer que intuições e emoções não tenham um papel relevante, pelo contrário. Isso tanto é 
verdade que o debate entre cognitivismo e não-cognitivismo na ética continua relevante. A meu ver, 
parece que a hipótese mais coerente seria a de que que a moralidade surge primeiro como sentimento 
ou emoção e aos poucos evolui para incluir racionalidade prática (portanto, vai do não-cognitivismo ao 
cognitivismo). 



56 

 

 O ponto chave parece ser que há duas formas distintas de pensar, uma lenta 

e outra rápida (Kahneman, 2012; Greene, 2018), que permitem um surgimento de 

duas moralidades diferentes. Joshua Greene (2018) chamou a primeira forma de 

moralidade do senso comum, que dá conta de resolver os problemas internos dos 

indivíduos ao conviverem dentro de uma tribo, mas não são capazes de solucionar 

problemas de convivência social entre tribos diferentes. Para isso necessitamos 

elaborar uma metamoralidade, isto é, algum tipo de moral baseada em uma 

racionalidade lenta, que seja capaz de solucionar de maneira imparcial nossos 

problemas.56 Se Greene está correto, então temos que compreender como uma 

moralidade baseada em intuições e emoções e uma moralidade baseada no raciocínio 

estão relacionadas e qual o papel de cada uma. 

Meu ponto é que a moralidade tem uma base natural, biológica inclusive, mas 

vai além desse nível. A biologia é um ponto de apoio, mas é muito frágil. Muitos 

biólogos e evolucionistas enfatizam o papel que as emoções têm para o surgimento 

da moralidade. Mas sem a racionalidade a moralidade não pode se sustentar de 

maneira razoável e convincente. Nós somos a espécie que somos, por causa de nossa 

razão.57 Isso não significa que as emoções, os desejos e nossas motivações 

psicológicas (egoísmo, altruísmo, simpatia, empatia) não tenham um papel crucial e 

fundamental na vida moral. Pelo contrário, mas muitas teorias filosóficas tendem a 

sublinhar apenas um lado da moeda. O conflito entre razão e emoção é antigo na 

história do pensamento ocidental.58  

                                            
56 Greene (2018) pensa que o utilitarismo pode ser essa metamoralidade (ele chama de pragmatismo 
profundo). Eu discordo em partes de Greene. Penso que o utilitarismo (ou mais precisamente, o 
consequencialismo) é uma forma mais primitiva de racionalidade instrumental e ela está ligada 
especialmente a contextos de escassez, conflitos ou dilemas morais difíceis de serem resolvidos (ver 
a discussão de Barabara Fried em Facing Up to Scarcity (2020), sobre escassez de recursos, justiça e 
consequencialismo). Penso que alguma forma de deontologia moral cumpre melhor esse papel de 
metamoralidade, no entanto deixarei essa questão referente à ética normativa de lado, 
momentaneamente, uma vez que vai além do escopo dessa investigação.  
57 Sobre a importância da racionalidade na nossa espécie, ver Pinker (2022) 
58 Veja-se por exemplo o clássico debate entre os humeanos e os kantianos acerca do papel da razão 
na moralidade. Hume defendeu explicitamente que a razão não tem a capacidade de nos motivar a agir 
e que os princípios morais não são mais do que generalizações (racionalizações instrumentais) de 
nossas paixões ou emoções. Kant, por sua vez, sublinhou o papel da razão e a exaltou de tal modo 
que negligenciou o papel que as emoções e toda a psicologia moral tem não apenas na sua teoria da 
agência como na dinâmica do comportamento moral dentro da comunidade moral. Penso que nem 
Hume e nem Kant estão completamente certos. Mas nem tão pouco eles estão completamente errados. 
A meu ver, Hume não foi capaz de compreender o papel da razão e sua capacidade de legitimar 
princípios morais de maneira mais ampla e encontrar nela critérios justificáveis para fundamentar 
princípios que regulem a vida moral, independentemente de nossos desejos e do valor instrumental 
das normas. Kant, penso, negligenciou demais o âmbito empírico da moralidade e o papel que as 
emoções têm na construção da moralidade. Por isso penso que é necessário compreender que os dois 



57 

 

     Além disso, ao dizer que a moralidade é uma construção social não quero com 

isso dar entender que isso necessariamente nos aponta para algum tipo de relativismo 

ou subjetivismo.59 Tão pouco penso que isso apoia uma posição antirrealista em 

metaética. Meu argumento parte da concepção de realidade social elaborada por John 

Searle em The Construction of Social Reality (1995). Pretendo argumentar que a 

moralidade é uma construção social no mesmo sentido em que Searle defendeu que 

há fatos sociais do mundo humano que construímos por meio de nossas interações 

sociais e por intermédio de nossa linguagem e estados intencionais. Vou assumir a 

distinção de Searle (1995) entre fatos brutos e fatos sociais/institucionais para explicar 

de que modo minha tese procura compatibilizar uma forma de naturalismo com o 

construtivismo. Penso que existem fatos brutos acerca da moralidade (fatos naturais) 

e fatos sociais e institucionais que se apoiam nos primeiros. Essa distinção nos 

ajudará a entender alguns aspectos relevantes e também será útil para entender a 

ideia de uma moralidade rudimentar (ou protomoralidade) – Kitcher, que penso estar 

associada ao que Frans de Waal (1996; 2020) defende em suas obras acerca da 

moralidade presente em outros animais, especialmente entre primatas não humanos. 

Nesse sentido, pretendo dar alguns passos na direção do construtivismo a 

partir de uma leitura de Rawls, Korsgaard e O’Neill. Rawls (1980) procurou desenhar 

o que ele chamou de construtivismo moral kantiano. Ele diferenciou a sua visão de 

construtivista da visão kantiana (embora aceitasse alguns pressupostos kantianos), 

como uma tentativa de encontrar uma forma de estabelecer objetividade relativo aos 

princípios de justiça que fugissem da querela metaética entre os realistas e 

antirrealistas. Korsgaard (1996; 2003; 2008) aprofundou alguns aspectos tratados por 

Rawls (1980) e foi além tentando encontrar um espaço para a normatividade dentro 

dessa disputa metaética. Ela trouxe um papel central para o agente moral e sublinhou 

mais uma vez que a capacidade reflexiva e a autonomia deveriam estar no coração 

                                            
autores têm concepções distintas de razão prática (ou de racionalidade prática) ao ponto de ser uma 
divergência importante entre os construtivistas kantianos e os humianos (Street, 2010).  
59 A tese que pretendo defender é objetiva e não subjetiva. No entanto, no que tange ao relativismo, a 
tese aqui proposta admitiria que há elementos relativísticos na moralidade, uma vez que ela é 
construída e reconstruída inúmeras vezes ao longo do tempo e sofre influências sociais, culturais, 
históricas. A ideia é que perseguimos certas ideias projetados pela razão e essas ideias servem de 
guia e modelos a serem perseguidos. Assim construímos princípios e valores na medida em que 
olhamos para o tipo de vida social que consideramos mais próxima do ideal projetado. (Sobre a ideia 
da ética como projeto, ver Kitcher, 2011). Ora, é nesse sentido que há relatividade, tanto no que diz 
respeito a comparação temporal quanto a comparações entre códigos morais de diferentes sociedades 
ou comunidades. (Esse aspecto será discutido nas seções finais da tese, quando retomar a ideia de 
progresso moral). 



58 

 

da moral. Mas Korsgaard (1996) parece ainda muito presa a um tipo de construtivismo 

e fundamentação da razão prática por deveras individualista. Nesse sentido, me 

parece que Onora O’Neill (1989;2003; 2006) avançou em uma direção que reconhece 

o papel da comunidade moral e na necessidade de uma validação plural da 

racionalidade prática.  

Essa ideia de uma racionalidade prática vinculada ao coletivo parece se 

conectar com o construtivismo presente na teoria moral centrada na sociedade 

(society-centered moral theory)  de David Copp, proposta em Morality, Normativity and 

Society (2001).60A tese de Coop (2001) é de que o que chamamos de moralidade é 

basicamente um conjunto de certos padrões morais normativos que são aceitos e 

incorporados na cultura de uma sociedade como um código moral (moral code). Todas 

as sociedades possuem diferentes códigos normativos, mas há um código que se 

impõe como moralmente normativo, na medida em que implica em uma atitude 

psicológica por parte dos agentes da sociedade que ao aceitarem uma norma (ou 

standard, como chama Copp), não apenas reconhecem sua adesão, mas também 

desejam que os demais agentes também aceitam e cumpram-na. Portanto a 

moralidade teria um peso normativo maior do que outros padrões normativos (como 

um código de etiqueta social), por exemplo, uma vez que a função dos códigos morais 

seriam garantir a estabilidade social.  

O aspecto construtivista da tese de Copp (2001) é que, apesar dos códigos 

estarem implícitos na sociedade, um código moral ideal seria aquele que atenderia 

melhor às necessidades básicas (basic needs)61 dos membros da sociedade, 

respeitando também os valores presentes na cultura social. Portanto, há um elemento 

de escolha social das normas que seriam racionais para uma sociedade adotar, uma 

vez que se levasse em conta o papel funcional da moralidade. Pretendo explorar 

esses elementos da teoria de Copp, procurando dar minha própria interpretação e 

conectando com o naturalismo não reducionista que procuro desenvolver aqui.62 

                                            
60 Embora Copp não defenda uma teoria construtivista nos moldes clássicos (e tenha apresentado 
posteriormente uma versão mais enxuta de sua teoria que é não-construtivista [Copp, 2007]), ainda 
assim, encontraremos elementos conceituais interessantes que serão úteis nessa investigação e 
servirão para explorar a relação entre construtivismo e naturalismo. 
61 O conceito de “needs” e “basic needs” é trabalhado por Copp (2001) e tem uma importância central 
em sua Teoria Moral Centrada na Sociedade.  
62 Aqui há uma divergência com Copp, pois embora ele defenda uma versão de naturalismo 
construtivista, ele defende um naturalismo reducionista. Na minha interpretação, seria mais adequado 
defender um naturalismo não reducionista, a fim de tornar a conexão entre naturalismo e construtivismo 
mais coerente. 



59 

 

2.3 CONCLUSÃO DO CAPÍTULO 

Se o naturalismo é mesmo uma forma de realismo, ele tem a vantagem de 

possibilitar uma leitura objetivista da moralidade, ao passo que não precisa introduzir 

nenhuma nova ontologia que esteja dissociada daquela que compõe o mundo natural. 

Nenhuma metafísica estranha precisa ser afirmada e não há risco de dualismos. 

Contudo, o naturalismo tem o desafio de explicar a passagem do é ao deve, ou seja, 

explicar a normatividade moral. É controverso se o naturalismo é capaz de fazê-lo. 

Por outro lado, o construtivismo, se visto como uma forma de antirrealismo tem a 

vantagem de não precisar afirmar a existência de uma ordem moral pré-estabelecida, 

uma vez que ela surge a partir de um contexto construtivo, o que implica que a 

ontologia natural do mundo pode continuar preservada, mas para isso enfatiza-se uma 

cisão forte entre fato e valor, o que reforça uma forma específica de dualismo. O 

construtivismo ainda tem a vantagem de apresentar uma linha de argumentação 

consistente da normatividade ao fundá-la na agência e na racionalidade prática, o que 

permite também sustentar uma visão de objetividade moral por um outro caminho. 

Mas como vou defender, é possível entender o construtivismo como uma forma de 

realismo. E isso estabelece um elo de conexão com o naturalismo, reforçando a união 

entre duas posições metaéticas distintas, mas complementares. 

A visão resultante dessa combinação é, portanto, o que estou chamando de 

naturalismo construtivista, que basicamente é uma posição metaética híbrida que 

integra explicações descritivas (naturalismo) e normativas (construtivismo), 

conciliando ciência e razão prática para compreender a moralidade. Dessa visão 

resulta uma concepção híbrida de moralidade: A moralidade é, ao mesmo, tempo 

natural e construída. Disso se segue que há fatos morais que são descobertos e outros 

que são construídos. Os capítulos seguintes vão tratar da base natural e da dimensão 

construída da moralidade. 

Nos próximos capítulos tentarei explorar e expandir essa linha de 

argumentação, dando maior consistência teórica e embasamento às premissas que 

sustentam a conclusão e o encadeamento lógico entre elas. O capítulo 3 versa sobre 

a premissa naturalista do argumento. O capítulo 4 sobre a premissa construtivista. O 

capítulo 5 faz a junção delas e procura defender e explicitar a conclusão geral da tese, 

a saber, que o naturalismo construtivista é uma alternativa viável na metaética. 



60 

 

3 FUNDAMENTANDO A MORALIDADE: A BASE NATURALISTA DO SENSO 

MORAL 

 

Este capítulo pretende explorar o naturalismo moral subjacente à tese aqui 

proposta. Como foi expresso no capítulo anterior, há um conjunto de problemas 

metaéticos que não são resolvidos satisfatoriamente nem pelas opções realistas nem 

pelas opções antirrealistas. Afirmei que o naturalismo é a opção realista mais atrativa 

e plausível, mas é duvidoso se a abordagem naturalista pode responder ao problema 

da normatividade. Ainda assim, defendo que o naturalismo é necessário para trazer 

uma explicação significativa da moralidade que esteja em continuidade com a ciência 

e com o mundo natural. Afirmei também que a moralidade seria ao mesmo tempo 

natural e construída. O objetivo desse capítulo é argumentar a favor dessa base 

natural, defendendo que o naturalismo deveria ser nosso ponto de partida para uma 

explicação coerente acerca da natureza da moralidade. 

No entanto, é necessário explicar com mais clareza que tipo de naturalismo 

estamos falando, já que há inúmeros. Começarei explorando alguns conceitos básicos 

referentes ao naturalismo de modo geral e o que se entende por naturalismo moral. 

Algumas distinções são importantes e serão cruciais para entender o núcleo do 

argumento da tese. E seguida vou discutir a moralidade enquanto um fenômeno 

natural que tem uma raiz na evolução humana e as implicações dessa ideia para 

nossa compreensão da psicologia moral humana. Pretendo apresentar alguns 

exemplos de abordagens naturalistas e científicas acerca da natureza e origem da 

moralidade, dando ao leitor algumas pistas importantes que serão retomadas mais 

adiante na investigação. Por último, vou discutir algumas visões sobre a psicologia 

moral humana a partir das teorias de Jesse Prinz, Jonathan Haidt e Joshua Greene e 

como elas se conectam com a minha tese e de que maneira dão suporte para a 

compreensão naturalista da moralidade. 

 

 



61 

 

3.1 DO NATURALISMO AO NATURALISMO ÉTICO 

Nessa seção, pretendo explorar algumas ideias e conceitos centrais que 

envolvem tanto o naturalismo geral (naturalismo filosófico) quanto o naturalismo ético 

ou moral, procurando elementos que possam servir como base e ponto de partida 

para um entendimento mínimo sobre o que me refiro ao defender o naturalismo como 

ponto de partida para uma compreensão adequada da moralidade. Essa seção, 

contudo, não pretende explorar todas as variações de naturalismo e naturalismo ético, 

mas visa situar o leitor acerca da complexidade que está implícito ao se afirma que há 

uma base natural para a moralidade. 

3.1.1 O que é o naturalismo? 

O naturalismo consolidou-se como uma das visões paradigmáticas da filosofia 

contemporânea (Kemp, et al, 2025, p. xi). Não há dúvida de que, dentre as abordagens 

filosóficas atuais, aquelas que se intitulam “naturalistas” exercem grande apelo e 

desfrutam de significativo prestígio acadêmico (Stroud, 2004). Afinal, assumir uma 

posição naturalista sugere estar em sintonia com a visão científica do mundo, 

conferindo legitimidade intelectual e rigor metodológico. Pelo menos essa é a 

impressão corrente entre muitos naturalistas, ainda que o termo comporte diferentes 

usos e que nem todos os que o adotam compartilhem exatamente as mesmas teses. 

Esse prestígio, entretanto, convive com uma relativa imprecisão conceitual.63 O 

termo pode parecer consensual, mas está longe de sê-lo. Há múltiplas interpretações 

acerca do que significa ser “naturalista”, tanto no sentido filosófico mais amplo quanto 

no campo específico da ética e da metaética. Além disso, é importante notar que o 

naturalismo contemporâneo não coincide inteiramente com as filosofias naturalistas 

do passado, que muitas vezes se baseavam em concepções metafísicas ou teológicas 

da “natureza”. Hoje, o naturalismo assume sobretudo um vínculo com a ciência 

moderna e com a investigação empírica.  

                                            
63 Como diz Papineau (2023, intro): “[...]’naturalismo’ não é um termo particularmente informativo 
quando aplicado aos filósofos contemporâneos. A grande maioria dos filósofos contemporâneos 
aceitaria alegremente o naturalismo como apenas caracterizado - isto é, rejeitariam entidades 
‘sobrenaturais’ e admitiriam que a ciência é um caminho possível (se não necessariamente o único) 
para verdades importantes sobre o ‘espírito humano’.” 



62 

 

De modo geral, o naturalismo pode ser caracterizado como uma concepção 

filosófica abrangente que conecta nossa visão de mundo à perspectiva científica. 

Adotar uma posição naturalista significa afirmar que a realidade deve ser 

compreendida por meio de métodos compatíveis com aqueles da ciência, ou seja, 

através da observação, da experiência e da explicação empírica. A ciência moderna, 

baseada em hipóteses testáveis, experimentação e revisão crítica, tornou-se o 

paradigma dominante de investigação no mundo acadêmico contemporâneo, em 

contraste com alternativas ligadas a concepções religiosas, sobrenaturalistas ou 

metafísicas tradicionais que postulavam entidades e princípios não acessíveis à 

investigação empírica. 

A tese central do naturalismo, nesse sentido amplo (às vezes denominado 

naturalismo filosófico64), parece ser: tudo o que existe pertence ao mundo natural e, 

em princípio, pode ser investigado — direta ou indiretamente — por meio de métodos 

científicos. Como sintetiza David Papineau (1993), o naturalismo filosófico sustenta 

que não há “um outro mundo” separado da natureza; a realidade é contínua com a 

ordem natural, e, por isso, a filosofia deve dialogar com a ciência ao buscar 

compreender o mundo. 

Além de uma concepção sobre o que existe, o naturalismo também é entendido 

como uma posição sobre como adquirimos o conhecimento, rejeitando explicações 

que dependem de pressupostos metafísicos não verificáveis e enfatizando a primazia 

da observação, da experiência e da evidência empírica. Nesse ponto, torna-se mais 

claro o vínculo entre o naturalismo filosófico e os projetos de naturalização em 

diversas áreas da filosofia. A proposta naturalista é trazer para a investigação 

filosófica o mesmo espírito de integração com as ciências que caracteriza o estudo de 

outros fenômenos naturais. 

Esse movimento tem estreita relação com a proposta da epistemologia 

naturalizada de W. V. O. Quine (1969), que marcou uma virada no século XX. Para 

Quine (1969), a epistemologia não deveria mais buscar fundamentos a priori, mas 

integrar-se às ciências empíricas, em especial à psicologia e às ciências cognitivas, a 

fim de descrever como os seres humanos realmente formam crenças sobre o mundo. 

Nesse sentido, a epistemologia deveria abandonar o papel normativo de justificar 

                                            
64 “O naturalismo filosófico é um exemplo especial da concepção mais ampla de filosofia, que 
considera o objeto e os métodos da filosofia como contínuos com os objetos e métodos de outras 
disciplinas, especialmente as ciências naturais.” (Harman, 2011, p.10) 



63 

 

crenças e assumir um papel meramente descritivo, tratando o conhecimento como 

fenômeno natural sujeito às mesmas condições que regem o comportamento humano. 

Essa proposta, embora tenha gerado intenso debate, exemplifica a tendência mais 

ampla de naturalizar a filosofia e conduzi-la para uma proximidade metodológica com 

a ciência. 

Esse movimento de naturalização não se restringiu à epistemologia. Também 

a filosofia da mente e a ética passaram a ser repensadas em chave naturalista. No 

caso da ética, o naturalismo buscou explicar a moralidade a partir de suas bases 

empíricas — biológicas, psicológicas e sociais —, interpretando o comportamento 

moral como um fenômeno natural, inserido na evolução da espécie e nas práticas 

culturais humanas. Essa perspectiva é o que chamamos de naturalismo ético (ou 

moral), que representa uma aplicação do naturalismo filosófico ao domínio da 

moralidade. Ao aproximar a reflexão ética com as ciências humanas e naturais, o 

naturalismo ético abriu novas possibilidades para compreender a origem, a função e 

os limites da moralidade. 

3.1.1.1 Três sentidos para o termo “natural” 

Antes de compreender a posição naturalista em ética, convém esclarecer o 

sentido que atribuímos à própria noção de “natural”. Essa discussão é especialmente 

relevante no contexto moral, uma vez que uma das teses centrais do naturalismo ético, 

em suas versões realistas, é a de que os fatos morais são, em última instância, fatos 

naturais. Mas o que significa dizer que algo é “natural”? 

Jack Ritchie (2021, p.11-18) sugere que uma primeira aproximação ao conceito 

pode ser feita observando as oposições que normalmente estabelecemos em relação 

ao termo. Segundo ele, três contrastes terminológicos são decisivos para 

compreender o naturalismo: (1) natural versus sobrenatural, (2) natural versus artificial 

e (3) natural versus normativo. 

O primeiro contraponto é talvez o mais intuitivo. A posição naturalista, em linhas 

gerais, rejeita a existência de realidades ou entidades sobrenaturais, defendendo que 

tudo o que existe se reduz ao universo físico e pode, em princípio, ser explicado por 

meio de processos naturais. Nesse sentido, o naturalismo se associa a uma posição 

metafísica ou ontológica acerca da realidade: a de que o mundo é constituído 

exclusivamente por entidades físicas. É essa concepção que frequentemente 



64 

 

desemboca no fisicalismo. Alguns filósofos chegam a sustentar que o fisicalismo 

constitui a essência do naturalismo (Papineau,1993;1997), embora outros 

argumentem que essa identificação é muito restritiva. 

A segunda oposição é menos imediata, mas igualmente relevante. No senso 

comum, o artificial é visto como aquilo que resulta da intervenção humana e, por 

vezes, adquire conotação pejorativa em contraste com o natural. Ritchie (2021, p.13-

16), porém, propõe uma leitura mais precisa: “artificial” aqui significa tudo o que é 

introduzido de fora do método científico — premissas adicionais, hipóteses 

especulativas ou construções filosóficas que não se apoiam em evidências empíricas. 

A posição naturalista, nesse sentido, assume um viés deflacionário: apenas o que 

pode ser validado pelos métodos da ciência deve ser aceito. Tudo o que se acrescente 

artificialmente ao corpo da investigação deve ser rejeitado.65 

Por fim, a terceira oposição talvez seja a mais desafiadora. Se a ciência se 

limita a descrever o mundo, como lidar com afirmações normativas ou avaliativas, 

típicas da moralidade? Essa é uma questão crucial para qualquer projeto de 

naturalismo ético. Algumas correntes tentam reduzir o normativo ao descritivo; outras 

buscam conciliá-los.66 

Esses três sentidos diferentes de “natural” são úteis, pois eles capturam 

significados implícitos de algumas concepções de naturalismo distintas, que terão 

implicações em entender como naturalismo e construtivismo podem ser combinados.  

                                            
65 Essa interpretação conduz a uma versão bastante minimalista do papel da filosofia: ou ela se torna 
auxiliar da ciência, dissolvendo problemas filosóficos em pseudoproblemas, ou ela se limita a interpretar 
resultados científicos sem ultrapassá-los. Embora essa postura possa parecer atraente para os que 
buscam uma filosofia mais enxuta, considero-a insuficiente. A filosofia, a meu ver, mantém uma 
autonomia e uma singularidade próprias. Isso não significa ignorar a ciência, mas reconhecer que a 
investigação filosófica pode mobilizar diferentes métodos para iluminar questões que o trabalho 
empírico, por si só, não resolve. No campo moral, essa posição é ainda mais clara: a filosofia pode e 
deve dialogar com as ciências empíricas, mas não pode ser refém delas, sob pena de perder sua 
capacidade crítica e normativa. 
66 Minha posição é que a normatividade moral deve ser explicada a partir da existência de agentes 
morais. Como sugere Christine Korsgaard (1996), são os próprios agentes — seres humanos, 
entidades naturais — que, em virtude de suas capacidades práticas, dão origem ao espaço normativo. 
Não há aqui uma cisão entre dois “reinos”, o natural e o moral. A metáfora mais adequada, penso, é a 
de uma sobreposição ou camada. A moralidade é como uma roupa que envolve nosso corpo: não é 
idêntica ao corpo, mas tampouco é uma ilusão. Ela é real, necessária e objetiva, ainda que construída. 
Assim como as roupas fazem parte da identidade humana, mesmo sendo produtos artificiais, a 
moralidade é uma invenção — Mackie (1990) tinha razão nesse ponto —, mas uma invenção 
indispensável, que se tornou parte constitutiva da nossa forma de vida. 
 



65 

 

3.1.1.2 Naturalismo ontológico e naturalismo metodológico 

É importante distinguir entre naturalismo ontológico (ou metafísico) e 

naturalismo metodológico, já que ambos aparecem frequentemente associados, mas 

não se reduzem um ao outro. 

O naturalismo ontológico é uma tese metafísica acerca da realidade: sustenta 

que tudo o que existe — sejam objetos, processos ou propriedades — faz parte do 

mundo natural. Não existem entidades sobrenaturais, imateriais ou que escapem às 

leis da natureza. Em termos gerais, o naturalismo ontológico afirma que o conjunto de 

fatos do mundo se resume ao conjunto de fatos naturais, e estes, por sua vez, podem 

ser conhecidos pelo método científico. Jesse Prinz (2007) descreve esse ponto de 

vista (também chamado de naturalismo metafísico) da seguinte forma: 

É a visão de que o nosso mundo é limitado pelos postulados e leis das 
ciências naturais. Nada que viola estas leis pode existir, e todas as entidades 
que existem devem, em alguma medida, ser compostas pelas entidades que 
nossas melhores teorias científicas exigem. Esta é uma tese metafísica; 
refere-se à natureza fundamental da realidade. (Prinz, 2007, p. 4) 

O naturalismo metodológico, por sua vez, é uma posição de orientação mais 

epistemológica, que diz respeito ao modo pelo qual investigamos os fatos do mundo. 

Ele sustenta que a ciência — em particular os métodos empíricos — é o meio 

adequado para obter conhecimento confiável sobre a realidade. Nesse sentido, a 

filosofia, se pretende ser epistemologicamente viável, deveria estar alinhada ao 

naturalismo metodológico, isto é, deveria usar métodos e critérios compatíveis com 

aqueles empregados pelas ciências. Como resume David Papineau (2023, s.2.1) : “Os 

naturalistas metodológicos veem a filosofia e a ciência como estando essencialmente 

envolvidas no mesmo empreendimento, perseguindo fins semelhantes e utilizando 

métodos semelhantes.” (Papineau, 2023, s.2.1) 

O naturalismo metodológico não exige, ao menos em princípio, compromissos 

ontológicos rígidos; ele apenas recomenda que rejeitemos explicações sobrenaturais 

ou metafísicas sem base empírica. No entanto, há uma relação próxima entre o 

metodológico e o ontológico: se todos os fatos são, em algum sentido, naturais (como 

sustenta o naturalismo metafísico), então faz sentido que sejam investigados por meio 

dos mesmos métodos usados para outros fatos naturais. Prinz (2007) expressa isso 



66 

 

ao afirmar que podemos inclusive investigar conceitos morais utilizando ferramentas 

das ciências sociais e cognitivas. 

Essa perspectiva encontra apoio na proposta de epistemologia naturalizada de 

Quine (1969), que propôs substituir a busca por fundamentos a priori do conhecimento 

por uma investigação empírica das capacidades cognitivas humanas. Analogamente, 

muitos filósofos naturalistas defendem que deveríamos aplicar os métodos das 

ciências empíricas ao estudo da moralidade. 

De fato, a maioria dos filósofos que adotam um naturalismo metodológico 

também tende a aceitar o naturalismo ontológico, uma vez que só faria sentido aplicar 

métodos científicos à moralidade caso os fatos morais existam e sejam, em última 

análise, fatos naturais. No entanto, isso não é um critério necessário. Há naturalistas 

que defendem o naturalismo metodológico sem dar adesão necessariamente ao 

naturalismo ontológico. 

3.1.1.3 Naturalismo, reducionismo e fisicalismo 

Um dos debates centrais dentro do naturalismo filosófico, que está ligado 

especialmente ao naturalismo no sentido ontológico, diz respeito à sua aproximação 

ou distância em relação ao fisicalismo. O termo fisicalismo designa a tese segundo a 

qual tudo o que existe é, em última análise, físico, ou, ao menos, dependente do 

mundo físico. Em sua versão mais forte, o fisicalismo defende que todos os fenômenos 

— sejam eles biológicos, mentais ou sociais — podem ser explicados e reduzidos a 

propriedades e leis físicas fundamentais. Assim, o fisicalismo é, em certo sentido, 

herdeiro da tradição materialista clássica, mas se expressa dentro do vocabulário e 

do horizonte da ciência contemporânea, que entende o mundo físico não apenas 

como matéria, mas também como energia, campos de força e entidades teóricas da 

física moderna (Ritchie, 2021, p. 135). 

O naturalismo reducionista é, portanto, uma forma de naturalismo que se 

aproxima do fisicalismo. Seu núcleo está na tentativa de explicar qualquer domínio da 

realidade em termos de uma ciência mais fundamental. Por exemplo, a psicologia 

seria reduzida à biologia, a biologia à química, e esta, por sua vez, à física. Esse 

movimento é motivado pela ideia de unidade da ciência e pela busca de um 

fundamento último no qual repousariam todas as explicações. Assim, quando o 

naturalismo assume uma feição reducionista, ele não apenas afirma que tudo o que 



67 

 

existe faz parte da natureza, mas sustenta que a explicação de qualquer fenômeno 

deve, em última análise, ser traduzida em termos físico-químicos.67 

Entretanto, é importante notar que nem todo naturalismo é fisicalista, e nem 

todo naturalismo é reducionista. Já na segunda metade do século XX, diversas críticas 

mostraram os limites do reducionismo. Filósofos da mente, por exemplo, 

argumentaram que estados mentais não podem ser adequadamente reduzidos a 

estados físicos sem perda explicativa (Nagel, 1965; 2006; Chalmers, 1995). Esse 

movimento abriu espaço para formas de naturalismo não-reducionista, que 

reconhecem a dependência ontológica dos fenômenos em relação à natureza física 

(Searle, 1992), mas defendem a autonomia relativa de níveis de explicação, como o 

biológico, o psicológico ou o social.68 

Do ponto de vista ontológico, o naturalismo compartilha com o fisicalismo a 

recusa de entidades sobrenaturais ou imateriais, insistindo que tudo o que existe 

pertence ao domínio da natureza. Contudo, enquanto o fisicalismo tende a reduzir 

“natureza” àquilo que pode ser descrito em termos da física, o naturalismo pode ser 

mais abrangente, admitindo que as ciências humanas e sociais, a psicologia ou 

mesmo a filosofia desempenham papéis legítimos de investigação sobre o real, sem 

que necessariamente suas explicações sejam esgotadas por um vocabulário físico. 

Essa discussão é especialmente relevante para a ética. Se aceitássemos um 

naturalismo estritamente fisicalista, a moralidade deveria ser reduzida a fenômenos 

físico-químicos, o que se mostra claramente insatisfatório para compreender a 

normatividade moral. O comportamento moral envolve emoções, razões, práticas 

sociais e instituições que não podem ser adequadamente descritas apenas em termos 

da física, ainda que tenham uma base natural. Nesse sentido, a tese que procuro 

defender aqui se distancia tanto do reducionismo quanto do fisicalismo, em sentido 

estrito. Embora reconheça a base biológica e evolutiva da moralidade — isto é, suas 

raízes na natureza humana e nas emoções moldadas pela seleção natural —, penso 

                                            
67 Esse ponto é particularmente problemático no campo da ética, pois como reduzir a moralidade em 
termos de uma ciência última como a física? Poderíamos reduzir a normatividade moral a partículas, 
ondas ou mesmo leis da natureza? Não parece ser o caso. Não é à toa que mesmo filósofos que 
defendem posições reducionistas em ética pretendem identificar os fatos ou propriedades morais com 
fatos ou propriedades da ordem biológica, psicológica ou mesmo social. Há, portanto, um sentido em 
que “reducionismo” e “fisicalismo” não se identificam. 
68 Por outro lado, alguns filósofos, como os Churchlands, defenderam a posição oposta, isto é, o 
eliminativismo, no qual o conceito de mente particularmente, junto a toda psicologia popular (folk 
psicology) deveria ser eliminada. Essa posição abriu caminho para a chamada neurofilosofia que busca 
na neurociência a base para a compreensão das questões filosóficas, incluindo a investigação moral. 
(ver Silva, 2022). 



68 

 

que a normatividade moral não pode ser reduzida a fatos físicos ou biológicos. Ela 

parece se originar a partir de processos de deliberação racional e de construção 

social, que são, ao mesmo tempo, naturais (porque dependem de nossa constituição 

biológica) e construídos (porque dependem de nossas práticas sociais e da 

racionalidade prática). 

Assim, a posição que tenho designado por naturalismo construtivista deve ser 

uma forma de naturalismo não-reducionista: a moralidade é parte do mundo natural e 

por isso pode ser investigada à luz das ciências naturais e sociais, no entanto, não 

pode ser traduzida integralmente em termos físicos. 

3.1.2 O que é o naturalismo ético? 

O naturalismo ético (ou moral)69 constitui uma das tentativas mais influentes de 

aproximar a ética do quadro geral de uma filosofia naturalista.70 Seu ponto de partida 

é a convicção de que a moralidade, assim como outros domínios da experiência 

humana, pode e deve ser compreendida em continuidade com o restante da natureza 

(Harman, 2011, p. 10). Trata-se, portanto, de pensar a moralidade de modo mais 

conectado com as ciências empíricas, seja como objeto de descrição, seja como 

campo de investigação cujas categorias fundamentais estão enraizadas na 

constituição natural — biológica e social — dos seres humanos. 

O naturalismo moral é a posição, aproximadamente e em parte, de que 
nossas crenças morais atribuem características morais às coisas, 
características como bondade e retidão, e que essas características são 
características naturais, relevantemente semelhantes às propriedades 
comuns das coisas, como propriedades meteorológicas ou econômicas. 
(Copp, 2007, p.2) 

Entre as principais características do naturalismo ético está a tese de que os 

fenômenos morais são fenômenos naturais e, portanto, passíveis de análise e 

explicação científica. Nesse sentido, o naturalismo ético participa do mais amplo 

                                            
69 Como estou usando os termos “ética” e “moral” como sinônimos, utilizarei também as expressões 
“naturalismo moral” e “naturalismo ético” sem distinção. 
70 Como expressa Lutz (2023, s.3): “O naturalismo provou ser o projeto mais bem-sucedido de todos 
os tempos para o avanço do conhecimento e da compreensão humanos. O sucesso do naturalismo 
não implica que nada exista que não possa ser explicado naturalisticamente, nem implica que não haja 
outros projetos que possam avançar com sucesso o conhecimento e a compreensão humanos. Mas 
muitos filósofos suspeitam que os métodos empíricos têm sido tão dramaticamente bem-sucedidos em 
lançar luz sobre tantas áreas diferentes de investigação porque alguma versão do naturalismo está 
correta.”  



69 

 

projeto de naturalização na filosofia: o esforço por reinterpretar problemas tradicionais 

em termos compatíveis com os métodos e resultados das ciências (Flanagan; 

Sarkissian; Wong, 2016). Assim como a epistemologia foi repensada por Quine (1969) 

em termos naturalizados — deslocando-se da busca por fundamentos apriorísticos 

para a descrição empírica de como formamos crenças e justificamos conhecimento — 

também a ética passa a ser concebida como um campo de investigação que deve 

dialogar diretamente com a psicologia, a biologia evolutiva e as ciências sociais. 

Essa orientação implica uma tentativa de explicar e descrever o fenômeno 

moral como parte integrante da natureza humana. A moralidade, de acordo com os 

naturalistas, não se situa em um domínio separado ou transcendente, mas emerge de 

capacidades naturais — emocionais, cognitivas e sociais — que evoluíram ao longo 

da história biológica e cultural da espécie. Isso tem como consequência a necessidade 

de estabelecer o lugar da ética na metaética: o naturalismo ético é, em linhas gerais, 

uma posição realista, na medida em que defende a existência de fatos morais que 

podem ser conhecidos. Contudo, diverge de concepções realistas não-naturalistas ao 

sustentar que tais fatos são fatos naturais, acessíveis, ao menos em princípio, pela 

investigação científica. 

Nesse ponto, a ligação com o naturalismo em um sentido amplo (naturalismo 

filosófico) é clara. De certa forma, o naturalismo moral é uma aplicação da perspectiva 

naturalista à ética (Harman, 2011, p.10). Embora seja difícil formular uma definição 

suficientemente ampla para abarcar todas as variantes da posição, uma 

caracterização inicial pode ser a seguinte: 

O naturalismo ético pode ser entendido, estritamente, como a conjunção de 
duas teses centrais. Uma sustenta que há propriedades e fatos morais; a 
outra, que pelo menos algumas dessas propriedades e fatos são 
propriedades e fatos naturais. (Nuccetelli & Seay, 2011, p. I). 

Assim como o naturalismo ontológico defende que tudo o que existe pertence 

ao domínio natural, e o naturalismo metodológico sustenta que a investigação legítima 

deve seguir os métodos das ciências empíricas, também o naturalismo ético herda 

esse duplo compromisso: (i) assumir que os fatos morais são fatos naturais e (ii) 

investigar a moralidade em continuidade com o conhecimento científico. Em sua 

formulação mais simples, essa posição pode ser resumida na tese central: os fatos 

morais são fatos naturais.  



70 

 

Contudo, essa formulação já aponta para duas dimensões fundamentais. A 

primeira é de natureza ontológica: se existem fatos ou propriedades morais, eles são 

fatos ou propriedades naturais. Nessa linha, o naturalismo ontológico tende a se 

apresentar em versão reducionista, segundo a qual os fatos ou propriedades morais 

podem ser reduzidos a fatos ou propriedades naturais. Esse tipo de naturalismo se 

insere no campo realista, ao menos em sua interpretação forte. 

Por outro lado, há o naturalismo metodológico, que se caracteriza por sustentar 

que o estudo da moralidade deve ser conduzido com os métodos das ciências naturais 

e sociais. O naturalista metodológico não precisa assumir a tese ontológica de que 

existem fatos morais, nem defender que tais fatos se reduzam a fatos naturais.71 O 

que importa, nesse caso, é a primazia metodológica: a moralidade deve ser explicada 

de modo naturalista, sem recorrer a entidades sobrenaturais ou metafísicas robustas. 

É nesse ponto que a distinção entre naturalismo reducionista e naturalismo não 

reducionista é importante. Como observa David Brink (1989): 

[Porém] o naturalismo ético não precisa ser entendido dessa forma 
reducionista. Uma forma não reducionista de naturalismo ético afirma que 
fatos e propriedades morais são constituídos por fatos e propriedades 
naturais e sociais, e, portanto, sobrevêm a eles (ou variam de forma 
semelhante a uma lei), mesmo que termos morais não sejam definíveis por 
termos naturais. Além disso, esse tipo de naturalismo ético não reducionista 
é paralelo ao tipo de naturalismo não reducionista que aceitamos (ou 
deveríamos aceitar) em relação a uma série de outras disciplinas não morais 
nas ciências naturais e sociais. (Brink, 1989, p. 9). 

Essa formulação permite visualizar duas tendências centrais dentro do 

naturalismo ético: uma mais estrita – o modelo do naturalismo reducionista – que 

aposta no reducionismo ontológico, e outra mais moderada – o modelo não 

reducionista – que aceita a natureza dos fatos morais conectada aos fatos naturais e 

                                            
71 Aqui abre-se espaço para uma interpretação antirrealista do naturalismo ético, como explica Richard 
Joyce (2022, sec.1): “[...] pode ser útil esclarecer a relação entre antirrealismo moral e naturalismo 
moral. O naturalista moral acredita que fatos morais existem e se encaixam na visão de mundo 
apresentada pela ciência. (Por exemplo, uma visão utilitarista que identifica obrigação moral com a 
produção de felicidade contará como uma forma de naturalismo moral, já que não há nada 
particularmente misterioso cientificamente sobre felicidade.) Um naturalista moral pode sustentar que 
fatos morais são objetivos por natureza, caso em que esse naturalista moral contará como um realista 
moral. Mas um naturalista moral pode, em vez disso, sustentar que os fatos morais não são objetivos 
por natureza, caso em que esse naturalista moral contará como um antirrealista moral. Considere, por 
exemplo, uma teoria não objetivista simplista que identifica a bondade moral (digamos) com tudo o que 
uma pessoa aprova. Tal visão seria uma forma de antirrealismo (em virtude de seu não objetivismo), 
mas já que o fenômeno de pessoas aprovando coisas é algo que pode ser acomodado suavemente 
dentro de uma estrutura científica, também seria uma forma de naturalismo moral. Por outro lado, se 
um realista moral sustenta que os fatos morais objetivos não podem ser acomodados dentro da visão 
de mundo científica, então esse realista moral será considerado um não-naturalista moral.” 



71 

 

sociais, sem necessidade de identidade ou definição em termos exclusivamente 

naturalistas. Desse modo o naturalismo em sentido estrito às vezes é visto como 

reducionista, quanto que o naturalismo não-reducionista é visto como moderado, pois 

adota uma postura mais modesta: embora reconheça que os fatos morais dependem 

dos fatos naturais, recusa uma identificação simples entre eles.72  

Uma distinção adicional e útil aqui é entre naturalismo descritivo e naturalismo 

normativo. O naturalismo descritivo busca explicar a moralidade como fenômeno 

natural, lançando mão de teorias biológicas, psicológicas ou sociológicas para dar 

conta de sua origem e funcionamento. Já o naturalismo normativo sustenta que as 

propriedades morais não apenas têm uma base natural, mas podem ser reduzidas a 

propriedades naturais, de modo a preservar seu caráter normativo.73 Essa distinção 

ajuda a mapear diferentes estratégias naturalistas: algumas limitam-se a descrever a 

gênese e a função da moralidade (naturalismo descritivo); outras buscam fundamentar 

sua normatividade (naturalismo normativo). 

É nesse contexto que se insere a proposta desta tese: O naturalismo ético 

fornece a base factual; a moralidade é um fenômeno natural, biológico e social, 

enraizado em capacidades humanas moldadas pela evolução e pelo desenvolvimento 

cultural. Contudo, para dar conta plenamente da normatividade, é preciso reconhecer 

também o papel da construção racional e deliberativa. Por isso, a posição aqui 

defendida é a de um naturalismo descritivo e não-reducionista, que reconhece a 

continuidade entre o natural e o moral, mas que recorre ao construtivismo ético para 

explicar como agentes humanos, por meio da razão prática e da vida social, erguem 

normas que adquirem validade e objetividade. Assim, naturalismo e construtivismo 

não são posições excludentes, mas complementares em uma explicação integrada da 

moralidade. 

 

                                            
72 É nesse horizonte que se situam, por exemplo, os realistas de Cornell, como Richard Boyd, Nicholas 
Sturgeon e David Brink. Para eles, as propriedades morais são reais e objetivas, mas sua objetividade 
está enraizada em relações causais e funcionais que podem ser investigadas empiricamente. Essa 
abordagem mantém a pretensão realista ao mesmo tempo em que evita a rigidez do reducionismo. 
73 Como por exemplo a teoria realista naturalista de Peter Railton (1986), que define o valor moral em 
termos de interesses ideais naturalizados. 



72 

 

3.2.2.1 As muitas variedades de naturalismo moral 

Em seu artigo Varieties of Moral Naturalism (2012), Copp diferencia alguns 

diferentes tipos de naturalismo. Há duas dimensões diferentes das teorias 

naturalistas, uma metafísica e epistemológica e outra relativa à motivação e 

normatividade. Quanto à dimensão metafísica e epistemológica Copp (2012) distingue 

três tipos de naturalismo: 1) naturalismo não redutivo; 2) naturalismo redutor de 

variante analítica, e; 3) naturalismo de variante não analítica. O naturalismo não 

redutivo defende que as propriedades morais não são exatamente redutíveis a 

propriedades naturais. Por sua vez, o naturalismo redutivo analítico sustenta que as 

propriedades morais podem ser analiticamente reduzidas a propriedades naturais, isto 

é, podem ser explicadas em termos de descrições de fatos naturais. Já o naturalismo 

redutivo não analítico seria aquele que defende a redução de propriedades morais a 

propriedades naturais, mas somente a posteriori. 

Quanto à dimensão da motivação e da normatividade, Copp (2012), distingue 

outros três tipos de naturalismos. O primeiro deles é o naturalismo internalista. Esse 

tipo de naturalismo defende que só temos razões internas para agir (razões internas 

são nossa única fonte legítima de motivação moral) e, portanto, um tipo de naturalismo 

psicológico. Nessa visão a normatividade é explicada em termos naturais a partir das 

razões internas do agente. Essa visão, no entanto, aponta para uma forma de 

relativismo (ou subjetivismo) moral. Já o naturalismo externalista simples sustenta que 

temos razões externas que podem ser consideradas factuais e podem ser fontes de 

normatividade. Por último, teríamos o naturalismo externalista baseado em padrões 

de normatividade. Nessa visão, a explicação está direcionada para propriedades que 

seriam naturais, mas também normativas, não meramente descritivas.  

 

O quadro abaixo exemplifica as classificações feitas por Copp (2012): 

Dimensão metafísica e 
epistemológica 

Dimensão da motivação e normatividade 

Naturalismo não redutivo Naturalismo internalista 

Naturalismo redutivo analítico Naturalismo externalista simples 



73 

 

Naturalismo redutivo não 
analítico 

Naturalismo externalista baseado em padrões 
de normatividade 

 

A teoria moral centrada na sociedade de Copp (2001) – pelo menos a versão 

básica – é defendida como uma combinação entre naturalismo redutivo não analítico 

e naturalismo externalista baseado em padrões de normatividade. A versão 

construtivista da teoria centrada na sociedade exige a escolha racional por meio do 

raciocínio prático enquanto a versão básica, não construtivista, é mais simples e não 

tem essa exigência. Copp (2007) pensa que é mais vantajoso recuar em relação ao 

construtivismo de sua teoria e propor que é possível dar conta da normatividade (que 

ele considera o grande problema ético a ser enfrentado) dentro da abordagem 

naturalista. Se o projeto de Copp (2007) for bem-sucedido então o construtivismo 

perderia sua necessidade, mas caso contrário parece que não poderíamos dar uma 

explicação completa acerca da normatividade sem o método construtivista. 

Esse parece ser um dos pontos cruciais que dividem os filósofos. Mas enquanto 

Copp (2007) pensa que o caminho correto seria recuar ao naturalismo e encontrar lá 

uma solução, penso que talvez seja mais promissor avançar e tentar usar o 

construtivismo para dar um passo além do naturalismo sem cair em algum tipo de 

falácia ou inconsistência. Mas nesse caso, teríamos de tentar compatibilizar o 

construtivismo com um naturalismo não redutivo, ao invés de um naturalismo redutivo, 

como o de Copp (2007). Precisaríamos mostrar que há uma relação entre aspectos 

factuais e naturais que envolvem a moralidade (como nossa psicologia moral), mas 

há outros aspectos irredutíveis. Essa estratégia parece ser mais compatível com o 

construtivismo do que apostar no reducionismo. Talvez essa uma das razões que fez 

Copp (2007) recuar para o naturalismo, deixando suspensa a versão construtivista da 

teoria centrada na sociedade. 

Penso que nesse sentido, a visão que defendo do naturalismo que está na base 

do que estou chamando de naturalismo construtivista, une o naturalismo não redutivo 

(ou não reducionista), da dimensão ontológica/epistemológica, com o naturalismo 

externalista baseado em padrões de normatividade, da dimensão 

normativa/motivacional. No capítulo 5 em que tratarei da caracterização do 

naturalismo construtivista, darei mais detalhes e argumentos para sustentar minha 

visão, mas aqui já é possível notar a minha divergência com Copp (2007). Enquanto 

Copp (2007) pensa ser possível explicar e fundamentar uma teoria normativa em 



74 

 

bases naturalistas, sustentando uma forma de naturalismo analítico reducionista, eu 

penso que essa alternativa não é satisfatória. Mas estou de acordo com o naturalismo 

externalista baseado em padrões de normatividade, uma vez que penso que os 

padrões que tornam as normas morais justificadas e com autoridade sobre nós tem 

um caráter social e público. Meu ponto é que pouco importa se as normas ou princípios 

são introjetados individualmente ou não pelos sujeitos morais. Não é isso que torna 

uma norma válida ou moralmente justificada e que deva exercer autoridade sobre nós. 

Mas isso não significa que o internalismo não tenha importância. Na verdade, meu 

ponto é que a justificação normativa e a motivação moral não são interdependentes. 

Alguém pode estar obrigado a agir moralmente de um certo modo e não estar 

motivado. Meu ponto é que a normatividade tem critérios externos enquanto a 

motivação precisa de razões internas74. Mas meu foco não é a motivação moral e sim 

a justificação normativa. Penso que são dois problemas diferentes e meu foco é 

apenas no problema de justificação normativa. 

 

3.2 ÉTICA E EVOLUÇÃO: A ORIGEM EVOLUTIVA DO SENSO MORAL 

Nesta seção, discutirei um aspecto central do naturalismo moral que do qual 

estou partindo: a moralidade como um fenômeno natural e evolutivo. A ideia 

fundamental é que nossos padrões morais têm raízes biológicas e podem ser 

compreendidos a partir de uma perspectiva darwiniana.  Isso significa que a evolução 

pode oferecer uma explicação de por que desenvolvemos certas predisposições 

morais, como a tendência a proteger nossa prole e parentes próximos, favorecer a 

cooperação dentro do grupo social ao qual fazemos parte ou sentir repulsa por certas 

práticas e comportamentos cuja explicação pode ser encontrada na seleção natural. 

No entanto, tais fatos não justificam diretamente normas ou princípios morais. 

Comportamentos podem ter explicações evolucionárias sem que isso determine sua 

correção ética.  

 

                                            
74 Nesse ponto estaria de acordo com Bernard Williams (1981), quanto à motivação para agir, mas não 
quanto à justificação moral. 



75 

 

3.2.1A moralidade como fenômeno natural e evolutivo 

Apesar de o espectro das teorias naturalistas ser vasto, me interessa investigar 

se uma explicação evolucionária da ética pode ser dada e em que medida entender 

como a moralidade evoluiu naturalmente pode nos ajudar a enfrentar o problema 

central desta tese. Afinal, será que a moralidade evoluiu junto com outras capacidades 

humanas? Será que ela é uma invenção humana que vai contra nossas tendências 

naturais, ou, pelo contrário, é uma consequência de nossa natureza? Além disso, será 

que a moralidade é algo exclusivamente humano, ou podemos compartilhar com 

outros animais um senso moral? Que nos diz a evolução sobre a ética? Uma ética 

evolutiva é possível? 

Algumas dessas questões são preocupações da chamada ética evolucionista.75 

A ética evolucionista surge do reconhecimento de que a moralidade humana tem 

estreita relação com nossa história evolutiva. O naturalismo fornece o pano de fundo 

teórico para essa abordagem, ao entender a moralidade como um fenômeno natural, 

passível de estudo empírico e explicado à luz de processos biológicos, psicológicos e 

sociais. A partir de Darwin (2009) a ligação entre instintos sociais, afeições parentais 

e consciência moral, tornou-se legítimo investigar se e como a evolução moldou o 

senso moral humano. 

A hipótese moralidade como fenômeno natural e evolutivo encontra ponto de 

virada quando Charles Darwin, ao propor sua teoria da evolução, trouxe a reboque 

uma infinidade de questões filosóficas, dentre elas a questão da origem natural da 

moralidade. Em The Descent of Man (1874), Darwin discute como instintos sociais e 

capacidades cognitivas, inclusive em animais não humanos, poderiam dar origem a 

consciência ou um senso moral: 

Qualquer que seja o animal dotado de instintos sociais acentuados, incluindo 
aqui as afeições parentais e filiais, adquirirá inevitavelmente um senso moral 
ou consciência, mas sim que suas faculdades intelectuais tenham se tornado 
tão ou quase tão desenvolvidas quanto em humanos. (Darwin, 1974,p.120) 

Darwin (1987) é sugestivo ao dar entender que a moralidade humana não é 

uma invenção arbitrária da cultura, mas emerge de predisposições naturais ligadas 

aos aspectos afetivos e sociais, não apenas humanos, mas provavelmente algo que 

                                            
75 Sobre as relações entre ética e evolução ver Ruse (1995), FitzPatrick (2021), James (2015), Joyce 
(2003; 2007;2016), Singer (2011), Cartwright (2010). 



76 

 

partilhamos com outros animais sociais.76 Para Darwin, espécies dotadas de instintos 

sociais acentuados — incluindo afeições parentais e filiais — poderiam desenvolver 

formas rudimentares de senso moral.  Essa perspectiva, calcada na evolução, sugere 

que a moralidade não é simplesmente uma invenção cultural, mas possui raízes 

biológicas que traduzem uma adaptabilidade à vida coletiva. 

No final do século XIX, o debate sobre se a evolução poderia fornecer uma 

base para o comportamento humano se ampliou com pensadores como Herbert 

Spencer e Thomas Henry Huxley. No entanto, Spencer e Huxley ofereceram visões 

contrastantes sobre a relação entre evolução e moralidade. 

Spencer (2002), levou o pensamento evolucionista para o campo social e 

filosófico. Para Spencer, o progresso moral e social seria um resultado da evolução, 

e certas normas poderiam ser vistas como produtos do desenvolvimento natural da 

sociedade.  Spencer via a evolução como justificativa para o progresso moral e social, 

conectando a ética à ideia de aprimoramento evolutivo da sociedade. Ele via a 

evolução como um guia para o progresso moral. 

Na visão spenceriana, a evolução não apenas explicava os comportamentos 

morais e sociais, mas parecia legitimar certos padrões éticos, um ponto que mais tarde 

seria criticado como uma forma de reducionismo normativo. Essa visão, que acabou 

ficando conhecida como darwinismo social foi muito criticada e aos poucos foi sendo 

abandonada. 77 

Huxley (2009), como uma forma de reação ao darwinismo social, adotou uma 

posição crítica: embora reconhecesse que seres humanos têm tendências naturais e 

instintos sociais, argumentava que a moralidade é uma criação humana que 

frequentemente se opõe às tendências da seleção natural, marcada pela competição 

e pelo interesse próprio. A moralidade seria uma forma de resistir ao caráter 

competitivo da evolução. Na visão de Huxley, a luta pela sobrevivência do mais apto 

não poderia gerar normas morais, e o progresso ético dependia, portanto, de combater 

a evolução, e não de imitá-la. Ele afirmava que “o progresso ético da sociedade 

                                            
76 Essa é uma via argumentativa que diferentes filósofos e cientistas usam para argumentar e a 
moralidade é um fenômeno que deve ser estendido a outros animais sociais. Frans de Waal 
(1996;2006), por exemplo, argumenta a favor da moralidade de outros primatas não humanos. 
77 William Graham Sumner avançou ainda mais, aplicando explicitamente princípios darwinianos à 
sociedade e à moralidade, sendo, segundo Michael Ruse (1995), o verdadeiro responsável pelo que 
hoje chamamos de darwinismo social. Sumner via as normas sociais e os costumes como produtos de 
seleção social, preservando comportamentos que promovem coesão e sobrevivência do grupo. A 
consequência foi a justificativa de desigualdades sociais e a consolidação de comportamentos 
considerados “naturais”, o que gerou controvérsias e debates intensos. 



77 

 

depende, não de imitar o processo cósmico, e muito menos de fugir dele, mas de 

combatê-lo” (Huxley, 2009, p. 83). Essa posição ilustra o receio histórico de derivar 

normas da evolução e a preocupação com o determinismo biológico. 

Após um período de esquecimento, o interesse pela evolução da moral e a sua 

base biológica foi retomado quando E. O Wilson, pai da sociobiologia, publicou o livro 

Sociobiology: The New Syntesis (1975). Ali Wilson (1978) sugeriu que os biólogos, e 

não os filósofos, é que deveriam passar a estudar o domínio ético.78 Segundo Wilson 

(1978, p. 287) os biólogos teriam mais a dizer concretamente sobre a ética do que os 

filósofos, ao anunciar: “os cientistas e humanistas deveriam considerar juntos a 

possibilidade de que tenha chegado o momento de a ética ser tirada das mãos dos 

filósofos e biologizada”.  

Para Wilson (1978) os biólogos poderiam oferecer contribuições mais concretas 

sobre a ética do que os filósofos, defendendo que a moralidade poderia ser estudada 

como um fenômeno exclusivamente natural. Segundo ele, o comportamento social 

humano, incluindo o comportamento moral, é moldado por pressões evolutivas e 

instintos biológicos. Essa abordagem abriu um novo campo de investigação, 

conhecido como sociobiologia, que procura explicar como os padrões de 

comportamento moral emergem da evolução biológica. Através de uma explicação 

evolutiva poderíamos tentar entender como a moralidade surgiu e como ela evoluiu. 

Ou seja, podemos entender como e porque o senso de certo errado surgiu entre os 

seres humanos. Disso, seguir-se-ia uma série de implicações.   

A partir de então, a discussão sobre a ética evolucionista passou a ser levada 

a sério tanto por cientistas e filósofos. Mesmo assim, muitos encaram com suspeita o 

projeto de uma ética evolutiva. Embora haja dúvidas e controvérsias a respeito dessa 

tentativa de “biologizar a ética”, esse é um empreendimento que tem levado muitos 

cientistas, mas também filósofos, a procurarem na biologia um nicho de estudo da 

ética e uma maneira de tentar fundamentar teorias naturalistas sobre a moralidade.  

Em uma direção próxima de Wilson, o primatólogo Frans de Waal tem 

desenvolvido uma argumentação contrária à de Huxley. De Waal (1996;2006), 

embasado em diversos estudos com diferentes espécies de primatas, tem chegado à 

conclusão que a moralidade pode sex explicada pela evolução não é um fenômeno 

exclusivamente humano, mas está presente em outras espécies de animais, 

                                            
78 Para uma visão ampla sobre o estudo da sociobiologia, ver Driscoll, 2022. Para uma visão geral 
sobre o estudo da relação entre evolução e moralidade, ver FitzPatrick, 2021. 



78 

 

especialmente àqueles sociais. Ele concluiu que, as capacidades psicológicas que 

possibilitam o senso moral são compartilhadas por outros animais e temos evidências 

empíricas que apoiam tal conclusão. Aliás, para De Waal essa ideia é mais coerente 

com teoria da evolução de Darwin do que alguns darwinistas supõem. 

De Waal (1996; 2020) defende que de um ponto de vista darwinista faz sentido 

que as capacidades psicológicas que permitem a existência de um senso moral 

devem ter se desenvolvido a partir de mecanismos mais rudimentares. Da maneira 

como a evolução funciona, segundo de Waal (2020), nenhuma característica de uma 

espécie surge a partir do nada, mas evolui e se adapta a partir de algo mais básico. 

Negar isso seria assumir uma espécie de salto evolutivo entre as espécies, e isso nem 

tem base na evolução e nem base empírica. Isso significa que a estrutura da mente 

humana e a estrutura psicológica que dá base ao senso de moralidade deveria já 

existir antes da espécie homo sapiens surgir. Portanto, é de se esperar que o senso 

moral humano, tal como ele é hoje, tenha evoluído a partir de um senso primitivo 

próprio dos nossos ancestrais. E uma vez que em nossa árvore evolutiva encontram-

se outros primatas, é bem provável que os primatas da qual descendemos já tivessem 

certas características desse senso moral. Como não podemos investigar diretamente 

esses primatas do passado, a saída é observar o comportamento dos primatas de 

hoje e extrapolar algumas conclusões para a teoria moral. 

De Waal (2020) junto com diferentes colaboradores documentou diferentes 

estudos sobre o comportamento de primatas e concluiu que eles possuem fortes 

instintos sociais e são capazes de atitudes altruístas. Em muitos casos chipanzés e 

bonobos são capazes daquilo que os biólogos chamam de altruísmo recíproco, mas 

para além disso são capazes de gestos de empatia e solicitude. De Waal (2020, p. 

57-58) menciona um caso conhecido em que uma fêmea bonobo em um Zoológico da 

Inglaterra acolheu um pequeno pássaro que caiu na gaiola e machucou a asa. Kuni 

(a fêmea bonobo) tentou ajudar o passarinho a voar jogando-o de cima de uma árvore, 

embora sem saber a tentativa falharia. O pássaro caído no chão não conseguia voa e 

Kuni então o protegeu de outros macacos. Esse caso seria um exemplo de como os 

bonobos conseguiriam ter empatia, pois para isso seria necessário colocar-se no lugar 

de outro indivíduo, que no caso, era de outra espécie. Kuni sabia que o pássaro sabe 

voar e tentou ajudá-lo jogando-o do alto da árvore. Uma vez que a ação não funcionou, 

ela entendeu que o animal precisava de proteção.  



79 

 

Evidentemente, esse é um caso isolado e não seria suficiente para concluir que 

os bonobos podem sentir empatia, mas outros casos semelhantes foram relatados. O 

fato é que, para de Waal (2020) a empatia seria a base para um comportamento moral. 

A tese é que a empatia animal está relacionada ao que ele chama de contágio 

emocional (de Waal, 2020). Uma dada situação de vulnerabilidade ou sofrimento de 

um animal pode despertar certos estados emocionais em um outro e impulsiona uma 

ação, como a de ajudar ou consolar. Embora isso seja muito primitivo, seria um estágio 

primário antes de passar para o estágio seguinte, que de Waal chama de empatia 

cognitiva (quando o agente compreende cognitivamente a situação do outro) e 

posteriormente para a atribuição (quando um agente é capaz de assumir 

completamente a perspectiva do outro) (de Waal, 2020, p. 66).  Sendo assim temos 

três estágios de empatia: 1) contágio emocional; 2) empatia cognitiva; 3) atribuição. 

De Waal (2020, p.67-69) acredita que o contágio emocional é bastante disseminado 

não apenas entre macacos, mas muitos outros mamíferos sociais, mas a empatia 

cognitiva é mais rara. Haveria evidências de que os grandes símios são capazes de 

empatia cognitiva, mas é duvidoso se são capazes de atribuição empática. 

Aparentemente o último estágio de empatia requer um certo tipo de cognição mais 

elevada, que até onde sabemos, pode ser um fenômeno apenas humano. 

Além disso, de Waal (2020, p.71-76) também fala sobre um senso de justiça 

inato entre primatas que tem uma base biológica. Em um estudo conhecido feito com 

macacos-pregos, os pesquisadores davam recompensas diferentes (comidas de 

menor e de maior valor ou em quantidades diferentes) para os macacos como 

recompensa para as mesmas tarefas. Os macacos que recebiam uma recompensa 

menor tinham reações negativas como se estivessem protestando pela “injustiça”. 

Isso levou a muitos debates e alguns estudiosos a se perguntarem se o senso de 

justiça era de fato inato ou se tem base biológica. Na visão que de Waal defende, 

essas observações mostram que pelo menos há um forte indício de que existe um 

senso natural de aversão à desigualdade uma vez que em um contexto de escassez 

de recursos a divisão equitativa dos provimentos é necessário para o bem-estar 

coletivo e promove a cooperação social.  

Esses estudos levaram Frans de Waal (1996; 2020) a criticar uma concepção 

de moralidade que estaria em confronto com a natureza, como defendeu Huxley e 

Dawkins (mas também é uma visão comum na história da filosofia). De Waal (2020, 

p. 33-39) chamou essa concepção de teoria do revestimento. A teoria do revestimento 



80 

 

é a ideia de que fundamentalmente não existe nada de moral na natureza ou mesmo 

que a natureza é hostil e até contrária a moralidade. A moralidade seria apenas uma 

espécie de verniz que passamos sobre a natureza. Nessa visão, a moral é apenas 

uma invenção humana, uma roupagem que cobrimos a nossa natureza selvagem 

amoral (ou até imoral). Segundo essa visão a moralidade é descontínua em relação a 

natureza. Mas para de Waal não há nada mais falso do que isso. 

Para de Waal (1996; 2020) a evolução é capaz de explicar o surgimento da 

moralidade e demonstra que há um senso de empatia presente em nossa espécie. A 

visão que de Waal defende está mais próxima daquela defendida pelos filósofos 

sentimentalistas. O próprio de Waal (2020), faz referência tanto a Hume quando a 

Adam Smith.79 Apesar disso há muitas questões que podem ser direcionadas a 

concepção de moralidade que de Waal desenvolveu. Um dos problemas é justamente 

o fato de que de Waal ignora o problema da normatividade e apresenta uma 

concepção apenas descritiva da natureza da moralidade. Embora de Waal tenha 

afinidade com o projeto de Wilson, vendo uma conexão entre natureza e moralidade, 

ele não chega a apresentar uma concepção reducionista e nem procura derivar 

normas de fatos diretamente. Mesmo assim, parece que a proposta de Frans de Waal 

carece de elementos teóricos e filosóficos que possam oferecer uma abordagem mais 

completa da moralidade que inclua a dimensão normativa. 

 

3.2.2 A sociobiologia em interface com a ética: podemos biologizar a moral? 

  

Ao aceitamos que a moralidade é um fenômeno natural, que está associada a 

nossa natureza humana, e que portanto tem uma história evolutiva, parece fazer 

sentido indagar sobre as bases biológicas, como propõe Wilson (1978). Se tomarmos 

a proposta da sociologia como ponto de partida, deveríamos nos perguntar sobre suas 

possibilidades e limites. Certamente há algum papel que a biologia e a evolução 

devem desempenhar sobre o comportamento humano e provavelmente sobre o 

comportamento moral, cuja explicação acrescenta algo ao entendimento sobre o 

modo como a nossa psicologia moral se desenvolveu. Mas que tipo de implicação isso 

                                            
79 Para uma crítica sobre o uso da teoria de Smith por de Waal, ver Carron, 2018. 



81 

 

tem na teoria moral, na metaética e no entendimento da normatividade? Como Scott 

James (2015, p.11) aponta, a questão não é perguntar se “a biologia desempenha 

algum papel na explicação da moralidade”, mas a questão real deveria ser: 

[...] que tipo de papel a biologia desempenha na explicação da moralidade? 
Em outras palavras, como a história da evolução humana deve influenciar o 
que pensamos sobre nossas vidas morais – nossos juízos morais, nossos 
sentimentos morais, nossas diferenças morais, nossa tendência a evitar más 
ações, nossa admiração do auto sacrifício, nossa hostilidade em relação 
àqueles que cometem más ações, e assim por diante? Essa questão, 
enunciada a grosso modo, encontra-se no coração daquilo que pensamos 
como sendo a ética evolutiva. (James, 2015, p.11) 

 
 Parece indispensável, portanto, que alguma atenção seja dada para o estudo 

evolutivo da ética e se isso tem alguma implicação sobre a metaética e a ética 

normativa. Muitos filósofos foram influenciados pela concepção darwinista e outros 

foram céticos ou levantaram suspeitas e outros problemas relacionados aproximação 

entre ética e evolução. 

 O filósofo Philipp Kitcher (1993), por exemplo, fez uma leitura crítica das 

possibilidades e limites da sociobiologia na ética. Ele se pergunta o quanto o projeto 

de biologizar ética pode ir adiante o que isso significa e que é necessário entender 

isto é, qual seu escopo e em que domínio moral o estudo da biologia comportamental 

pode ser útil. Em seu artigo Four Ways of "Biologicizing Ethics (1993), Kitcher sugere 

que, de antemão, podemos supor que a biologia poderia influenciar em pelo menos 

quatro aspectos: 

1. A sociobiologia tem a tarefa de explicar como as pessoas adquiriram 
conceitos éticos, fizeram julgamentos éticos sobre si mesmas e sobre os 
outros e formularam sistemas de princípios éticos. 
2. A sociobiologia pode nos ensinar fatos sobre os seres humanos que, em 
conjunto com princípios morais que já aceitamos, podem ser usados para 
derivar princípios normativos que ainda não tínhamos compreendido. 
3. A sociobiologia pode explicar o que é a ética e resolver questões 
tradicionais sobre a objetividade da ética. Em suma, a sociobiologia é a chave 
para a metaética. 
4. A sociobiologia pode nos levar a revisar nosso sistema de princípios éticos, 
não simplesmente nos levando a aceitar novas afirmações derivadas — como 
no item 2 acima —, mas nos ensinando novos princípios normativos 
fundamentais. Em suma, a sociobiologia não é apenas uma fonte de fatos, 
mas uma fonte de normas. (Kitcher, 1993, p.321-322) 

 

Kitcher (1993, p.322) interpreta que a sociobiologia de Wilson se propõe a 

aceitar a tarefa de biologizar a ética pelas 4 vias. Kitcher (1993) reconhece que os 

projetos 1 e 2 são legítimos, viáveis e até necessários. Precisamos de (1) uma 



82 

 

compreensão sobre os processos naturais que nos levaram a ser sujeitos morais, 

apresentando uma leitura descritiva dos fatos morais, enquanto (2) fazemos uso 

desses fatos para iluminar a forma como moralidade já está estabelecida.  

Os parentes dos empreendimentos 1 e 2 são há muito reconhecidos como 
tarefas legítimas. As práticas éticas humanas têm histórias, e é perfeitamente 
apropriado indagar sobre os detalhes dessas histórias. Presumivelmente, se 
pudéssemos rastrear a história suficientemente para trás no passado, 
discerniríamos a coevolução dos genes e da cultura, a estruturação das 
instituições sociais e a introdução de normas. É bem possível, no entanto, 
que a biologia evolutiva desempenhasse apenas um papel muito limitado na 
história. Tudo o que a seleção natural pode ter feito foi nos equipar com a 
capacidade para vários arranjos sociais e a capacidade de compreender e 
formular regras éticas. Reconhecendo que nem todas as características em 
que nos importamos em focar precisam ter sido alvo da seleção natural, não 
seremos mais tentados a argumentar que qualquer história respeitável de 
nosso comportamento ético deve identificar alguma vantagem seletiva para 
aqueles seres que primeiro adotaram um sistema de preceitos éticos. Talvez 
a história do pensamento ético instancie um desses modelos 
coevolucionários que mostram a seleção cultural interferindo na seleção 
natural. Talvez o que é selecionado seja alguma capacidade muito geral de 
aprendizagem e ação que se manifesta em vários aspectos do 
comportamento humano. (Kitcher, 1993, p. 322) 

Mas Kitcher (1993) é cético quanto aos empreendimentos 3 e 4. O projeto 3 

visa traduzir a natureza da moralidade em termos totalmente empíricos e biológicos. 

Evidente que, se amoralidade é tomada em algum nível como um fenômeno natural 

que evoluiu, assim como outros fenômenos humanos, a biologia tem algo a contribuir 

para a metaética, mas isso não é o mesmo que reduzir a investigação metaética à 

biologia. Por fim, o projeto 4 é ainda mais ousado pois definitivamente pensa que à 

luz da sociobiologia podemos definir quais princípios morais deveríamos adotar. Esse 

empreendimento parece ser o mais arriscado e corre o risco de ser falacioso ao 

ignorar a lacuna ser-dever. 

Particularmente, penso que o cardápio de possibilidades sugerido por Kitcher 

(1993) sobre como a biologia e a evolução podem ter implicações na ética oferece um 

caminho interessante para investigarmos. À luz do naturalismo construtivista, algumas 

dessas opções se mostram mais viáveis do que outras. A primeira, que se refere à 

explicação de como adquirimos conceitos éticos e fazemos julgamentos sobre nós 

mesmos e sobre os outros, parece viável e necessária: trata-se de uma explicação 

factual, descritiva, que nos permite compreender a origem e a estrutura de nossa 

psicologia moral sem tentar derivar normas diretamente. Por exemplo, a tendência 

natural de cooperar com membros de um mesmo grupo, evitando comportamentos 



83 

 

prejudiciais ou demonstrando altruísmo, pode ser compreendida como resultado de 

pressões evolutivas que favoreceram a vida social. Esses fatos ajudam a explicar por 

que e como certas normas surgem e por que compartilhamos intuições morais 

semelhantes, sem, no entanto, determinar o que devemos fazer. 

A segunda opção, que sugere que fatos biológicos, combinados com princípios 

que já são aceitos, poderiam nos levar a descobrir princípios normativos por nós 

ignorados, é parcialmente viável: a evolução pode fornecer um ponto de partida, mas 

a validade normativa dessas novas conclusões, como defenderei, depende de 

deliberação racional, construção social e critérios de agência moral, ou seja, não 

decorre automaticamente da biologia. Por exemplo, a predisposição natural para 

proteger crianças ou idosos fornece uma base factual que, em contextos sociais, pode 

ser considerada uma razão adicional que fortalece uma norma ou dever de proteção 

aos mais vulneráveis. No entanto, a validade dessas normas depende da deliberação 

racional e de critérios de razoabilidade (Scanlon, 2000). Da mesma forma, nossa 

tendência evolutiva de favorecer membros do próprio grupo pode levar a preconceitos 

ou hostilidade em relação a estranhos. Esses fatos ajudam a compreender 

predisposições morais, mas não nos dizem, por si só, se tais atitudes são moralmente 

corretas. Assim, embora a evolução forneça insights descritivos relevantes, não 

estabelece por si só validade normativa. A evolução, portanto, pode fornecer 

informações e razões adicionais, mas não garante automaticamente a justificação 

normativa (Korsgaard, 1996). 

A terceira proposta, segundo a qual a sociobiologia poderia explicar o que é 

ética e resolver questões sobre sua natureza, precisa ser abordada com cuidado: os 

fatos evolutivos ajudam a compreender predisposições e tendências morais, o que 

evidentemente lança luz sobre aspectos inerentes à moralidade, como sua função 

dentro de uma comunidade moral, bem como o papel que ela desempenhou no 

processo de evolução humana o quanto influenciou o progresso social humano, 

possibilitando avanços culturais significativos. Descobrir como a moralidade surgiu e 

entender sua base natural parece fornecer elementos cruciais para delimitar o que a 

moralidade ou não é, seu escopo e funcionalidade, e oferece argumentos importantes 

para uma explicação que não exige uma metafísica estranha (Mackie,1990) ou 

fundamentos sobrenaturais.  

Portanto, há um sentido em que a sociobiologia pode fornecer elementos que 

nos ajudam a decidir sobre questões metaéticas – ontológicas e epistemológicas – 



84 

 

mas isso não é exatamente definidor, pela simples razão de que a natureza da 

moralidade não pode ser reduzida à pura biologia e à dimensão empírica. O caráter 

normativo segue sendo um problema que a redução naturalista – e, nesse caso, a 

redução biológica – não é capaz de resolver. Logo, o projeto 3 é limitado em suas 

ambições, o que não significa que deve completamente ser ignorado e deixado de 

lado. O naturalismo construtivista, justamente parte desse insight de que existe algo 

na moralidade que é intrinsecamente um fenômeno natural, cujas bases biológicas 

são dadas. Essa base inclusive fornece razões para argumentar a favor do realismo 

moral e da objetividade dos fatos morais.80 Mas, uma vez que a moralidade é também 

um fenômeno cultural, socialmente construído e mediado por processos de 

deliberação racional, a sociobiologia e a ética evolucionista não podem ser tomadas 

como instancias definitivas para determinar cabalmente como devemos conceber a 

moralidade. 

Por fim, a quarta possibilidade, que sugere que a sociobiologia poderia ser a 

fonte exclusiva de novos princípios normativos fundamentais, é claramente inviável 

para o naturalismo construtivista: normas e princípios éticos não surgem diretamente 

da evolução, mas exigem mediação racional, deliberação social e construção 

normativa.  Aceitar o projeto 4 seria adotar uma concepção revisionista da moral 

baseado exclusivamente na evolução. Essa ideia pode soar próxima ao que o 

darwinismo social propunha, considerando que o fato evolutivo é critério definidor do 

que é bom ou correto. É exatamente pela mesma razão que penso que não pode 

haver uma ética evolucionista normativa, mas apenas descritiva.81 

                                            
80 Essa ideia é controversa e contestada por diferentes filósofos, e resume-se no argumento do dilema 
darwiniano para teorias realistas do valor, proposto por Sharon Street (2006). 
81 Vejamos, por exemplo, as tendências a termos aversão ao incesto ou ao canibalismo. A tendência 
em desaprovar tais comportamentos sugere que teríamos aversões universais moldados pela 
evolução, mas disso não decorre automaticamente que o incesto ou o canibalismo são errados e devem 
ser evitados. Há evidentemente razões biológicas – e culturais – que explicam porque deveríamos 
evitar o incesto e o canibalismo, mas isso não é o mesmo que oferecer razões intrinsecamente morais, 
no sentido da justificação normativa (Korsgaard,1996). De um ponto de vista evolucionista, 
genealógico, até podemos compreender que certas predisposições possam aos poucos adquirir uma 
roupagem linguisticamente prescritiva (ver Pettit, 2018), assumindo um aspecto normativo – o que 
implica entender como as normas morais surgem a partir de comportamentos que já estão instituídos 
natural ou culturalmente. No entanto, sob o ponto de vista da obrigatoriedade da normal moral, é a 
deliberação racional, a construção social e a justificação normativa que dão forma à ética. Em suma, 
para o naturalismo construtivista, a sociobiologia oferece uma base factual para compreender a 
moralidade, revelando por que certos comportamentos são comuns ou universais, mas a normatividade 
depende da atividade reflexiva e construtiva dos agentes humanos, mediada pela racionalidade prática. 
 



85 

 

Em suma, para o naturalismo construtivista, a sociobiologia oferece uma base 

factual e descritiva sobre a moralidade, mas a normatividade depende da atividade 

construtiva dos agentes e da racionalidade prática. 

Essas questões levantadas por Kitcher (2003) também ecoam nas propostas 

de uma ética evolucionista, que por isso pode ser compreendida em pelo menos 3 

propostas diferentes: 1) Ética evolucionária descritiva: busca explicar empiricamente 

as origens das capacidades morais, como empatia, cooperação, aversão à injustiça e 

altruísmo. Nesse sentido, o foco está em descrever fatos morais naturais, sem 

prescrever o que deve ser feito; 2) Ética evolucionária prescritiva: propõe utilizar 

descobertas sobre a evolução da moralidade para justificar, ou minar, teorias 

normativas. Por exemplo, certos defensores do darwinismo social no século XIX e XX 

tentaram argumentar que normas sociais ou políticas poderiam ser legitimadas com 

base em supostos princípios evolutivos. Aqui reside o perigo de derivar o “dever” a 

partir do “é”, violando a distinção clássica de Hume entre fatos e valores. 3) Metaética 

evolucionária: foca em apoiar ou questionar teorias metaéticas, examinando se certos 

princípios normativos podem ser fundamentados ou desafiados com base na biologia 

evolutiva.82  

Particularmente penso que a ética evolucionista oferece ferramentas valiosas 

para compreender como a moralidade humana emergiu, quais capacidades naturais 

moldam nossos julgamentos e por que certas intuições morais são recorrentes. 

Contudo, é preciso reconhecer que fatos evolutivos não se traduzem automaticamente 

em normas. A posição do naturalismo construtivista, que estou defendendo aqui, é 

que a normatividade exige a mediação da deliberação racional e de critérios de 

razoabilidade compartilhados socialmente. Essa distinção é fundamental para integrar 

a perspectiva evolucionista da ética com a dimensão construtiva da normatividade. 

 

 

 

 

                                            
82 Ver FitzPatrick (2021, s.1.1). 



86 

 

3.2.3 Philipp Kitcher: do altruísmo à orientação normativa 

Em The Ethical Project, Philipp Kitcher (2011) propõe uma investigação acerca 

de como a ética provavelmente surgiu e se desenvolveu na forma de um projeto. Para 

Kitcher (2011) é isso que a ética é fundamentalmente: um projeto em permanente 

transformação. A ética surge como uma capacidade normativa que pretende resolver 

os conflitos sociais quando o altruísmo psicológico falha.83 A tese de Kitcher (2011) é 

que num passado remoto nossos ancestrais desenvolveram certas disposições 

psicológicas de auxílio mútuo, o que ele chama de altruísmo psicológico, pois ter essa 

capacidade era essencial para a vida social em pequenos grupos. Era necessário que 

os membros de pequenos grupos humanos reconhecessem nos outros, coisas que 

poderiam ser do interesse ou necessidade deles ou da coletividade. Mas em algum 

momento agir apenas por altruísmo como um impulso biológico não foi suficiente. Aos 

poucos esses ancestrais foram desenvolvendo uma capacidade normativa, capaz de 

guiar o comportamento do grupo a partir de normas ou regras. Essa foi a porta de 

entrada para uma ética normativa. 

Kitcher (2011) chama sua teoria de naturalismo pragmático, segundo a qual a 

ética pode ser compreendida como um empreendimento humano em permanente 

transformação, enraizado em nossa natureza biológica, mas moldado culturalmente. 

O que Kitcher (2011) denomina projeto ético é, portanto, um esforço contínuo de 

aperfeiçoamento dos padrões normativos que regulam a vida social, iniciado pelos 

nossos ancestrais em resposta aos desafios da cooperação em grupos humanos 

pequenos: 

A posição a ser elaborada – naturalismo pragmático, para lhe dar um nome – 
prevê o projeto ético iniciado pelos nossos antepassados remotos, em 
resposta às dificuldades da sua vida social. Eles inventaram a ética. As 
sucessivas gerações alteraram o legado ético que lhes foi transmitido, por 
vezes, mas nem sempre, melhorando-o. Sem dúvida, muitas tradições 
desapareceram, mas algumas continuaram até ao presente, formando as 
bases das formas como as pessoas hoje regulam a sua conduta. Em 
princípio, mas não na prática, seria possível construir uma árvore evolutiva, 
desenhando um diagrama como a figura única que Darwin inseriu na Origem, 
com a importante diferença de que as linhas de ligação representariam a 
descendência cultural e não biológica (portanto, a imagem pode mostrar 
fusão, bem como separação de linhagens). (Kitcher, 2011, p.3) 

                                            
83 Ver também Kitcher (1993). 



87 

 

Segundo essa visão, o projeto ético foi iniciado pelos nossos antepassados em 

resposta às dificuldades de sua vida social. Eles inventaram a ética, ou seja, não a 

descobriram ou receberam de forma revelada84. As sucessivas gerações alteraram o 

legado ético que lhes foi transmitido, por vezes aprimorando-o. Muitas tradições 

desapareceram, mas outras se perpetuaram, formando a base das formas como as 

pessoas hoje regulam sua conduta. Em princípio, seria possível construir uma árvore 

evolutiva, semelhante à figura que Darwin inseriu na Origem das Espécies (2009), 

mas indicando descendência cultural em vez de biológica 

Kitcher (2011) propõe inicialmente o que ele chama de história analítica 

(evolução da prática ética), que consiste na investigação da evolução da prática ética 

ao longo do tempo, e a genealogia moral, que mapeia a sequência de modificações 

culturais que transformaram capacidades pré-éticas em normas elaborada. Ele 

defende que a ética não foi descoberta nem revelada, mas inventada por nossos 

ancestrais, surgindo como uma resposta pragmática à necessidade de superar as 

limitações do altruísmo psicológico. 

Segundo Kitcher (2011), a ética surge inicialmente a partir do altruísmo 

psicológico, uma capacidade de agir em benefício dos outros motivada por desejos e 

intenções internas, que se desenvolveu a partir de formas mais simples de altruísmo: 

o biológico, baseado em vantagens reprodutivas; e o comportamental, que se 

manifesta em ações altruístas externas sem necessariamente envolver intenções 

conscientes. A emergência do altruísmo psicológico foi essencial, mas insuficiente; 

para que a ética normativa se consolidasse, foi necessário o desenvolvimento da 

capacidade normativa, que permite que os indivíduos internalizem regras e ajam 

segundo princípios que podem endossar para si mesmos. 

Kitcher (2011) defende que o altruísmo psicológico é o mais complexo e que 

ele seria a base para o surgimento da ética. O "altruísmo psicológico" deve ter surgido 

primeiro, mas ele não foi suficiente. Foi necessário a "invenção" da ética como 

capacidade normativa (guia normativo): "A melhoria do fracasso do altruísmo foi a 

função inicial da prática ética" (Kitcher, 2011, p. 7). Kitcher descreve o que ele chama 

de “primavera da simpatia”, um período em que as disposições empáticas e 

cooperativas básicas começaram a expandir-se, promovendo solidariedade e 

interação social complexa. A partir daí, surgem mecanismos de orientação normativa, 

                                            
84 “Declarar que nossos ancestrais inventaram a ética é negar que eles descobriram-na ou que ela foi 
revelada.” (Kitcher, 2011, p.7) 



88 

 

inicialmente ligados a ordens externas ou medo de punições, e gradualmente 

internalizados como normas morais e códigos sociais, mediadas pelo respeito e 

admiração pelos outros. 

A orientação normativa quase certamente começou com ordens externas 
grosseiras, seguidas por medo; muita orientação normativa pode ter sido 
mediada pelo respeito pelos supostos comandos de seres transcendentes, 
respeito tingido de esperanças e medos. Dessas esperanças e medos 
surgiram muitos outros recursos emocionais para motivar a obediência, 
sentimentos de admiração e respeito, de solidariedade social e de 
contentamento em agir em conjunto com os outros, de orgulho na própria 
conduta e de responsabilidade para com os semelhantes. A história dos 
modos de orientação normativa incorpora certos tipos de progresso, e as 
tentativas de agir seguindo ditames que o agente estabelece para si mesmo, 
considera e endossa têm sido frequentemente progressivas no que diz 
respeito a formas anteriores e mais cruas de causalidade psicológica. Essas 
diferenças, no entanto, são questões de tipo e não de grau. (Kitcher, 2011, 
p.84) 

A transmissão cultural desempenha um papel decisivo nesse processo, 

permitindo que normas eficazes sejam mantidas, refinadas ou adaptadas em 

sucessivas gerações. Nesse contexto, a evolução da ética não é apenas biológica, 

mas também cultural: práticas que promovem cooperação tendem a ser preservadas, 

enquanto padrões ineficazes desaparecem, em um análogo cultural da seleção 

natural. 

Kitcher (2006) propõe uma conjectura evolutiva da moralidade que associa 

biologia e cultura. Nas palavras de Kitcher (2006, p. 172-173): 

Minha conjectura fornece uma maneira de ligar a biologia à ética. Nossa 
história evolutiva foi feita de nossos primeiros ancestrais hominídeos, animais 
parcialmente altruístas, que eram capazes de se envolver em um tipo limitado 
de sociedade. Alguns de seus descendentes - também nossos ancestrais - 
adquiriram a capacidade de orientação normativa e foram capazes de moldar 
suas atitudes por meio de regras socialmente compartilhadas. Eles 
inventaram a proto-moralidade, talvez pouco mais do que alguns julgamentos 
sobre quem pertencia a quem e algumas injunções grosseiras sobre lealdade 
e vingança. Os grupos hominídeos poderiam então ter transmitido sua 
estrutura de regras através das gerações, às vezes com modificações e 
extensões. À medida que os grupos se dividiam, haveria ocasiões para 
evolução cultural divergente; mais tarde, à medida que diferentes sociedades 
se encontrassem - às vezes, talvez, fundindo-se - haveria misturas ecléticas. 
Ao longo de milhares de anos, em linhagens culturais distintas, nossos 
ancestrais podem ter conduzido uma ampla variedade de “experimentos de 
vida”. As linhagens culturais atualmente terminam nos sistemas de 
moralidade encontrados em nosso mundo. Um deles é o nosso. 

Kitcher (2006) conjectura que nossos ancentrais evoluíram e desenvolveram 

uma “proto-moralidade” como resposta a necessidade de cooperação social. Dessa 



89 

 

forma, fomos pressionados em parte pela natureza e em parte pela cultura a 

desenvolver uma capacidade de orientação normativa, isto é, uma razão prática. Copp 

(2018, p. 202), ao mencionar a hipótese de Kitcher (2006), acrescenta: 

Um processo de evolução cultural poderia então desenvolver-se, no qual 
certos sistemas normativos seriam mais bem-sucedidos que outros para 
sobreviver nas gerações seguintes. Esperar-se-ia que certos tipos de normas 
sobrevivessem e tornassem-se mais amplamente aceitas. Estas incluiriam, 
por exemplo, normas projetadas para promover a estabilidade social, a paz e 
a cooperação.  

Kitcher (2006) fala em uma proto-moralidade que se desenvolveu e evoluiu 

para uma capacidade mais elaborada que nos permitiu elaborar sistemas morais mais 

complexos a partir de uma evolução cultural. Embora essa seja apenas uma 

conjuntura, não uma prova cabal, esse relato parece estar de acordo com os relatos 

de como a moralidade humana evoluiu. Penso que a conjectura de Kitcher nos traz 

um ponto interessante para pensarmos a relação entre naturalismo e construtivismo. 

Se pudermos aceitar essa noção de uma proto-moralidade, assumindo raízes 

biológicas para nossa capacidade normativa, poderíamos tentar explicar as bases 

naturais da razão prática. Ao mesmo tempo, parece que temos um ponto-chave dentro 

do processo evolutivo que nos permitiu desenvolver uma capacidade, uma faculdade 

racional, capaz de produzir o que chamamos normatividade. 

A proposta teórica de Kitcher (2006; 2011) oferece uma das formulações 

contemporâneas mais sofisticadas de uma abordagem naturalista e evolucionista da 

moralidade, ao combinar explicações biológicas, psicológicas e sociais com uma 

atenção cuidadosa à função normativa das práticas morais. Sua noção de projeto ético 

permite compreender a moralidade não como um conjunto fixo de verdades morais 

descobertas, mas como um empreendimento coletivo historicamente envolvente e 

marcado pelo progresso moral.  

De modo particular, a teoria de Kitcher (2006; 2011) se mostra profundamente 

consonante com a dimensão naturalista da tese aqui defendida, sobretudo ao 

sustentar que a moralidade emerge de disposições humanas naturais moldadas pela 

evolução e estruturadas em práticas sociais historicamente desenvolvidas. 

Justamente por reconhecer que a moralidade é um projeto em aberto, sujeito à 

revisão, à crítica e ao aprimoramento ao longo do tempo, a abordagem de Kitcher 

fornece razões adicionais para incorporar uma dimensão construtivista à análise 

metaética. Se a moralidade não é apenas herdada biologicamente, mas também 



90 

 

transformada cultural e racionalmente, então torna-se necessário explicar como os 

agentes podem deliberar, justificar e reconstruir normas morais à luz de novos 

desafios sociais. É nesse ponto que o construtivismo surge como complemento 

indispensável ao naturalismo: enquanto o naturalismo explica de onde a moralidade 

vem e por que ela surge, o construtivismo contribui para explicar como ela pode e 

deve ser racionalmente reformulada, preservando sua objetividade prática sem 

recorrer a um realismo moral robusto. Esse é um ponto central que será retomado ao 

longo da tese. 

3.2.4 Tomasello e a moralidade como cooperação 

Nessa seção pretendo apresentar, em linhas gerais, a argumentação do 

psicólogo e linguista Michael Tomasello sobre o provável surgimento da moralidade, 

a partir de um ponto de vista evolucionista, tal como ele aborda em seu livro A natural 

history of human morality (2016)85. O ponto central defendido por Tomasello (2016) é 

que a moralidade humana é uma forma de cooperação.  A moralidade surgiu para 

servir aos propósitos cooperativos que foram cruciais para a sobrevivência e 

perpetuação da espécie humana. Segundo Tomasello (2016), houve uma pressão 

evolutiva que promoveu o surgimento dos mecanismos psicológicos que estão na 

base das capacidades morais (emoções morais, raciocínio e capacidade normativa). 

Nas palavras de Tomasello (2016, p.11): 

Partimos do pressuposto de que a moralidade humana é uma forma de 
cooperação, especificamente, a forma que emergiu à medida que os 
humanos se adaptaram a formas novas e únicas de interação e organização 
social. Como o Homo sapiens é um primata ultracooperativo, e 
presumivelmente o único moral, assumimos ainda que a moralidade humana 
compreende o conjunto chave de mecanismos próximos únicos da espécie – 
processos psicológicos de cognição, interação social e autorregulação – que 
permitem aos indivíduos humanos sobreviver e prosperar em seus arranjos 
sociais especialmente cooperativos.  

Essa relação entre moralidade e cooperação é fundamental para Tomasello 

(2016) e o ponto chave de conexão para sua explicação evolucionista. A moralidade 

existe entre humanos e é tão importante porque o modo como evoluímos dependeu 

do desenvolvimento de habilidades cooperativas que foram sendo aprimoradas de tal 

                                            
85 Para uma visão resumida da obra, ver Tomasello (2018). 



91 

 

forma que nos tornamos uma espécie ultracooperativa.86 A moralidade se desenvolve 

porque a cooperação é fundamental para o tipo de existência e organização social do 

qual dependemos. Segundo Tomasello (2016), esse é um fato crucial da natureza 

humana, algo inerente e que tem suas raízes em um passado longínquo. Aliás, a tese 

de Tomasello (2016) é que é justamente pelo fato de sermos ultracooperativos que 

nossa espécie se tornou o que é. A moralidade é, portanto, uma consequência da 

necessidade de cooperação. 

Na sua argumentação, Tomasello (2016, p. 9-17) lança mão do que ele chama 

de hipótese da interdependência (interdependence hypothesis). Na biologia é comum 

reconhecer que algumas espécies possuem uma relação de interdependência muito 

forte. É o caso de diferentes animais sociais (também é comum que existam relações 

de interdependência entre espécies diferentes), mas isso é ainda mais forte entre 

primatas e claro, entre nós humanos. No contexto do surgimento da moralidade, 

Tomasello (2016) defende que a relação de dependência que os ancestrais primatas 

tinham entre si, promoveu a seleção dos indivíduos mais cooperativos e que mais 

contribuíam para o sucesso do bando. Automaticamente isso promoveu o surgimento 

de certos mecanismos psicológicos que permitiram que lentamente surgisse o senso 

moral na espécie humana. 

A hipótese da interdependência é observável principalmente entre os grandes 

símios, no qual existe uma relação pró-social muito bem enraizada como forma de 

comportamento e modo de garantir a sobrevivência e perpetuação da espécie 

(Tomasello, 2016). Esses primatas vivem de forma coletiva e tendem a preocupar-se 

com o bem-estar do grupo. Como são interdependentes, eles precisam garantir que 

os demais tenham o mínimo necessário dentro do grupo. A seleção natural parece ter 

garantido certos mecanismos afetivos (simpatia/empatia) que favorece o cuidado 

parental e, no caso dos grandes símios, entende-se também para alguns 

companheiros mais próximos (Tomasello, chama de “amigos”). Para além disso, o 

modo de vida colaborativo parecer ter garantido também certos mecanismos 

psicológicos e cognitivos que permitem que eles reconheçam um agente plural (um 

“nós”) no grupo e tenham desenvolvido um tipo de “racionalidade cooperativa”. Essa 

racionalidade pode ser rudimentar certamente tem caráter instrumental (para usar o 

jargão filosófico), mas permite que uma forma de colaboração mais sofisticada seja 

                                            
86 Ver também Tomasello (2009). 



92 

 

desenvolvida. Na hipótese de Tomasello (2016), nossos ancestrais passaram a 

desenvolver a capacidade de uma intencionalidade compartilhada, isto é, uma 

intencionalidade de grupo (as necessidades do grupo têm tanto peso, ou mais, do que 

as individuais). Na visão do linguista, esse contexto promoveu uma cooperação 

estratégica que propiciou o surgimento da moralidade como um produto dessa 

necessidade de comportamento colaborativo.87  

A hipótese da interdependência – cujo quadro básico adoptamos aqui – é que 
esta ocorreu em duas etapas fundamentais, ambas envolvendo novas 
circunstâncias ecológicas que forçaram os primeiros humanos a novos 
modos de interação e organização social: primeiro a colaboração e depois a 
cultura. Os indivíduos que se saíram melhor nestas novas circunstâncias 
sociais foram aqueles que reconheceram as suas interdependências com os 
outros e agiram em conformidade, uma espécie de racionalidade cooperativa. 
Embora os indivíduos de muitas espécies animais sejam interdependentes 
de várias maneiras, as interdependências dos primeiros humanos baseavam-
se, assim, num conjunto novo e único de mecanismos psicológicos próximos. 
Esses mecanismos novos e únicos permitiram que os indivíduos criassem 
com outros um “nós” de agente plural, como no que “nós” devemos fazer para 
capturar uma presa ou como “nós” devemos defender nosso grupo de outros 
grupos. (Tomasello, 2016,p.12) 
 

Tomasello (2016, p.9) ressalta que na natureza encontramos a cooperação em 

duas formas básicas, a saber, a “ajuda altruísta” e a “colaboração mutualista”. A 

primeira é aquela “na qual um indivíduo se sacrifica em benefício de outro”, enquanto 

que na segunda “todas as partes interagentes se beneficiam de alguma forma” 

(Tomasello, 2016, p.9). No caso humano, a cooperação enquanto moralidade, 

também aparece de duas formas análogas, isto é, a moralidade de simpatia e a 

moralidade de justiça. A moralidade de simpatia seria aquela na qual “um indivíduo 

pode sacrificar-se para ajudar outro com base em motivos de autoimolação como 

compaixão, preocupação e benevolência”, enquanto a moralidade de justiça refere-se 

àquela em que os indivíduos procuram um modo de “todos beneficiarem de uma forma 

mais equilibrada, com base em motivos imparciais de igualdade, equidade e justiça. ” 

(Tomasello, 2016, p. 9).  A moralidade de simpatia é mais básica e provavelmente tem 

sua raiz no cuidado parental com a prole, e provavelmente teria uma explicação 

evolutiva baseada na seleção de parentesco (Tomasello, 2016, p. 9-10). Para 

Tomasello essa forma de moralidade é relativamente simples, uma vez que é comum 

ver em mamíferos uma preocupação solidária com sua prole, e até para além dela em 

                                            
87 Essa ideia está em sintonia com a argumentação proposta por Axelrod (2010). 



93 

 

algumas espécies. Já a moralidade de justiça não é tão simples e exige interações 

mais complexas entre os indivíduos. A motivação envolvida não parece ser apenas 

um impulso em ajudar ou em cuidar. Não é ação puramente altruísta, mas exige um 

tipo de colaboração que depende de outros critérios que envolveriam “atitudes morais 

mais punitivas, como o ressentimento ou a indignação” (Tomasello, 2016, p.10). Na 

visão de Tomasello (2016) é possível que a moralidade de justiça só seja encontrada 

em humanos, uma vez que ela é mais complexa. 

Em geral, podemos dizer que enquanto a simpatia é pura cooperação, a 
justiça é uma espécie de cooperativização da competição em que os 
indivíduos procuram soluções equilibradas para muitas e conflitantes 
demandas dos vários motivos dos múltiplos participantes. (Tomasello, 2016, 
p.10-11). 

O ponto para Tomasello (2016) é que a cooperação altruística e a cooperação 

mutualística propiciaram quase que simultaneamente o surgimento de uma 

moralidade de simpatia e uma moralidade de justiça entre os primeiros humanos. 

Essas duas formas de pensar a moralidade aparecem frequentemente na história da 

filosofia moral, entretanto, na visão de Tomasello, são duas abordagens que tem uma 

explicação naturalística, baseada em duas formas de cooperação distintas, embora 

possam ser complementares. Essas duas moralidades presentes e complementares 

desenvolveram-se e criaram as condições para uma terceira forma de moralidade, 

que seria mais objetiva. 

O processo se deu em duas etapas, conforme argumenta Tomasello (2016). 

Essas duas etapas ligadas à certas mudanças ecológicas e demográficas na 

organização social humana. A primeira etapa de transição vai propiciar o surgimento 

de uma moralidade de segunda pessoa, e a segunda a uma moralidade objetiva, 

ligada à cultura. Em um primeiro momento, certas mudanças ecológicas no habitat 

humano criaram uma situação de escassez de recursos que levou os primeiros 

humanos a terem de procurar alimentos em grupos. Era uma questão de 

sobrevivência. A longa permanência que os parceiros de caça deviam ter entre si 

exigia alguma forma de afeição (e amizade) entre eles. Da mesma forma a divisão 

dos despojos deveria ser relativamente proporcional, portanto, a divisão equitativa dos 

alimentos e demais recursos parece ter sido algo crucial para mantê-los trabalhando 

de forma colaborativa. Nesse contexto, os free riders passaram a ser mal vistos pelo 

grupo e aqueles que eram mais colaborativos como merecedores dos despojos do 



94 

 

bando. Tomasello (2016, p. 13) diz que “os parceiros passaram a considerar uns aos 

outros com respeito mútuo, como agentes de segunda-pessoa igualmente 

merecedores [...]”88  

O senso de respeito mútuo e justiça dos primeiros humanos com os parceiros 
derivou, portanto, principalmente de um novo tipo de racionalidade 
cooperativa em que fazia sentido reconhecer a própria dependência de um 
parceiro colaborativo, a ponto de abrir mão de pelo menos algum controle de 
suas ações para si mesmo regular o “nós” criado por um compromisso 
conjunto. Esse “nós” era uma força moral porque ambos os parceiros o 
consideravam legítimo, com base no fato de que eles próprios o haviam 
criado especificamente para fins de autorregulação e no fato de que ambos 
viam seu parceiro como genuinamente merecedor de sua cooperação. Os 
parceiros colaborativos sentiam-se, portanto, responsáveis uns pelos outros 
para lutar pelo sucesso conjunto, e fugir dessa responsabilidade era, de fato, 
renunciar à identidade cooperativa de cada um. (Tomasello, 2016, p. 13) 

Surge então um senso de “nós”, isto é, o reconhecimento de um agente plural. 

Esse agente plural seria a base de uma moralidade de segunda pessoa (second-

personal morality), no qual reconhece-se o outro como parceiro e assume-se uma 

perspectiva de segunda pessoa (Darwall, 2009). Ao mesmo tempo, surge uma 

“racionalidade cooperativa de subordinar o “eu” ao “nós” num compromisso conjunto” 

que propicia o aparecimento de uma “forma evolutivamente nova de psicologia moral”. 

Tomasello (2016, p.13-14) explicita: 

Desta forma, a participação em atividades intencionais conjuntas – gerando 
tanto o reconhecimento dos parceiros como agentes de segunda pessoa 
igualmente merecedores como a racionalidade cooperativa de subordinar o 
“eu” ao “nós” num compromisso conjunto – criou uma forma evolutivamente 
nova de psicologia moral. Esta nova forma de psicologia moral não se 
baseava na estratégia de evitar punições ou ataques à reputação por parte 
de “eles”, mas, antes, numa tentativa genuína de nos comportarmos 
virtuosamente de acordo com o nosso “nós”. E assim nasceu uma ordem 
social normativamente constituída, na qual os agentes cooperativamente 
racionais se concentravam não apenas em como os indivíduos agem, ou em 
como eu quero que eles ajam, mas, antes, em como eles deveriam agir se 
quiserem ser um de “nós". No final, o resultado de todas estas novas formas 
de relacionamento com um parceiro em atividades intencionais conjuntas 
resultou, para os primeiros humanos, numa espécie de moralidade natural de 
segunda pessoa (natural second-personal morality). 

A segunda etapa ou transição moral, se deu a partir de mudanças 

demográficas, isto é, o aumento da população humana e dos grupos humanos, de 

pequenos bandos para tribos maiores e mais organizadas. A vida tribal passou a exigir 

                                            
88 Tomasello faz aqui uma referência direta ao conceito de moralidade de segunda pessoa desenvolvido 
por Darwall (2009). 



95 

 

que uma identidade entre os membros fosse aos poucos construída por meio de 

práticas e costumes que marcassem e simbolizassem a pertença de seus membros e 

facilitar sua identificação e diferenciação de forasteiros. Isso era uma forma de 

fortalecer os laços indenitários e garantir a confiança entre os membros da tribo. O 

surgimento de uma cultura está ligado a necessidade da criação de uma identidade 

tribal e por sua vez ligada ao processo de moralização do comportamento individual. 

Isso foi se ampliando a medida em que o processo civilizatório foi acontecendo e se 

expandindo. 

À medida que os grupos humanos modernos começaram a tornar-se maiores, 
dividiram-se em bandos mais pequenos que ainda estavam unificados a nível 
tribal. Um grupo de nível tribal – chamemos-lhe cultura – competia com outros 
grupos semelhantes por recursos, e assim funcionava como um grande “nós” 
interdependente, de modo que todos os membros do grupo se identificavam 
com o seu grupo e desempenhavam os seus papéis de divisão de trabalho 
visando na sobrevivência e bem-estar do grupo. Os membros de um grupo 
cultural sentiam assim sentimentos especiais de simpatia e lealdade para 
com os seus compatriotas culturais, e consideravam os estrangeiros como 
aproveitadores ou concorrentes e, portanto, não merecedores de benefícios 
culturais. Para coordenar cognitivamente as suas atividades de grupo e 
fornecer uma medida de controle social motivacional mente, os humanos 
modernos desenvolveram novas competências cognitivas e motivações de 
intencionalidade coletiva - permitindo a criação de convenções, normas e 
instituições culturais [...] baseadas no terreno comum da cultura. As práticas 
culturais convencionais tinham papéis ideais que eram totalmente “objetivos”, 
no sentido de que todos sabiam, num terreno cultural comum, como qualquer 
pessoa que quisesse ser um de “nós” tinha de desempenhar esses papéis 
para o sucesso coletivo. Eles representavam as maneiras certas e erradas 
de fazer as coisas. (Tomasello, 2016, p.14) 

Fazer parte de uma comunidade social inclui necessariamente aderir à certas 

normas sociais pois elas fazem parte da identidade comunitária, da identidade cultural 

do grupo ao qual se faz parte e isso implica em compromissos e certa forma de 

comportamento. Violar essas práticas e normas é uma violação grave, por isso implica 

em uma reprovação moral forte. Por isso Tomasello (2016, p. 15) diz que “para 

permanecer quem era aos olhos da comunidade moral e, portanto, também aos 

próprios olhos, eram obrigados a identificar-se com as maneiras certas e erradas de 

fazer as coisas”. Isso fazia parte de sua “identidade moral”. 

Surge, então, uma segunda nova forma de psicologia moral. A participação na 

vida cultural da comunidade implica em um reconhecimento daqueles indivíduos que 

são merecedores de uma reputação digna do grupo, pois preservavam aqueles 

‘compromissos coletivos” que são criados pelo “nós” e para nós”. 



96 

 

Era uma espécie de versão ampliada da moralidade de segunda pessoa dos 
primeiros humanos, na medida em que os padrões normativos eram 
totalmente “objetivos”, os compromissos coletivos eram por e para todos no 
grupo e o senso de obrigação era grupalmente racional. Na medida em que 
flui da identidade moral de uma pessoa e da necessidade sentida de justificar 
as suas decisões morais à comunidade moral, incluindo a si mesmo. No final, 
o resultado de todas estas novas formas de relacionamento uns com os 
outros em contextos culturais estruturados coletivamente resultou, para os 
humanos modernos, numa espécie de moralidade “objetiva”, cultural e de 
espírito de grupo. (Tomasello, 2016, p.15) 

Portanto, há uma lenta transição entre o aparecimento de certo maquinário 

psicológico entre os primeiros seres humanos, que inclui a moralidade simpática e 

moralidade de justiça, na direção de uma moralidade de segunda pessoa que culmina 

em uma moralidade objetiva, culturalmente enraizadas nas práticas comunitárias. 

Para Tomasello (2016, p.15-17), esse processo evolutivo até pode ocorrer entre 

outros primatas (os grandes símios principalmente), mas o processo colaborativo 

humano é mais complexo pois nós sofremos influência de “pelo menos três 

moralidades distintas”: 1) Primeiramente temos uma tendência cooperativa natural 

que é motivada pela simpatia/empatia pelos parentes e amigos; 2) Em segundo lugar, 

temos a moralidade de colaboração conjunta, que implica responsabilidades 

específicas para com indivíduos específicos; 3) Por fim, somos influenciados por uma 

moralidade coletiva impessoal promovida pelo ambiente social e cultural, que implica 

na existência de normas e instituições que normatizam os comportamentos e práticas 

individuais dentro de uma coletividade. A coexistência dessas formas de moralidade 

é que causa grande parte dos conflitos, uma vez que elas nem sempre estão em 

harmonia. 

Na medida em que a vida social dos humanos se tornou mais complexa a 

necessidade de cooperação torna-se ainda mais necessária e novos recursos 

precisam ser criados. A moralidade passa incorporar elementos culturais, além do 

aspecto propiciado pela evolução. Então desenvolvemos uma competência moral 

para lidar com os problemas e as novas situações de convivência social. Se a 

evolução biológica é algo lento e gradual, a evolução cultural é um processo muito 

mais rápido e efetivo. 

A contribuição de Tomasello (2016) permite compreender a moralidade 

humana como um fenômeno enraizado em disposições evolutivas, mas que 

ultrapassa amplamente esse nível quando as formas de vida social se tornam mais 

complexas. À medida que os grupos humanos ampliam sua escala, a moralidade 



97 

 

deixa de operar apenas no registro da simpatia imediata — fundada em vínculos 

afetivos diretos e em respostas emocionais compartilhadas — e passa a incorporar 

exigências mais abstratas de imparcialidade, reciprocidade e distribuição equitativa 

de recursos. Nesse sentido, pode-se distinguir entre uma moralidade de simpatia, 

ligada às emoções pró-sociais moldadas pela evolução biológica, e uma moralidade 

de justiça, que emerge progressivamente da necessidade de regular interações 

sociais mais amplas, sendo expressa por meio da cultura. Essa transição não implica 

uma ruptura com a base natural da moralidade, mas antes um processo de ampliação 

e reorganização de suas funções normativas por meio da evolução cultural. Enquanto 

a evolução biológica fornece os alicerces motivacionais e cognitivos da vida moral, a 

evolução cultural opera como um mecanismo mais acelerado de elaboração 

normativa, permitindo que certas regras sociais que não poderiam ser derivados 

diretamente das disposições emocionais originárias.  

É precisamente nesse espaço intermediário — entre disposições naturais e 

práticas normativas culturalmente mediadas — que se insere a proposta defendida 

nesta tese: uma concepção segundo a qual a moralidade tem origem em fundamentos 

naturais, mas adquire sua forma normativa mais robusta por meio de processos 

construtivos ancorados na racionalidade prática e na sociabilidade humana. Essa 

articulação entre evolução biológica e evolução cultural será explorada na seção 

seguinte. 

3.2.5 A moral entre a biologia e a cultura 

Para compreender a origem e a evolução da moralidade, é essencial que se 

reconheça que não se trata apenas de um fenômeno puramente biológico89, nem 

exclusivamente cultural90. A moralidade humana provavelmente emergiu de uma 

interação dinâmica entre certas predisposições biológicas presentes em nossos 

ancestrais e processos culturais por eles desempenhados, que ajudaram a moldar o 

                                            
89 Aqui a minha tese se afasta de uma perspectiva puramente biologicista da moralidade – motivo pelo 
qual o projeto de “biologizar” a moralidade, como defendeu Willsom (1978), é limitado – bem como de 
outras possíveis formas de reducionismo extremos. 
90 Na outra direção minha tese também procura se afastar, portanto, de uma visão simplesmente 
culturalista, que vê a moralidade como um produto apenas da cultura, sem nenhuma conexão ou base 
naturalista. A visão que proponho sugere que a cultura tem importância central, mas ela tem um 
material para trabalhar que advém da própria natureza humana e das condições de sociabilidade que 
moldaram nossa espécie. 



98 

 

senso moral que os acompanhavam como resultado (direto ou indireto) das pressões 

evolutivas que sofreram, devido as próprias condições de sobrevivência que os 

levaram a se adaptar a um tipo de comportamento cooperativo (Tomasello, 

2009;2016). Esta perspectiva entende que a evolução humana não ocorreu apenas 

em termos de mudanças genéticas, mas também através de processos culturais que 

moldam o que estaria presente em nossos genes. 

Robert Boyd e Peter J. Richerson (1996; 2005) foram pioneiros ao 

desenvolverem modelos formais que demonstram como a cultura humana evolui 

análoga à evolução biológica, por meio de processos de transmissão, seleção e 

variação, mas com características próprias, como aprendizagem social, imitação e 

normas coletivas. Nessa perspectiva, a cultura não é apenas um reflexo ou 

consequência da biologia, tampouco ela é uma oposição ao biológico; a cultura, 

embora possa reforçar aspectos do comportamento biológico, pode também 

amplificar, moldar ou até superar tendências biológicas, fornecendo um espaço de 

experimentação e inovação moral que não existiria exclusivamente pela evolução 

genética.  

Na visão de Boyd e Richerson (2005): 

A cultura faz parte da biologia. Um insulto que tenha efeitos triviais em um 
nortista desencadeia uma cascata de mudanças fisiológicas em um homem 
sulista que o prepara para prejudicar o insultador e lidar com a probabilidade 
de que o insultador esteja preparado para retaliar violentamente. Este 
exemplo é apenas um fio em um novelo de conexões que entrelaçam 
informações adquiridas culturalmente em outros aspectos da biologia 
humana. Muitas evidências sugerem que temos uma psicologia evoluída que 
molda o que aprendemos e como pensamos, e que isso, por sua vez, 
influencia o tipo de crenças e atitudes que se disseminam e persistem. 
Teorias que ignoram essas conexões não podem explicar adequadamente 
grande parte do comportamento humano. Ao mesmo tempo, a cultura e a 
mudança cultural não podem ser entendidas apenas em termos de psicologia 
inata. A cultura afeta o sucesso e a sobrevivência de indivíduos e grupos; 
como resultado, algumas variantes culturais se espalham e outras diminuem, 
levando a processos evolutivos que são tão reais e importantes quanto 
aqueles que moldam a variação genética. Esses ambientes culturalmente 
evoluídos afetam quais genes são favorecidos pela seleção natural. Ao longo 
do caminho evolutivo, a cultura moldou nossa psicologia inata tanto quanto o 
contrário. (Boyd e Richerson, 2005, p.4) 

Essa ideia é formalizada na teoria da herança dupla (dual inheritance theory), 

também conhecida como teoria gene-cultura, que descreve como informações 

genéticas e culturais são transmitidas em paralelo, mas interagem de forma complexa. 

Os genes moldam predisposições cognitivas e emocionais, que por sua vez 



99 

 

influenciam o modo como a cultura é criada e assimilada. Por outro lado, práticas 

culturais podem retroalimentar a seleção natural, promovendo estratégias adaptativas 

que seriam ineficientes sem a mediação cultural. 

Todos os comportamentos, crenças, preferências, estratégias e práticas 
adquiridos culturalmente [...] também são genéticos, no sentido de que sua 
aquisição requer um maquinário cerebral que permite quantidades 
substanciais de aprendizado social complexo e de alta precisão. Sabemos 
que deve haver "genes humanos" que, de alguma forma, permitem o 
comportamento adquirido culturalmente, já que chimpanzés criados 
(enculturados) ao lado de crianças humanas não adquirem nada que se 
aproxime dos padrões comportamentais ou normas sociais de humanos 
adultos. [...] De forma mais geral, embora habilidades limitadas de 
aprendizagem social sejam encontradas em outras partes da natureza, a 
aprendizagem social em nossa espécie é de alta fidelidade, frequente, 
internamente motivada, frequentemente inconsciente e amplamente 
aplicável, com os humanos aprendendo tudo, desde padrões motores a 
objetivos e respostas ativas, em domínios que vão da fabricação de 
ferramentas e preferências alimentares ao altruísmo e cognição espacial. Se 
outros animais são "culturais", então somos uma espécie hipercultural. 
(Henrich & Henrich, 2007, p.7-8) 

Essa ideia ecoa o que Boyd e Richerson defenderem, a saber, que a cultura a 

“a cultura é comum, mas a evolução cultural é rara”. A ideia de que outros animais 

também produzem cultura mas o que é exclusivo do ser humano é justamente a 

evolução cultural, pois só a nossa espécie desenvolveu mecanismos de 

aprendizagem e transmissão cultural de maneira que esta é aprendida, socializada, 

transmitida de geração em geração e modificada, de modo a evoluir e se transformar, 

permitindo que certas práticas, habilidades ou conhecimentos possam produzir um 

efeito análogo ao que a seleção natural faz do ponto de vista dos nossos genes.  

A implicação dessa constatação é que a cultura moldou a nossa espécie tanto 

quanto a evolução biológica e genética. Nessa perspectiva gene e cultura coevoluem. 

O processo de coevolução permite que haja determinação causal em ambas as 

direções. Do ponto de vista do comportamento é evidente que ele é fruto dessa 

interação, portanto. É por isso que para compreender o comportamento moral é 

necessário esse olhar duplo, que compreende uma base natural e biológica – 

genética, em última instância – combinada a uma camada cultural. Essa perspectiva 

pode ser entendida como uma abordagem biocultural tanto da natureza humana 

quanto da moralidade. 

[O] processo de evolução genética impulsionado pela cultura foi iniciado, não 
por uma solução mágica genética, como a que é rotineiramente proposta para 
várias habilidades cognitivas humanas supostamente especializadas (por 



100 

 

exemplo, linguagem ou racionalidade), mas por uma mudança nas condições 
ecológicas (ancorada em evidências atuais da paleoclimatologia) que abriu 
as portas para o surgimento da evolução cultural cumulativa em uma espécie 
ancestral de primata, sem quaisquer modificações genéticas significativas. 
Então, a cultura cumulativa começou a expandir, aguçar e aprimorar as 
capacidades culturais existentes em nossa linhagem. Em última análise, 
nossa trajetória evolutiva única reside em nossas adaptações cognitivas para 
(1) confiar no que aprendemos com os outros, muitas vezes anulando nossas 
próprias intuições e experiências, (2) aprender seletivamente com pessoas 
diferentes e (3) maior sociabilidade, tudo isso emergindo por meio da 
interação de genes e cultura. Juntos, esses fatores contribuem para a criação 
de uma evolução cultural cumulativa relativamente rápida em muitas 
circunstâncias [...]. A evolução cultural cumulativa, ao moldar drasticamente 
nossos ambientes e alterar as pressões de seleção motrizes, gerou os 
padrões e produtos que moldaram nossos genes. (Henrich, 2023, p. 408) 

Como podemos notar, a cultura tem um papel central na evolução humana. Nós 

somos uma espécie hipercultural como defendem Henrich & Henrich (2007). Isso 

significa que a cultura ajudou a moldar diferentes aspectos da vida humana, o que 

inclui a moralidade. Isso aponta na direção de transformações culturais que a 

moralidade passou e implica que houve progresso moral na medida em que o 

progresso cultural humano foi avançando. Nesse sentido a moralidade não apenas é 

resultado de um processo evolutivo, mas também cultural.  

Com esse mesmo intento de unir biologia e cultura, Buchanan e Powell (2018) 

procuraram desenvolver uma teoria do progresso moral unindo a evolução biológica 

e cultural em uma teoria biocultural.  Buchanan e Powell defendem uma abordagem 

biocultural para entender o progresso moral. A perspectiva biocultural de Buchanan e 

Poweel amplia essa incorpora à explicação científica uma reflexão mais filosófica 

sobre a natureza humana e a construção social da moralidade. Diferentemente da 

teoria da herança dupla, que é mais formal e empírica, a perspectiva biocultural de 

Buchanan e Poweel enfatiza que a moralidade é híbrida: enraizada em predisposições 

biológicas, mas estruturada, refinada e expandida através de processos culturais e 

sociais 

A visão que propomos enfatiza que a natureza moral evoluída dos seres 
humanos permite moralidade na forma de inclusão e a frustra, dependendo 
sobre fatores ambientais amplamente concebidos, incluindo culturais e 
condições institucionais. Nossa teoria, portanto, sustenta que a biologia e a 
cultura são importantes - que é um erro pensar em alguém como mais 
fundamental do que o outro. Além disso, nossa visão permite estendendo as 
explicações evolutivas além da genética, para abranger explicações 
selecionistas culturais. (Buchanan & Powell, 2018) 



101 

 

Por um lado, defendem uma concepção naturalista baseada na evolução da 

moralidade, assumindo que podemos apresentar uma explicação da origem da 

moralidade e entender qual sua função básica original, mas que tal função não é 

constitutiva e nem litada. A moralidade, devido a capacidade de adaptação plástica 

por meio da cultura permitiu que os seres humanos fossem moldando a moralidade 

na medida que o ambiente e o contexto sociocultural foi sendo modificado.  

Nesse sentido haveria uma capacidade elástica de nossas capacidades morais. 

É verdade que há uma tendência natural que aponta para um tipo de moralidade 

exclusivista91, mas ela não é condicionante, apenas condicional, ou seja, ela não 

implica uma impossibilidade de o surgimento de progresso moral em direção a uma 

moralidade mais inclusivista92 (expansão do círculo moral). A cultura e o 

empreendimento ativo humano (somado a nossas capacidades de agência racional) 

teriam contribuído para avanços e melhorias que podemos identificar na história como 

progressos em um sentido moral. “… não confunda o caráter original ou ancestral da 

moralidade com a moralidade; leve a sério a possibilidade de que a cultura 

transformou a moralidade e pode mudá-la ainda mais”, afirmam Buchanan e Powell 

(2018, p. 2018). 

O estudo da moralidade sob as lentes da teoria da herança dupla (teoria gene-

cultura) e da teoria biocultural permite integrar o que há de mais sólido no naturalismo 

evolutivo com a necessidade de fundamentação normativa, mostrando que os fatos 

sobre a natureza humana e a evolução da cultura não determinam diretamente o que 

devemos fazer, mas fornecem um ponto de partida crucial para o raciocínio moral. 

Essas teorias mostram que a moralidade é, desde suas origens, um fenômeno híbrido, 

reforçando a plausibilidade e a relevância do naturalismo construtivista como 

abordagem metaética. 

                                            
91 Uma moralidade “exclusivista” seria aquela em que certos padrões morais valem apenas para um 
determinado grupo e há uma relação de pertencimento e senso de identidade fortes, o que leva a 
excluírem do escopo moral indivíduos que não compartilham a mesma identidade ou pertencimento 
àquele grupo. Isso leva a negação de direitos, exclusão social e diferentes formas de preconceitos. Já 
vimos isso na história da humanidade dezenas de vezes e esse parece algo relativamente comum, 
inclusive. 
92 Uma moralidade inclusivista está relacionada justamente com a ideia de uma maior inclusão de 
diferentes atores dentro do escopo moral, e visa ampliar o status moral à indivíduos antes não vistos 
como pertencentes ao grupo identitário original. (ver Buchanan e Powell, 2018) 



102 

 

3.2.6 Juntando os pontos: da evolução moral para a construção normativa 

A minha visão é que a explicação evolucionária para a moralidade fornece uma 

base factual para o realismo moral, mas apenas no nível descritivo. Em outras 

palavras, a evolução ajuda a explicar por que desenvolvemos certos sentimentos, 

crenças e intuições morais, mas não podemos a partir dela justificar diretamente 

normas ou princípios morais. Não é porque existe uma razão evolutiva para 

desaprovar um comportamento X que tal comportamento deve ser considerado 

moralmente aceitável ou obrigatório. Comportamentos ou crenças podem ter 

explicações evolutivas — inclusive atitudes que hoje consideramos inaceitáveis, como 

racismo ou violência —, sem que isso implique legitimidade moral. 

Historicamente, posições como a de Huxley (2009), que opunha moralidade à 

evolução, e a de Spencer (2002), que defendia a evolução como justificativa de certos 

comportamentos morais, ilustram extremos que devem ser evitados. Alguns 

pesquisadores contemporâneos oferecem uma visão mais moderada e otimista, como 

Frans de Waal (1996;2020), por exemplo, ao sugerir que a evolução fornece pistas 

sobre cooperação, empatia e senso de justiça, mas ao focar na dimensão 

sentimentalista do senso moral, parece oferecer uma imagem incompleta da 

moralidade. 

Em contrapartida, Tomasello (2016) reforça a ideia de que a moralidade surge 

da necessidade de cooperação em grupos sociais, mas ressalta que há algo na 

moralidade humana que parece exclusiva à nossa espécie e isso se deve ao fato de 

sermos seres ultracooperativos. Isso levou à necessidade de transcender a 

moralidade baseada em simpatia para uma moralidade baseada na noção de justiça 

e em conexão com uma moralidade objetiva presente na cultura dos grupos humanos 

(Tomasello, 2016). Kitcher (2011), de forma complementar, enfatiza que, à medida 

que os grupos se tornam maiores, o simples altruísmo deixa de ser suficiente, 

tornando o raciocínio normativo necessário. Esse processo é essencial para 

compreender a transição de uma moralidade baseada em emoções para uma 

moralidade baseada em razões. 

A distinção entre fatos evolutivos e normas pode ser ilustrada com um exemplo: 

suponhamos que a evolução explique nossa tendência natural a desaprovar o ato de 

maltratar crianças ou idosos. O fato de termos esse sentimento fornece um ponto de 

partida descritivo, mas não se segue diretamente que devemos ou não maltratar 



103 

 

crianças e idosos. É por meio de um processo reflexivo e deliberativo, que articula 

sentimentos, razões instrumentais e princípios racionais, que normas concretas 

podem ser estabelecidas, preservando a Lei de Hume. 

Assim, embora haja fatos naturais e evolutivos sobre a moralidade, a 

fundamentação normativa exige outra via. A evolução nos dá pistas de como e porque 

o senso moral surgiu, mas não oferece por si só uma base de onde podemos derivar 

critérios que possam determinar o que é certo ou errado, o justo ou o injusto, nem 

mesmo o moralmente bom e o moralmente mau. Embora a evolução possa nos ajudar 

a entender porque consideramos algo como certo ou errado, desejável ou indesejável, 

bom ou mal, e nos ajude a entender como e porque formamos certas crenças morais, 

isso não é o mesmo que demostrar porque deveríamos aceitar que tais crenças devem 

nos guiar a respeito do que realmente deveríamos fazer. Essa parece ser uma questão 

que está em outro domínio: o da reflexibilidade e da deliberação racional. Cabe, pois, 

encontrarmos uma outra forma de justificar como e porque certas ações ou atitudes – 

enraizadas ou não na evolução –, devem ser tomadas como certas ou erradas. 



104 

 

3.3 A PSICOLOGIA MORAL: A BASE INTUITIVA-EMOCIONAL DO SENSO MORAL 

A tese de que as emoções ou sentimentos desempenham um papel central na 

vida moral não é propriamente nova. Ao longo da história da filosofia, embora o 

intelectualismo ou racionalismo moral tenha predominado em muitas tradições, 

sempre houve um reconhecimento, em maior ou menor grau, de que as emoções são 

tão necessárias quanto a razão na vida ética.  Foi, porém, apenas na modernidade 

que a hipótese de que os sentimentos seriam o núcleo da engrenagem moral ganhou 

força de modo mais explícito. A visão que ficou conhecida como sentimentalismo 

moral93 – relacionada a filósofos como e Hume (2009) e Adam Smith (2015), 

consolidou-se a ideia de que nossos juízos morais se baseiam prioritariamente em 

sentimentos de aprovação e desaprovação, e não em raciocínios abstratos.  

No debate contemporâneo, versões renovadas do sentimentalismo têm 

ganhado destaque justamente porque se apoiam em evidências oriundas das ciências 

cognitivas e da psicologia moral. Pesquisas em neurociência, psicologia do 

desenvolvimento e teoria evolutiva sugerem que sentimentos e emoções constituem 

o núcleo do senso moral, desempenhando um papel causal direto tanto na motivação 

quanto na formação dos juízos morais. Assim, diferentes estudiosos contemporâneos 

— tanto filósofos quanto cientistas — têm argumentado que devemos atribuir maior 

centralidade à dimensão afetiva e conativa da nossa psicologia moral, relativizando a 

primazia da razão cognitiva. 

Nessa próxima seção vou discutir a teoria sentimentalista de Jesse Prinz 

(2007), pois a partir dela pretendo me posicionar, e dizer qual o papel que as emoções 

têm na moralidade e como emoções morais se relacionam com nossos fatos e juízos 

morais.  

 

                                            
93 Para uma visão geral sobre o sentimentalismo moral ver Kauppinen (2023). Ver também Slote 
(2004). 



105 

 

3.3.1 Jesse Prinz e o sentimentalismo moral construtivo 

Em The Emotional Construction of Morals (2007)94, Jesse Prinz defende uma 

concepção naturalista da moral baseada nas emoções e sentimentos.95 Essa teoria 

defende uma forma de sentimentalismo moral, que, como o próprio Prinz reconhece, 

está em dívida com Hume. A sua teoria pretende rejeitar o niilismo que, segundo Prinz, 

pode ser vista uma consequência de um tipo de interpretação da Lei de Hume. Embora 

sua teoria rejeite o niilismo e advogue a favor do realismo moral naturalista, ele aceita 

o subjetivismo e o relativismo. Sua teoria também é um tipo de irracionalismo. 

O cerne da teoria de Prinz (2007) é o seguinte: 

Meu argumento é que a moralidade deriva de nós. O bem é aquele que nós 
reconhecemos enquanto bem. As obrigações são aquelas que 
reconhecemos enquanto obrigatórias. O “nós”, aqui, refere-se a uma pessoa 
apresentando um argumento moral e o grupo cultural com o qual aquele 
indivíduo se afilia. Se o bem é aquilo que reconhecemos como bem, então 
conseguimos descobrir quais são nossas obrigações ao entender com quais 
crenças morais estamos comprometidos. Descobrir o que acreditamos sobre 
a moralidade é uma tarefa descritiva por excelência, e que podemos buscar 
empiricamente com sucesso. Assim, ética normativa pode ser acordada pelas 
ciências sociais. (Prinz, 2022, p.19-20) 

Prinz (2007) parte da constatação de que as emoções morais estão 

fundamentalmente na base da moralidade, isto é, estão intimamente conectadas com 

as nossas visões de certo e errado. Emitir um juízo moral é expressar uma emoção 

moral vinculada a um conceito de certo e errado, que por sua vez está relacionada a 

um sentimento de aprovação ou reprovação. Essa ideia já está presente em Hume e 

também é relativamente semelhante em outras teorias sentimentalistas, bem como 

em teorias emotivistas ou expressivistas, mas Prinz vai um pouco além ao desenvolver 

o conceito de sentimento prescritivo (Prinz, 2007; 2022, p.24-28). 

O sentimento prescritivo é a característica dos juízos morais que trazem a 

conotação normativa e motivacional e impulsionam a ação. As emoções estão na base 

de nossa experiência moral e da psicologia moral humana. Nas palavras de Prinz 

(2007): 

                                            
94 A obra possui uma tradução de 2022, em forma de recurso digital, cujo título foi traduzido como “A 
construção emocional da moral. Farei referência às duas versões. Em citações diretas principalmente 
utilizarei a tradução de 2022. 
95 Ver também Prinz (2006). 



106 

 

As emoções trazem consigo algo mais, que é essencial à moralidade: elas 
trazem força prescritiva. Se julgo suas ações erradas, eu irei experienciar 
uma forma de desaprovação em relação a você. Minha desaprovação não 
apenas descreve o que você fez; ela prescreve que você aja de outra forma. 
A desaprovação dirigida a outra pessoa impõe uma ameaça àquela pessoa, 
a qual pode promover comportamentos compensatórios, desculpas, e uma 
melhor conduta no futuro. (Prinz, 2022, p.154) 

Em parte, essa é a linha de argumentação que ele desenvolve ao longo de sua 

obra para defender que o domínio normativo pode ter sua origem em fatos relativos 

natureza humana. Os juízos prescritivos têm sua origem nos sentimentos morais. 

A tese de Prinz (2007) é que existem propriedades morais e elas estão 

intrinsecamente relacionada às emoções.  

Agora considere as propriedades morais. Ao invés de apelar a experiências 
visuais, nós podemos definir as propriedades morais como forças que 
causam emoções em nós. Emoções têm força motivacional, de tal forma que 
algo que causa emoções é motivante. Se as propriedades morais são forças 
que causam emoções, então as propriedades morais são motivantes. De 
certa forma, as propriedades morais são constituídas por estados 
motivacionais em nós, mas propriedades morais são também aspectos do 
mundo. Certas situações têm o poder de causar as emoções relevantes. 
Essas situações existem fora da mente, e elas provocam respostas 
emocionais em nós. Visto assim, há fatos morais, tal como há cores factuais. 
Podemos dizer verdadeiramente que uma ação foi certa ou errada. Mas 
quando dizemos essas coisas, empregamos conceitos morais que possuem 
componentes emotivos. Os componentes emotivos são guias da ação. Não 
podemos reconhecer fatos morais como tais se não estamos dispostos a agir, 
da mesma forma que não podemos reconhecer cores (de uma forma padrão) 
sem ter experiências visuais de um tipo particular. (Prinz, 2022, p. 154) 

A base fundamental da moralidade está nas emoções básicas e emoções 

construídas e aprendidas social e culturalmente. Por isso Prinz defende que a 

moralidade é, fundamentalmente, “uma construção humana que surge de nossas 

paixões.” (Prinz, 2022, p.20). Segundo essa tese, juízos morais implicam 

necessariamente uma reação emocional, de modo que afirmar que algo é errado 

significa, em última instância, ativar um padrão afetivo negativo internalizado 

culturalmente.  

A moralidade, portanto, não é descoberta pela razão, mas construída a partir 

de disposições emocionais socialmente moldadas. Embora emoções básicas (como 

medo, raiva, nojo) tenham raízes universais, seu conteúdo moral deriva de processos 

de socialização e aprendizagem. Por exemplo, a emoção do nojo pode estar ligada à 

desaprovação de práticas sexuais em certas culturas, mas não em outras. Isso mostra 



107 

 

que as emoções não são meras reações biológicas, mas veículos flexíveis que 

permitem às sociedades construir sistemas morais distintos. 

O caráter aberto da moralidade sugere que as culturas em que vivemos, na 
verdade, contribuem para o conteúdo de nossas regras morais, em vez de 
selecionar a partir de um conjunto de regras que são pré-codificadas nos 
genes. A cultura não se limita a ativar programas inatos; ele reescreve o 
nosso software de moral. (Prinz, 2022, p. 454) 

É nesse sentido que Prinz (2007) chama sua teoria de sentimentalismo 

construtivo (Prinz, 2022, p.274-275). A moralidade, na visão Prinz (2007), parte da 

natureza humana e é fundamentada nas emoções – morais e não morais -, mas é 

moldada pela cultura.  Isso significa que a moralidade não é inata, mas precisa ser 

apreendida. E ela é aprendida culturalmente. A cultura, na visão de Prinz (2007) é 

capaz de moldar as emoções morais. Isso explica a diversidade moral de diferentes 

sociedades e culturas. Prinz advoga a favor do relativismo moral e esse é um ponto 

que conta a favor da sua teoria. Isso explica porque em certas culturas um 

comportamento x é considerado correto e em outra errado. Mesmo práticas 

consideradas por muitos como tabus, como o canibalismo por exemplo, que é 

ostensivamente repudiada em nossa cultura não é um algo universalmente 

hostilizado. Em diferentes culturas ao longo da história, argumenta Prinz (2022, p.62-

64), o canibalismo era uma prática vista como algo moralmente aceitável, o que 

comprovaria que os sentimentos morais podem divergir produzindo uma cultura moral 

distinta em uma dada sociedade. 

É por isso que Prinz (2007) adota uma posição realista, porém subjetivista. 

Prinz (2022, p.229-275) nega a objetividade moral e por isso recusa qualquer forma 

de realismo moral robusto. A moralidade é “construída” no sentido de que resulta da 

convergência entre disposições emocionais universais e especificações culturais 

contingentes. É nesse sentido que a teoria de Prinz (2007) pode ser lida como uma 

forma de naturalismo construtivista, embora ele próprio não se autodenomine 

construtivista. Contudo essa é uma linha interpretativa a ser considerada, que abre 

um elo de diálogo com a minha tese. 

Ao avaliar a teoria moral proposta por Prinz (2007;2022), penso que ele tem 

razão em seu ponto de partida, em relação a base emocional da moral, mas discordo 

de algumas de suas conclusões. Minha tese não é subjetivista, mas pretende defender 

o objetivismo da moralidade. Além disso, minha tese é mais racionalista, na medida 



108 

 

em que defende que a razão tem um papel importante e central em uma concepção 

completa da moralidade. E defendo que a razão é a melhor alternativa que temos para 

fundamentar a moralidade de maneira ampla para a vida em sociedade. Contudo, a 

teoria de Prinz (2007;2022) pode nos ajudar a entender o ponto de partida e o caminho 

percorrido do surgimento da moralidade em sua base emocional para uma construção 

social da mesma96, especialmente no que tange a normatividade. A teoria de Prinz é 

interessante porque ela dá um passo além da interpretação puramente emotivista da 

moral. Na minha visão, Prinz acertou no ponto de partida, mas ignorou o restante do 

caminho. 

 

3.3.2 O modelo de processo dual da cognição  

O chamado modelo de processo dual (ou teoria do processo dual) tornou-se 

uma das abordagens mais influentes na psicologia cognitiva e moral contemporânea. 

A ideia central é que a mente humana opera por meio de dois sistemas distintos, 

embora interdependentes: um rápido, automático e intuitivo (Sistema 1), e outro mais 

lento, deliberativo e reflexivo (Sistema 2).97 Essa distinção remonta a uma longa 

tradição na filosofia e na psicologia. Filósofos como David Hume e Immanuel Kant já 

haviam intuído a diferença entre sentimentos imediatos e raciocínios conscientes na 

motivação moral98, enquanto William James e até Freud exploraram a coexistência 

entre processos automáticos e controlados na mente (Evans & Frankish, 2009).  

Daniel Kahneman, em seu livro Rápido e Devagar (2012, p. 29) traz a seguinte 

distinção entre os dois sistemas:  

O sistema 1 opera automática e rapidamente, como pouco ou nenhum 
esforço e nenhuma percepção ou controle voluntário. O sistema 2 aloca 

                                            
96 Ver a discussão proposta por Dalsoto (2015), sobre a teoria de Prinz ser ou não uma forma de 
construtivismo. 
97 Os termos Sistema 1 e Sistema 2 foram sugeridos pela primeira vez por Keith Stanovish (1999), 
conforme Evans e Frankish (2009). Antes disso Peter Wason e Jonathan Evans já haviam sugerido 
uma teoria do processo dual em 1994. Muitos outros pesquisadores contribuíram para o 
desenvolvimento desse modelo cognitivo e ainda é considerado um campo de estudos em constante 
debate. Daniel Kahneman foi um dos responsáveis pela popularização dos termos sistema 1 e 2 ao 
publicar seu livro Fast and Slow (Rápido e Devagar) em 2011. 
98 Na verdade, essa parece uma das fontes de divergências do pensamento ético de Hume e de Kant. 
Enquanto Hume desenvolve uma concepção de moralidade baseada nos sentimentos morais, atrelada 
ao sistema 1, Kant procura sustentar uma teoria moral abstrata baseada totalmente na razão, isto é, 
no sistema 2. Essa seria a base psicológico-cognitiva que explica a profunda divergência entre 
sentimentalistas e racionalistas. 



109 

 

atenção às atividades mentais laboriosas que o requisitam, incluindo cálculos 
complexos. As operações do sistema 2 são muitas vezes associadas com a 
experiência subjetiva de atividade, escolha e concentração.  

Jonathan Evans e Keith Frankish (2009, p. 15), aprofundam essas diferenças 

apresentando uma tabela ilustrativa que compila as diferentes características do 

sistema 1 e do sistema 2, conforme diferentes autores: 

 

Tabela x – Características atribuídas por vários teóricos dos dois sistemas de cognição 

Sistema 1 Sistema 2 

Evolutivamente antigo Evolutivamente recente 

Inconsciente, pré-consciente Consciente 

Compartilhado com animais Exclusivamente (distintamente) humano 

Conhecimento implícito Conhecimento explícito 

Automático Controlado 

Rápido Lento 

Paralelo Sequencial 

Alta capacidade Baixa capacidade 

Intuitivo Reflexivo 

Contextualizado Abstrato 

Pragmático Lógico 

Associativo Baseado em regras 

Independente da inteligência geral Vinculado à inteligência geral 

Fonte: (Evans & Frankish, 2009, p.15) 

 

Essas características não são uma lista exaustiva e nem significa que todos 

especialistas e estudiosos do modelo de processamento dual façam uso das mesmas 

terminologias, mas elas servem para ilustrar aproximadamente algumas diferenças 

entre os dois sistemas de pensamento. Algumas características serão mais 

enfatizadas do que outras ao serem aplicados no contexto moral. 

O modelo do processo dual inspirou outros pesquisadores a aplicarem esse 

modelo dual à moralidade, dentre eles Jonathan Haidt (2001;2020) e Joshua Greene 

(2004; 2014; 2018), ainda que de maneiras um pouco diferentes. Haidt (2001), 

inspirado por Hume, sustenta que os juízos morais são, em sua maioria, produtos 

automáticos do Sistema 1 — as intuições morais — sendo o raciocínio posterior mais 



110 

 

uma racionalização do que uma causa direta. Greene (2014;2018), por sua vez, 

dialoga com essa visão, mas introduz uma ênfase maior na importância do Sistema 2: 

para ele, a moralidade humana é fruto de uma tensão evolutiva entre intuições rápidas 

(emocionais, tribalistas, parciais) e raciocínios lentos (mais estratégicos, imparciais e 

universalistas). Assim, Greene (2014; 2018) identifica modelo do processo dual uma 

chave explicativa não só para a psicologia moral descritiva, mas também para avaliar 

a legitimidade normativa de diferentes tipos de raciocínio moral. Essa diferença será 

importante para os propósitos dessa tese. 

Nas próximas duas seções veremos como esses dois autores aplicam o modelo 

do processo dual aos seus estudos sobre a moralidade. 

 

3.3.3 Intuicionismo social de Haidt: As intuições primeiro, o raciocínio depois 

 

Uma das teorias mais influentes da psicologia moral contemporânea é a 

proposta por Jonathan Haidt sob o nome de intuicionismo social (Haidt, 2001;2020). 

A ideia central pode ser resumida em uma fórmula simples: primeiro as intuições, 

depois o raciocínio estratégico (2020). Para Haidt (2001;2020), as respostas morais 

emergem de forma automática, rápida e quase instintiva, muito antes que um 

raciocínio deliberativo tenha início. As pessoas costumam julgar situações morais com 

base em uma reação intuitiva imediata e só depois recorrem ao raciocínio para 

justificar a posição já tomada.  

Em seu artigo seminal The Emotional Dog and Its Rational Tail, (2001), Haidt 

afirma: “A afirmação central do modelo intuicionista social é que o julgamento moral é 

causado por intuições morais rápidas e é seguido (quando necessário) por um 

raciocínio moral lento e ex post facto” (Haidt, 2001, p.817). Nesse sentido, o raciocínio 

moral, ao contrário do que defendem os racionalistas99, não seria um processo de 

descoberta ou de avaliação imparcial daquilo que é certo ou errado, mas sim um 

mecanismo de racionalização a serviço de intuições pré-existentes. É nesse ponto 

que Haidt retoma a célebre tese de David Hume segundo a qual “a razão é, e deve 

ser apenas, escrava das paixões” (Hume, 2009, p.451). 

                                            
99 O ataque de Haidt vai especialmente na direção da psicologia racionalista de Kohlberg (1983). 



111 

 

Sua teoria se ancora em diversos experimentos de psicologia moral que 

sugerem que a intuição orienta fortemente os julgamentos, mesmo quando não temos 

clareza sobre as razões que os sustentam. Em sua metáfora mais conhecida, Haidt 

(2001) compara a mente moral a um cão emocional que já escolheu para onde ir, 

enquanto a razão seria apenas a cauda racional, que se move para dar a impressão 

de controle e coerência, mas na verdade segue os movimentos já definidos pelo corpo. 

Esse modelo também se conecta com a teoria do processo dual desenvolvida em 

psicologia cognitiva: o sistema 1, rápido, intuitivo e emocional, domina a tomada de 

decisão moral, enquanto o sistema 2, mais lento e deliberativo, entra em cena 

tardiamente, geralmente para justificar e não para alterar substancialmente o 

julgamento.  Segundo Haidt (2001, p.818): 

As palavras intuição e raciocínio pretendem captar o contraste estabelecido 
por dezenas de filósofos e psicólogos entre dois tipos de cognição. As 
distinções mais importantes [...] são que a intuição ocorre de forma rápida, 
sem esforço e automática, de modo que o resultado, mas não o processo, é 
acessível à consciência, enquanto o raciocínio ocorre mais lentamente, 
requer algum esforço e envolve pelo menos algumas etapas acessíveis à 
consciência. 

Haidt (2001, p. 818) apresenta o modelo do processo dual a partir do seguinte 

quadro que prevê dois sistemas mentais de cognição, o sistema intuitivo e o sistema  

 

 

A teoria de Haidt (2001) é que o juízo moral é antes de tudo baseado no sistema 

intuitivo e o sistema de raciocínio só é acionado posteriormente com a finalidade de 

justificar post hoc, o juízo já definido pelo processo de intuição. No entanto, a teoria 

de Haidt prevê que existe uma influência do contexto social na formação das intuições 

morais. Por isso o termo intuicionismo social. Haidt no, entanto, deixa claro que seu 

Figura: Fonte (Haidt, 2001, p. 818) 



112 

 

modelo é antirracionalista. O papel que o raciocínio desempenha é de coadjuvante, 

deixando a intuição como protagonista dos juízos morais. 

O modelo intuicionista social é totalmente compatível com as teorias 
modernas de processo dual. Assim como essas teorias, o modelo postula que 
o processo intuitivo é o processo padrão, lidando com julgamentos morais 
cotidianos de forma rápida, fácil e holística. É principalmente quando as 
intuições entram em conflito, ou quando a situação social exige um exame 
minucioso de todas as facetas de um cenário, que o processo de raciocínio é 
acionado. [...] O modelo intuicionista social evita o foco tradicional no 
raciocínio privado consciente e chama a atenção para o papel das intuições 
morais, e de outras pessoas, na formação de julgamentos morais. (Haidt, 
2001, p. 820) 

O intuicionismo social de Haidt (2001), aproxima-se assim de perspectivas 

sentimentalistas, como a de Hume, que colocam colocar as emoções no centro da 

explicação da moralidade no lugar da racionalidade. No entanto, Haidt não vincula a 

o sistema intuitivo necessariamente às emoções. Existe essa conexão, no entanto, 

essa relação não é intrínseca e necessária. Pode haver uma formação intuitiva sem 

necessariamente uma base emocional, embora na maioria das vezes ocorra.100 Isso 

porque, como Haidt irá argumentar, existe um forte papel que o contexto social 

desempenha sobre a formação das intuições morais.101 Ou seja, há uma base 

naturalista onde o senso de certo e errado está enraizado, mas ele pode ser alterado, 

ampliado ou reduzido socialmente. 

Haidt (2020, p.119-134) acrescenta ao seu intuicionismo a analogia entre a o 

julgamento moral e o paladar. Embora possamos ter gostos diferentes que são 

                                            
100 Um exemplo frequentemente citado para ilustrar essa distinção diz respeito a julgamentos morais 
baseados em normas convencionais fortemente internalizadas. Um indivíduo pode considerar 
imediatamente “errado” falar alto em um funeral, furar uma fila ou descumprir um código institucional, 
mesmo na ausência de uma emoção moral intensa como raiva, culpa ou indignação. Nesses casos, o 
julgamento ocorre de forma intuitiva e automática, mas é sustentado sobretudo por esquemas 
normativos socialmente aprendidos, e não por uma reação emocional direta. Haidt reconhece esse tipo 
de intuição ao definir julgamentos morais como respostas rápidas que podem ser influenciadas por 
aprendizado social, imitação e pressão normativa, ainda que emoções morais frequentemente 
acompanhem tais processos (Haidt, 2001). Esses casos ilustram como a intuição moral pode operar 
sem uma base emocional intrínseca, embora emoções desempenhem, na maioria das situações, um 
papel facilitador ou reforçador. 
101 Embora o modelo do intuicionismo social atribua prioridade causal às intuições morais em relação 
ao raciocínio deliberativo, Haidt não identifica as intuições morais exclusivamente com estados 
emocionais. Em seus trabalhos, intuições são caracterizadas de maneira mais ampla como avaliações 
rápidas, automáticas e não conscientes, que podem envolver emoções, mas também hábitos 
cognitivos, esquemas internalizados e respostas socialmente aprendidas (Haidt, 2001; Haidt, 2020). 
Assim, uma intuição moral pode ser acionada por convenções, normas internalizadas ou expectativas 
sociais sem que o agente experimente uma emoção moral clara ou intensa no momento do julgamento. 
Essa distinção permite compreender o intuicionismo social como compatível com a influência decisiva 
do contexto social e cultural na formação das intuições morais, para além de uma explicação puramente 
emocionalista. 



113 

 

moldados pela cultura temos 5 tipos de receptores do paladar que são encontrados 

em regiões diferentes da língua, que funcionam como “botões gustativos” que 

percebem os sabores: “doce, salgado, amargo, azedo e ummami” (Haidt, 2020, p. 

119). Assim, como nosso paladar sofre influência cultural, mas é impossível sentir 

qualquer sabor diferente de que nossos botões gustativos são capazes de sentir – e 

todo sabor diferente nada mais é do que a combinação desses 5 em intensidades 

diferentes –, a mente moral, segundo Haidt, funcionaria de forma análoga: existem 

alguns poucos “botões gustativos” da mente moralista – que Haidt (2020, p. 130) 

chama de alicerces, que definem o modo como fazemos nossos juízos morais. Assim 

expressa Haidt (2020, p.120-121): 

Todos nós, humanos, temos os mesmos cinco receptores de sabor, mas nem 
todos gostamos dos mesmos alimentos. [...] O mesmo ocorre com os 
julgamentos morais. Para entender porque as pessoas são tão agregadas por 
questões morais, podemos começar com uma exploração de nossa herança 
evolutiva comum, mas também teremos que examinar a história de cada 
cultura e a socialização infantil de cada indivíduo dentro dessa cultura. [...]  
Será necessário muito trabalho adicional para conectar os receptores 
universais aos julgamentos morais específicos de uma pessoa em particular.  

Os seis alicerces (botões gustativos do paladar moral), que funcionam em 

pares, identificados por Haidt (2020) são: (1) cuidado/dano; (2) justiça/engano; (3) 

lealdade/traição; (4) autoridade/subversão; (5) santidade/degradação; (6) 

liberdade/opressão. Esses alicerces funcionam como receptores morais e definem o 

modo como fazemos nossos juízos morais. Em algumas culturas e sociedades damos 

menos importância para um ou outro padrão do paladar moral.102 Isso explica o 

relativismo moral, o pluralismo de valores e as diferentes concepções morais 

existentes pelo mundo afora. 

Como é de se notar, Haidt (2001;2020) apresenta um interessante modelo que 

descreve o funcionamento moralidade e explica o motivo do desacordo moral, apesar 

de sua base naturalista. A teoria de Haidt porque certas intuições morais que temos 

são realmente fortes, apesar da irracionalidade de muitos de nossos julgamentos 

morais cotidianos. Contudo, esse mesmo modelo revela suas limitações. Haidt tende 

a ser excessivamente cético quanto à relevância do raciocínio moral. Embora 

                                            
102 O interessante da teoria de Haidt é que teorias como utilitarismo de Bentham focam mais no primeiro 
receptor, cuidado/dano, por exemplo, enquanto outras teorias morais, como na ética das virtudes, há 
uma tendência a ampliar o conjunto de alicerces morais que contam na hora de fazer um julgamento 
moral. Isso explica a divergência não apenas entre teorias e sistemas morais, mas também acerca de 
visões de mundo e opiniões políticas, que justificam a polarização entre conservadores e progressistas. 



114 

 

reconheça que em alguns casos a razão possa refrear intuições ou abrir espaço para 

revisões, ele insiste que tais situações são raras e pouco significativas. Isso o distancia 

de qualquer concepção que atribua à racionalidade um papel normativo forte na 

moralidade. O intuicionismo social explica bem como funcionam nossos julgamentos 

espontâneos, mas deixa em aberto a questão de como podemos criticar, revisar e 

melhorar nossas intuições, especialmente em contextos de conflito social, dilemas de 

justiça ou problemas morais novos e complexos. 

É precisamente nesse ponto que se abre o diálogo com Joshua Greene, que 

também parte da teoria do processo dual, mas extrai conclusões um pouco diferentes. 

 

3.3.4 Emoção e raciocínio: Joshua Greene e as duas moralidades 

Joshua Greene inicia seu livro Tribos Morais103 (2014; 2018) tomando 

emprestado a parábola criada por Garret Hardin, em seu clássico ensaio The Tragedy 

of Commons (1968), sobre o dilema em que algumas tribos têm para criar suas 

ovelhas e suas estratégias para administrar as pastagens que são finitas, a fim de 

discutir o problema da moralidade. Embora Hardin (1968) estivesse mais preocupado 

com o problema da escassez de recursos e suas aplicações ambientais, 

evidentemente estão embutidas questões éticas em seu ensaio. Greene (2014) 

aproveita para dissertar sobre o problema estratégico que leva ao surgimento da 

moralidade comum por meio da evolução e ao mesmo tempo para explicar um novo 

problema, mais moderno, que aflige nossa vida em grandes metrópoles em um 

contexto diferente daquele que originou nossas capacidades morais. 

Fazendo eco à Hardin (1968), Greene (2014) pode que imaginemos uma 

floresta e quatro tribos de pastores de ovelhas convivendo ao seu redor. Cada tribo 

tem uma maneira diferente de lidar com a administração do rebanho e do pasto. A 

tribo que reside ao leste da floresta cria ovelhas todas em um pasto comum. E todas 

as famílias da tribo tem a mesma quantidade de ovelhas. A oeste vive outra tribo que 

partilha um pasto comum, porém cada família tem um rebanho de acordo com seu 

tamanho, portanto as famílias maiores têm mais ovelhas. Ao norte encontra-se uma 

tribo que tem uma regra diferente. Não há pasto comum e as famílias precisam ter um 

                                            
103 No original “Moral tribes: Emotion, reason, and the gap between us and them” (2014). A versão 
brasileira foi traduzida como “Tribos morais: a tragédia da moralidade do senso comum” (2018). Farei 
referência à versão original e a tradução principalmente em citações diretas. 



115 

 

lote de terra separados uns dos outros no qual seu rebanho pode pastar. E por fim, 

há a tribo do sul, onde as famílias partilham não só o pasto, mas também as ovelhas. 

Cada tribo tem sua maneira de administrar as coisas e um conjunto de regras 

explícitas e implícitas que regulam as práticas sociais entre seus membros. E embora 

a administração seja diferente, todas as tribos têm conseguido lidar com seus 

problemas. 

No entanto, um incêndio toma conta da floresta e a queima completamente. 

Após um período de chuvas, o que era uma floresta vira um campo enorme que pode 

muito bem virar terreno para a pastagem das ovelhas. Cada tribo quer reivindicar o 

seu direito às terras e o conflito está armado. Um novo problema surge. Antes cada 

tribo vivia isolada com seus recursos escassos e sua moralidade própria. Agora, cada 

tribo precisa lidar não apenas com seus problemas internos, mas também lidar com 

os interesses e necessidades das outras tribos a partir de valores e regras 

completamente diferentes. O que era administrável a partir de certos acordos internos 

à tribo em questão agora não é mais. É necessário negociar e encontrar algum ponto 

comum, uma moeda de troca, que seja aceita por ambas as tribos, caso contrário o 

único desfecho possível parece ser conflitos, guerras, roubos e morte.  

Essa trágica situação é o que Greene (2014; 2018) chama de tragédia da 

moralidade do senso comum. Nas suas próprias palavras: 

As tribos dos novos pastos estão envolvidas em conflitos cheios de rancor e 
com frequência sangrentos, mesmo que todos seus membros sejam, de 
diferentes maneiras, morais. Eles lutam não por serem fundamentalmente 
egoístas, mas por possuírem visões incompatíveis sobre como uma 
sociedade moral deve ser. Os desacordos não são apenas acadêmicos, 
embora eles também existam. Em vez disso, a filosofia de cada tribo está 
entremeada na vida cotidiana. Cada tribo possui sua própria versão do senso 
comum moral. As tribos dos novos pastos lutam não por serem imorais, mas 
por verem a vida nos novos pastos de perspectivas morais diferentes. Chamo 
isso de tragédia da moralidade do senso comum. (Greene, 2018, p.12) 

Como Greene (2014; 2018) aponta, a vida nos novos pastos exige que os 

membros das tribos agora tenham que lidar com membros de outras tribos, cujos 

valores são tão diferentes e cujas perspectivas morais são às vezes até antagônicas. 

A maneira de resolver os problemas em cada tribo é diferente e é necessário encontrar 

uma moeda comum para que seja possível a convivência. Mas a mesma moralidade 

comum que é capaz de resolver relativamente bem o problema da cooperação dentro 

de uma tribo é a causa da tragédia da moralidade do senso comum, pois não é capaz 

de solucionar os conflitos entre as tribos, já que ela sempre enfatiza o “nós” em relação 



116 

 

ao “eles”. Esse é o mesmo desafio que nós, humanos modernos, temos de enfrentar 

ao viver nos pastos das civilizações modernas. Na medida em que as sociedades 

humanas, com diferentes valores e concepções morais, passaram a conviver entre si, 

o problema de lidar com o pasto comum passou a ser um desafio trágico. “A parábola 

dos novos pastos é fictícia, mas a tragédia da moralidade do senso comum é real. É 

a tragédia central da vida moderna, a tragédia mais profunda por trás dos problemas 

morais que nos dividem”, aponta Greene (2018, p.12). 

Essa parábola serve de base para entender como e porque a moralidade 

surgiu, de um ponto de vista evolutivo. O ponto que Greene defende, e que parece 

ser compartilhado por muitos outros evolucionistas, é que “a moralidade evoluiu como 

solução para o problema da cooperação”, ou seja, “uma maneira de evitar a tragédia 

dos comuns” (Greene, 2018, p.28). O problema da cooperação é que de um ponto de 

vista evolucionista parece que os indivíduos de uma espécie sempre estão 

competindo uns com os outros, o que parece ser mais compatível com a busca por 

aquilo que promove o interesse próprio. Portanto, parece que há razões biológicas 

que apoiariam um egoísmo psicológico. O desafio é pensar por que razão um 

indivíduo se preocuparia mais com a vida de outro indivíduo? A resposta, no caso 

humano, estaria no fato de que por sermos seres sociais, por vivermos 

necessariamente em grupos para garantir nossa sobrevivência precisamos ser 

cooperativos, caso contrário teríamos dificuldades inclusive de passar adiante nossos 

genes. Isso implica que aqueles indivíduos mais propensos à cooperação eram mais 

bem aceitos nos bandos e tinham maior oportunidade de acasalar e transmitir seus 

genes, o que ao longo do tempo levou a serem selecionadas certas disposições 

psicológicas que promovem comportamentos cooperativos. No entanto, Greene 

(2018, p. 29) observa: 

A moralidade evoluiu para permitir a cooperação, mas essa conclusão vem 
com uma importante ressalva. Biologicamente falando, os seres humanos 
foram projetados para a cooperação, mas somente com algumas pessoas. 
Nosso cérebro moral evoluiu para a cooperação no interior de certos grupos, e 
talvez somente no contexto dos relacionamentos pessoais. Ele não evoluiu 
para a cooperação entre grupos (ao menos não todos os grupos). Como 
sabemos disso? Por que a moralidade não poderia ter evoluído para promover 
a cooperação de maneira mais geral? Porque a cooperação universal não 
condiz com os princípios que governam a evolução por seleção natural.  

Isso significa que somos projetados para sermos cooperativos, mas apenas 

com aqueles que identificamos que pertencem a nossa tribo. É claro que podemos 



117 

 

cooperar para além do tribalismo que está em nosso “DNA”104, mas essa não é uma 

tendência natural. E esse ponto explica muitas coisas acerca do comportamento 

humano no cotidiano, na vida pessoal e na vida pública.  

Portanto há dois problemas morais fundamentalmente distintos, segundo 

Greene (2014; 2018). O primeiro, que é mais básico, é: como superar o egoísmo e 

promover a preocupação com os demais membros do grupo, promovendo a 

cooperação? É o problema do “eu” versus “nós”. E esse problema a moralidade do 

senso comum parece resolver. Nosso cérebro evoluiu e desenvolveu a capacidade de 

solucionar esse problema. Nossas emoções morais evoluíram para orientar nossas 

decisões e guiar nossas ações por meio de um dispositivo reativo imediato. Ao ver 

algo que parece contrário à cooperação social, algo que prejudicará o “nós” (ou 

mesmo que seja um membro da tribo) e causará danos ao tecido social, 

imediatamente temos reações emocionais que funcionam como um alarme que soa 

em nosso cérebro nos dizendo “isto é errado!”. O que contamos a nós mesmos (isto, 

é, o que racionalizamos a posteriori) é parte da maneira como funciona a mente 

humana, mas a base psicológica para o que consideramos errado, segundo Greene, 

é puramente emocional.  

O segundo tipo de problema moral é mais complexo e deriva da tragédia da 

moralidade do senso comum, que é: como resolver o conflito de interesses entre o 

“nós” e o “eles”? Como já foi dito, fomos projetados para termos um senso de pertença 

ao bando, mas não fomos projetados para lidar com o mesmo tipo de tolerância com 

membros de outros bandos ou tribos. Nossa resposta emocional nem sempre é a mais 

adequada e muitas vezes é violenta ou selvagem. Isso também explica muita coisa, 

como o racismo, xenofobia e outros diversos preconceitos que enfrentamos até hoje. 

A grande ironia, conforme observa Greene (2018, p.21), é que “a maquinaria moral de 

nosso cérebro soluciona o primeiro problema e cria o segundo”. O grande desafio, 

portanto, é encontrar uma alternativa para a moralidade do senso comum que está 

enraizada nas emoções morais que estão vinculadas às necessidades tribais. Por isso 

Greene aponta a necessidade de irmos além da moralidade comum e encontrarmos 

uma metamoralidade, isto é, uma “filosofia moral global que possa mediar as 

moralidades das tribos opostas, assim como a moralidade da tribo medeia os 

interesses opostos de seus membros” (Greene, 2018, p. 22). 

                                            
104 O termo “DNA” aqui é usado apenas de uma forma figurada e não tem a intenção de afirmar que 
nosso DNA, literalmente, carrega algum conteúdo moral. É apenas uma forma de expressão. 



118 

 

Temos, pois, duas moralidades em tensão, aquela moralidade básica que 

advém de nossas relações tribais, que está amparada em nossas emoções morais, 

que estão enraizadas em nosso cérebro primitivo, e suas necessidades primitivas de 

cooperação em um contexto totalmente diferente daquele em que vivemos hoje, e 

uma metamoralidade que deveria conseguir acomodar diferentes concepções morais 

rivais em uma visão uniforme que conseguisse mediar os conflitos e estabelecer 

meios racionais de resolver nossos problemas sociais de maneira mais ampla entre 

as diferentes tribos (ou sociedades) do planeta. A função dessa metamoralidade, 

como deixa claro Greene (2018, p.22), é “realizar o câmbio entre valores tribais 

opostos, e esse câmbio exige uma moeda comum, um sistema unificado para 

mensurar valores ”. 

Há várias filosofias morais candidatas à metamoralidade, no entanto Greene 

(2014; 2018) advoga a favor do utilitarismo, ou como prefere chamar na sua versão, 

o Pragmatismo Profundo. Para Greene, o utilitarismo seria a metamoralidade que é 

capaz de resolver conflitos e impasses morais que outras teorias não são capazes, e 

a explicação está na estrutura psicológica do cérebro dual. Segundo Greene “o 

utilitarismo é construído a partir de valores e processos de raciocínio que são 

universalmente acessíveis e, portanto, fornecem a moeda comum de que 

necessitamos”. Embora concorde que uma metamoralidade é necessária para a 

convivência social de modo mais ampla, não estou certo de que o utilitarismo é a 

melhor solução, mas argumentarei a esse respeito nos capítulos finais da tese. De 

qualquer forma, é bastante significativa essa distinção entre essas duas formas de 

moralidade, ou essas duas camadas morais, que estão amparadas em duas maneiras 

diferentes de pensar. Penso que esse deve ser uma descoberta importante de Greene 

que deveria ser levada a sério.  

3.3.4.1 Maquinaria moral: moralidade rápida e lenta 

Além da metáfora das tribos e do pasto, Greene (2014; 2018) se vale de outra 

metáfora para explicar sua teoria sobre a diferença entre as duas moralidades. De 

acordo com Greene, o cérebro humano é como uma câmera dual, que contém o modo 

automático e o modo manual. Quando usamos uma câmera fotográfica no modo 

automático, por exemplo, deixamos as configurações ajustadas de tal modo que a 

própria câmera regula a luminosidade do ambiente e permite que possamos tirar boas 



119 

 

fotos sem termos que ficar regulando manualmente a cada foto que batermos. Mas se 

quisermos tirar uma foto diferenciada, uma foto profissional, por exemplo, talvez 

tenhamos que modificar a configuração da câmera para o modo manual e ajustarmos 

da maneira adequada aos nossos propósitos. É claro que esse é um processo mais 

trabalhoso e exige maior concentração. É uma atividade mais trabalhosa e racional. 

É muito mais prático deixar que o modo automático faça todo o trabalho. E na maior 

parte do tempo deixar a câmera no modo automático é bastante útil e suficiente para 

fotos do dia a dia. 

O mesmo ocorre com nosso cérebro, segundo Greene (2014; 2018). O cérebro 

seria como essa câmera dual contendo o modo automático e o modo manual. O modo 

automático é o modo de pensar que é comandado por emoções e respostas 

automáticas a estímulos do ambiente. Por meio do hábito desenvolvemos a 

capacidade de responder automaticamente a certos problemas e rapidamente agimos 

sobre ele. E boa parte da estrutura psíquica por trás desse modo automático é guiada 

por emoções. 

Emoções são processos automáticos. Você não pode escolher experimentar 
uma emoção da maneira como pode escolher contar até dez em sua cabeça. 
(No máximo, pode escolher fazer algo que provavelmente provocará uma 
emoção, como pensar em alguém que ama ou odeia.) Emoções, como 
processos automáticos, são mecanismos para adquirir eficiência 
comportamental. Como as configurações automáticas de uma câmera, 
produzem comportamentos em geral adaptativos, sem necessidade de 
pensamento consciente sobre o que fazer. E, como as configurações 
automáticas de uma câmera, o design das respostas emocionais — a 
maneira como associam inputs ambientais a outputs comportamentais — 
incorpora as lições de experiências passadas.  (Greene, 2018, p.133) 

Na maior parte do tempo precisamos desse sistema de pensamento 

automático. O modo automático é uma forma que o cérebro encontrou de economizar 

energia que seria desperdiçada desnecessariamente para pensar ativamente sobre 

uma situação a fim de encontrar a solução para um problema cuja resposta automática 

é muito mais rápida e eficiente. As emoções estão na base do modo automático. Se 

alguém tentar assassinar um bebê da tribo, por exemplo, haverá uma resposta 

emocional imediata que nos levará a concluir que aquilo é errado e cruel. Há 

evidentemente uma conexão entre nossas crenças conscientes e a base emocional 

por trás delas. Por isso Greene diz que “emoções exercem pressão sobre o 

comportamento. Elas são, em resumo, processos automáticos que nos dizem o que 

fazer” (Greene, 2018, p. 134). Mas em algumas situações, quando precisamos 



120 

 

resolver algo mais complexo, cujo modo automático não oferece as melhores 

respostas ou soluções, precisamos mudar a chave do nosso cérebro para o modo 

manual de pensar, isto é, o raciocínio. 

O modo manual do cérebro (isto é, sua capacidade de cognição controlada) 
funciona de modo fundamentalmente diferente das configurações 
automáticas. De fato, a função da cognição controlada é solucionar 
problemas que não podem ser solucionados pelas configurações 
automáticas. (Greene, 2018, p.142) 

O modo manual é extremamente sofisticado e está associado ao uso do córtex 

cerebral e é uma capacidade cognitiva elevada entre outras espécies de animais, 

mesmo entre primatas. Essa é provavelmente uma capacidade que certamente nos 

diferencia muito de outros animais e nos permitiu grandes feitos, como criar a cultura 

e a civilização. Greene argumenta que essas duas funções distintas do cérebro, esses 

dois modos de operar o pensamento estão na base das duas formas de moralidade 

distintas. A moralidade básica, ou moralidade de senso comum, se desenvolveu com 

uma resposta emocional nos moldes do modo automático de pensar. É por isso que 

somos muitas vezes tão ferrenhos quanto a nossas concepções morais que possuem 

fortes emoções associadas. Já o modo manual, o raciocínio, seria capaz de 

fundamentar outro tipo de moralidade, menos emocional e mais racional. 

Greene apresenta em seu livro uma série de experimentos psicológicos e 

estudos empíricos realizados que evidenciam essa distinção. Ele utiliza especialmente 

o clássico problema do trolley (problema do bonde) para explicar o seu ponto. O velho 

problema do bonde, criado originalmente por Phippa Foot, e depois tornado popular 

nos escritos de Judith Jarvis Thomson, é bastante conhecido. Na versão original, Foot 

(1967) imagina a seguinte situação: um bonde sem freio vem em direção de um grupo 

de 5 trabalhadores que estão distraídos trabalhando nos trilhos. Eles não ouvem o 

bonde chegando. O maquinista tem a alternativa de mudar o curso do bonde e seguir 

por outros trilhos, apesar de haver lá um único trabalhador nesse caminho. Ou seja, o 

maquinista tem de escolher entre seguir pelo caminho original, no qual matará 5 

trabalhadores ou optar pelo caminho onde matará apenas um trabalhador. Apesar do 

dilema gerar inúmeras controversas, a solução para esse primeiro caso, para a 

maioria das pessoas, parece óbvia: o maquinista deve mudar a rota do bonde para 

evitar a morte dos 5 trabalhadores, mesmo que isso significa a morte do outro 

trabalhador. Essa parece ser a resposta mais evidente ou menos controversa, mas 

por quê? Qual a razão? Que regras ou princípios estão por trás dessa intuição moral? 



121 

 

Claro que o ideal seria uma alternativa em que ninguém morresse, mas como isso não 

é possível parece que o ideal é evitar o maior dano ou salvar o maior número de vidas. 

A resposta de Foot (1967) é que o que justifica a morte de 1 trabalhador nesse caso 

é o Princípio do Duplo Efeito. Algumas ações produzem efeitos duplos e antagônicos. 

Por um lado, salvamos cinco vidas, que é o objetivo principal, mas temos um efeito 

colateral que é a morte de uma outra pessoa. A ação é aceitável porque a alternativa 

oposta produziria um afeito mais danoso. Para os consequencialistas a resposta 

também parece clara: matar 5 pessoas é uma consequência pior do que a morte de 

uma única pessoa.  

Mas uma segunda versão do trolley problem, elaborada por Thomson (1985), 

é que realmente tornou o dilema moral do trolley algo realmente paradigmático. 

Thomson (1985) imagina a seguinte versão alternativa: o bonde desenfreado segue o 

seu destino onde 5 pessoas estão presas aos trilhos, no entanto há uma passarela 

(ou ponte) sobre os trilhos onde você está parado e ao seu lado há um homem grande 

(com uma enorme mochila)105. Você percebe que se o empurrar lá embaixo será 

suficiente para parar o bonde impedindo a morte das cinco pessoas presas nos trilhos. 

Essa versão conhecida como o Problema da Passarela nos causa um enorme 

estranhamento. Parece evidente que empurrar o homem lá embaixo não seria a coisa 

certa a se fazer. Para muitos isso é claramente imoral. Mas por quê? Qual a diferença 

entre o primeiro caso e o segundo? Afinal de contas, trata-se da mesma quantidade 

de pessoas envolvidas. Ou será que números não importam?106 No primeiro caso 

estamos dispostos a matar uma pessoa para salvar cinco, mas no segundo 

aparentemente não. Mas qual a diferença? Ou será que deveríamos realmente 

empurrar o homem lá embaixo e sermos coerentes com o raciocínio do primeiro caso?  

Greene (2014; 2018), no entanto, está mais preocupado em entender porque 

nós mudamos de opinião em relação ao caso 1 e a caso 2. Qual o motivo por trás 

disso? Haveria uma razão psicológica, uma explicação neurocientífica para essa 

questão? Greene acha que sim. Para ele o que está em jogo é justamente o tipo de 

raciocínio que utilizamos para lidar com cada uma das situações. No primeiro caso, 

como estamos raciocinando a distância, de forma hipotética e não estamos 

comprometidos emocionalmente com a cena e nem com os personagens dela (eles 

                                            
105 Na versão original, era um homem gordo (fat man), mas por ser considerado algo preconceituoso o 
exemplo foi trocado na literatura por um “homem grande com uma mochila”. 
106 Sobre a discussão se números importam para a ética, ver Taurek, 1977.  



122 

 

não têm rosto ou história, nem são nossos conhecidos), nós simplesmente utilizamos 

o modo manual do nosso cérebro e chegamos a uma conclusão baseada em um 

cálculo utilitarista. Essa é a razão, inclusive para Greene defender o tipo de raciocínio 

presente no utilitarismo sendo uso mais eficaz do modo manual. Já no segundo caso, 

quando nos colocamos em cena e temos a difícil decisão de empurrar (tocar a pessoa) 

e causar sua morte, mesmo que seja para salvar outras vidas, imediatamente o modo 

automático faz soar um alarme emocional nos dizendo que aquela conduta é imoral. 

Simplesmente somos tomados por essa crença que ofusca o raciocínio e não nos 

deixa concluir que formalmente se trata do mesmo dilema.  

É por isso que Greene (2014; 2018) acha que o modo automático não é 

suficiente para lidar com diversos problemas e dilemas morais que fazem parte da 

vida contemporânea nas grandes sociedades de hoje. A tese de Greene é que por 

trás do modo automático, está o aparato emocional que nos liga à lógica tribal de 

cooperação. Muitos sistemas morais e até algumas teorias filosóficas não são nada 

mais do que racionalizações (tentativas de fornecer às vezes longas cadeias de 

raciocínios metafísicos) para justificar crenças e intuições morais que na verdade tem 

um fundamento emocional e estão ligadas ao modo automático do cérebro. Portanto, 

nem sempre intuições morais, baseadas no modo automático, podem estar corretas. 

Elas podem nos guiar para conclusões errôneas e são a causa de muitos moralismos, 

conflitos sociais e até da polarização política. A saída é apostar na lógica do modo 

manual de pensar e solucionar problemas. É fazer uso da racionalidade, indo além 

das intuições morais básicas, e encontrar um modo de resolver dilemas morais.  

Para Greene (2014; 2018), como já foi dito, o modo manual apoia o tipo de 

racionalidade presente no cálculo utilitarista. Embora o utilitarismo nem sempre irá 

agradar a todos e certamente irá contra muitas crenças e intuições morais que estão 

amparadas no modo automático, Greene considera que é a única forma de 

resolvermos conflitos globais. Temos de apostar na moeda comum do utilitarismo para 

superar nossas diferenças e controvérsias. Quando não houver dilemas, podemos 

usar a moralidade do senso comum ou presente em nossa cultura. Ela é suficiente na 

maior parte das vezes, mas em situações controversas precisamos de uma 

metamoralidade, amparada no modo manual de pensar. 

A grande contribuição de Greene, de um ponto de vista experimental, foi 

mostrar que dilemas morais distintos ativam de maneira diferenciada esses sistemas. 

Experimentos com dilemas do tipo “trolley problem” evidenciam que respostas 



123 

 

emocionais (como recusar empurrar alguém do alto de uma ponte) pertencem ao 

Sistema 1, enquanto escolhas utilitaristas (sacrificar um para salvar cinco) envolvem 

maior engajamento do Sistema 2. Greene vai além de uma descrição psicológica: ele 

defende que o Sistema 2 deve ter primazia em conflitos intergrupais, porque fornece 

critérios mais imparciais e universalizáveis.  

Ao contrário de Haidt (2001;2020) e Prinz (2006; 2007;2022), Greene (2004; 

2014; 2018) não reduz a moralidade a emoções ou intuições: ele reconhece seu papel, 

mas enfatiza a capacidade humana de transcendê-las por meio da reflexão. Na sua 

visão apenas o raciocínio pragmático pode guiar a humanidade em contextos de 

pluralismo moral e cooperação global. 

Minha intenção ao expor a teoria de Greene é justamente evidenciar que o 

raciocínio tem um papel central em um tipo de moralidade necessária para a vida nas 

grandes sociedades modernas. A moralidade comum (moralidade tribal), baseada no 

modo automático pode ser útil no dia-a-dia, mas quando falta afeição e simpatia, 

ficamos em um limbo moral. Por isso precisamos também de uma moralidade baseada 

na razão. Embora Greene não seja exatamente um construtivista, sua conclusão abre 

justamente a porta que uma abordagem construtivista mostrar as suas cartas no jogo 

da moralidade. 

 

3.3.5 A síntese: naturalismo construtivista e o modelo do processo dual 

A tensão entre essas duas formas de encarar a moralidade — a racionalista e 

a sentimentalista — permanece um dos pontos centrais da filosofia moral atual. 

Ambas contam com fortes argumentos em sua defesa e oferecem perspectivas 

complementares. Nesse contexto, a proposta que defendo nesta tese não pretende 

simplesmente resolver a tensão em favor de um dos polos, mas oferecer uma 

descrição mais ampla que reconhece a contribuição de ambos: as emoções fornecem 

a base naturalista e motivacional da moralidade, enquanto a razão prática cumpre a 

função de articular e justificar normativamente os princípios que orientam a vida social. 

Nesse sentido o sentimentalismo construtivo de Prinz (2007) foca justamente 

na base emocional da moralidade, embora reconheça o papel da cultura na 

construção de nossas percepções e crenças morais. Em minha visão Prinz traz uma 

contribuição significativa ao propor o conceito de sentimento prescritivo, mas ao meu 



124 

 

ver ele demonstra mais o aspecto motivacional que impele alguém a agir ou reagir 

favorável ou negativamente à um certo comportamento ou atitude, do que uma forma 

de derivação de normas de fatos ou uma justificação de porquê um dever deve ser 

observado. Ainda que exista um conteúdo emocional vinculado aos nossos conceitos 

de certo e errado, de um ponto de vista subjetivo, de um ponto de vista objetivo, penso 

que falte uma peça nesse quebra-cabeças. As emoções explicam porque 

consideramos uma ação errada, mas não justificam porque deveríamos achar essa 

ação errada.  

O intuicionismo social de Haidt (2001) reforça o papel basilar que emoções e 

intuições presentam em nossas concepções morais. Haidt apesenta a moralidade 

conectada ao modo automático de pensar (o sistema 1) e mostra, assim como Prinz, 

que a socialização tem um papel significativo em como essas intuições morais são 

moldadas. No entanto, Haidt (2001;2020), assim como Prinz (2006;2007;2022), 

parecem ignorar o papel que a racionalidade pode ter na construção da moralidade. 

Haidt (2020) é bastante cético, na verdade quanto, a possibilidade de o raciocínio 

assumir o comando de nossa vida moral. Não somos guiados pela racionalidade, no 

máximo a usamos para corroborar crenças e intuições que já temos. Então, da mesma 

forma como Prinz (2007) pensa que a moralidade é uma construção emocional e não 

racional da moral, Haidt (2020) provavelmente concordaria que se a moralidade é 

construída ela seria uma construção social baseada nas intuições do sistema 1, mas 

não uma construção racional. Tanto Prinz quanto Haidt parecem negar a possibilidade 

que o sistema 2, isto é, o raciocínio, poderiam ser a fonte uma outra forma de pensar 

a moralidade. 

Greene (2014; 2018), por sua vez, oferece uma leitura diferente e mais aberta 

a inclusão do raciocínio como causa autônoma de uma forma de abordar a moralidade 

diferente. A partir do modelo do processo dual, Greene (2014) sustenta que o sistema 

2 é capaz de propor correções do sistema 1 e não apenas racionalizações que 

corroborem o que as intuições ou emoções já definiram como o que seria moralmente 

aceitável ou desprezível. Portanto Greene abre uma porta para uma maior autonomia 

do sistema 2 e da moralidade que dele decorre. Embora Greene faça uma defesa 

explícita do utilitarismo (que ele chama de pragmatismo profundo), penso que a 

mesma linha de argumentação pode ser usada para defender a entrada do 

construtivismo na arena das disputas entre teorias morais. 



125 

 

Portanto, a teoria do processo dual, fornece uma moldura conceitual 

fundamental para o diálogo entre naturalismo e construtivismo. Ela evidencia que a 

moralidade não pode ser reduzida a emoções nem a raciocínio puro, mas emerge da 

interação dinâmica entre ambos. É nesse ponto que a discussão com Haidt e Greene 

é crucial: enquanto Haidt (2001) acentua os limites do raciocínio e o poder das 

intuições, Greene (2004;2014), partindo do mesmo pressuposto, defende a 

possibilidade de basear nossas convicções morais por meio do raciocínio prático, 

especialmente quando a moralidade intutivo-emocional falha ou não é suficiente (veja-

se os dilemas do trolley problem). Essa perspectiva abre caminho para um diálogo 

mais próximo com o construtivismo moral. 

A partir dessa comparação, minha tese propõe uma síntese. Concordo com 

Prinz (2007) e Haidt (2001) ao reconhecer que a moralidade tem uma base natural e 

intuitiva (Sistema 1), moldada pela evolução e modulada culturalmente. Porém, 

seguindo Greene (2014) – e em diálogo com autores como Tomasello (2016), Kitcher 

(2011), Buchanan e Powell (2018), proponho que a racionalidade prática (Sistema 2) 

abre espaço para um construtivismo moral. Esse construtivismo não nega as raízes 

emocionais da moralidade, mas se assenta sobre elas, reinterpretando e 

reconstruindo normas de maneira reflexiva, deliberativa e cooperativa. 

Em outras palavras, o processo dual, portanto, é uma das chaves conceituais 

que permite articular intuição e raciocínio, emoção e racionalidade. Permite 

pavimentar o caminho onde naturalismo e construtivismo se encontrarão. 

 

 

    



126 

 

3.4 CONCLUSÃO DO CAPÍTULO 

Este capítulo pretendeu oferecer alguns elementos teóricos em favor da tese 

de que a moralidade possui uma base natural, ancorada em disposições psicológicas 

e emocionais que surgiram e se desenvolveram ao longo da história evolutiva de 

nossa espécie. Essas disposições não surgem de modo arbitrário, mas respondem a 

exigências adaptativas ligadas à cooperação social, como respostas à transformações 

socioculturais que condicionaram a vida de nossos ancestrais. Intuições e emoções 

morais — frequentemente associados a processos cognitivos rápidos e automáticos 

(sistema 1) — desempenham um papel fundamental na constituição do senso moral 

ordinário.  

Ao mesmo tempo, o capítulo procurou mostrar que essa base natural, embora 

necessária, não é suficiente para explicar a moralidade em toda a sua complexidade. 

Ainda que sentimentos de afeição, simpatia e aversão à injustiça forneçam o núcleo 

motivacional da vida moral, há boas razões para sustentar que a moralidade humana 

se transforma qualitativamente à medida que a vida social se torna mais ampla, 

institucionalizada e culturalmente mediada.                                                                                                                                   

Nesse sentido, a análise desenvolvida neste capítulo aponta para um 

deslocamento progressivo de uma moralidade predominantemente baseada na 

simpatia e na proximidade emocional para formas mais elaboradas de normatividade, 

frequentemente associadas a ideias de justiça, imparcialidade e responsabilidade 

coletiva. Tal transformação não pode ser plenamente compreendida apenas em 

termos evolucionistas ou naturalistas estritos, uma vez que envolve processos de 

aprendizagem social, transmissão cultural, reflexão crítica e reconstrução normativa. 

Embora o naturalismo ofereça uma explicação convincente para a gênese e a 

estabilidade de certos padrões morais básicos, ele encontra limites quando se trata 

de explicar a normatividade propriamente dita, o caráter sistemático das normas 

morais e a possibilidade de progresso moral orientado por razões. 

Essas considerações preparam o terreno para o capítulo seguinte, no qual será 

examinada a dimensão construtiva da moralidade. O objetivo será mostrar de que 

modo abordagens construtivistas contribuem para a compreensão da normatividade 

moral, ao enfatizar o papel da deliberação racional, das práticas sociais e dos 

procedimentos de justificação na constituição das normas. Ao articular a base natural 



127 

 

da moralidade com sua dimensão construtiva, busca-se avançar em direção a uma 

concepção mais abrangente da moralidade, capaz de integrar explicações descritivas 

de sua origem com uma teoria metaética da normatividade e da objetividade moral. 

 

Em suma, a base natural da moralidade está vinculada às emoções e intuições 

morais (sistema 1) e tem sua gênese na nossa história evolutiva. A moralidade surge 

de uma necessidade de cooperação. A origem da moralidade está ligada a suas raízes 

biológicas, mas há razões para pensar que a cultura tem um papel significativo na 

transformação do senso moral básico – ligado a sentimentos de afeição e simpatia –, 

em uma moralidade mais complexa e sistematizada, que corresponde a vida em 

grandes sociedades. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



128 

 

4 CONSTRUINDO A MORALIDADE: O CONSTRUTIVISMO ENTRE O RACIONAL 

E O SOCIAL 

 

Esse capítulo tem o objetivo de discutir a ideia de construção da moralidade, 

inspirada pelo construtivismo. Nesse sentido é importante explorar os conceitos que 

estão relacionadas às teorias construtivista. O capítulo será divido em duas partes, 

uma explorando o construtivismo ético e o sentido em que a moralidade (pelo menos 

no que tange à dimensão normativa) é fruto de uma construção racional – isto é, 

fundada em requisitos da racionalidade prática que agentes morais em um contexto 

de construção (hipotético ou não) estão inseridos. Nesse sentido, um olhar para o 

construtivismo filosófico (ético e político) será fundamental. Minha atenção se dará 

para autores como Rawls, Korsgaard e O’Neill, embora a contribuição de outros 

construtivistas não possa ser negligenciada. 

Na segunda parte, vou discutir a ideia da moralidade como uma “construção 

social”, em um sentido um pouco diferente, que nos levará a discutir as possíveis 

conexões entre o construtivismo ético, em um sentido filosófico, com o que tem sido 

chamado de construtivismo social ou construcionismo. Terminarei discutindo a teoria 

da construção social de John Searle, como fio condutor que permite conectar a 

abordagem construtivista com uma abordagem naturalista da moralidade.  

 



129 

 

4.1 A CONSTRUÇÃO RACIONAL: O CONSTRUTIVISMO ÉTICO 

Essa primeira parte visa discutir alguns elementos centrais do que tem sido 

chamado de construtivismo ético ou moral. O construtivismo é um campo vasto e essa 

seção não pretende abranger todas as formas de construtivismo. Procurarei discutir 

alguns pontos centrais e me concentrarei em algumas elaborações mais influentes do 

construtivismo no campo da filosofia moral. 

4.1.1 O que é o construtivismo ético? 

“Construtivismo” é um termo muito utilizado em diferentes contextos, quer na 

filosofia ou fora dela. Fora da filosofia o termo “construtivismo” é utilizado para rotular 

diferentes teorias, abordagens ou metodologias que nem sempre estão em sintonia 

ou referem-se as mesmas coisas ou nem mesmo coincidem com o seu objeto de 

investigação ou análise, bem como diferem em seus fundamentos e pretensões. 

107Mesmo na filosofia há usos distintos em campos diferentes. Podemos falar em 

construtivismo na política108, na epistemologia e até na metafísica. Mas o que interessa 

aqui é o uso do termo no contexto da investigação ética.  Apesar de pontos de conexão 

entre dimensões pode ser fecundo e iluminar diferentes aspectos da investigação aqui 

proposta, não é minha pretensão aqui levar em consideração todas as possibilidades 

e conexões possíveis, embora possa fazer referência a um ou outro aspecto de um 

uso diferente ou abordagem distinta para o termo “construtivismo”. Meu foco, contudo, 

é entender o construtivismo em ética. E mesmo no campo da ética, temos diferentes 

interpretações e variações do construtivismo. Portanto, é válido situarmo-nos dentro 

do campo de investigação do construtivismo ético, assim como foi feito com o 

naturalismo, a fim de tornar mais claro ao que estou me referindo ao usar o termo. 109 

Mas então, o que é construtivismo moral ou ético? É difícil dar uma definição 

precisa do que seja o construtivismo. Contudo podemos tentar aproximarmo-nos de 

algumas ideias centrais. Ainda que existam interpretações diferentes do 

                                            
107 Para uma visão do construtivismo na educação ver Becker (1992) 
108 Sobre o construtivismo no âmbito da filosofia política, ver Williams (2024) 
109 No meu caso é ainda mais importante, já que vou propor algumas modificações no construtivismo 
que incorporam ideias de outras interpretações do construtivismo, quer do construtivismo social ou 
construcionismo, quer de uma interpretação epistêmica do construtivismo ou política no caso de Rawls. 



130 

 

construtivismo, existe uma ideia subjacente na posição construtivista, como o próprio 

termo já indica, de que a moralidade é uma construção humana, e não uma 

descoberta objetiva da realidade. Essa é a ideia básica construtivismo, inspirada na 

metáfora da construção: a moralidade não é uma questão de descoberta, mas de 

construção. A moralidade é simplesmente construída pelos agentes morais. Isso 

significa que não há uma ordem moral independente de agentes morais no qual 

podemos utilizar como referência para nossos juízos avaliativos. Em outras palavras, 

não há fatos morais dados no mundo que podem ser descobertos independente 

daquilo que os próprios agentes criam ou produzem. Como enfatiza Bagnoli (2013, 

p.1) : “A ideia central por trás do construtivismo é que os valores morais e as normas 

morais não são descobertos ou revelados a nós como se fossem deuses, mas sim 

construídos por agentes humanos para fins específicos.” 

Em geral, os diferentes tipos de construtivismo moral compartilham a ideia de 

que as normas morais são construídas e que sua justificativa objetiva não se baseia 

em fatos objetivos sobre o mundo, mas em processos de deliberação que tomam por 

base princípios da razão prática e outros valores já presentes na cultura social, 

convicções ou convenções morais já estabelecidas110.  

Esse parece ser um dos aspectos centrais que unem os construtivistas. 

Contudo, a divergências ocorrem justamente no modo pelo qual cada construtivismo 

entende como se dá essa construção moral, ou seja, a divergência se dá na 

interpretação acerca do que significa dizer que os valores e normas morais são 

construídos e não descobertos e o que isso implica. Qual a natureza dessa 

“construção”? O que significa dizer que a moralidade é construída e o que isso 

acarreta em termos normativos e metaéticos? Nesse ponto há divergência entre os 

construtivistas kantianos e não kantianos (como os construtivistas humeanos), por 

exemplo, ou entre aqueles que interpretam o construtivismo apenas como uma teoria 

normativa e outros que reivindicam seus status na metaética.  

Uma abordagem proeminente em debates recentes afirma que verdades 
normativas sobre a relação entre racionalidade, moralidade e agência são 
melhor capturadas pelo desenvolvimento da metáfora da construção. A ideia 
geral é que verdades sobre nossas ações racionais como agentes racionais 
e morais são construções do raciocínio prático correto, e não aquelas 
produzidas por convenções, apreendidas por meio de insights ou descobertas 
ou aprendidas por meio da prática. É importante ressaltar que existe um 
método para a construção, embora seu status e características tenham sido 

                                            
110 Tratarei mais especificamente dessa dimensão social do construtivismo na próxima seção. 



131 

 

concebidos de forma diferente por diversas teorias construtivistas. Como 
resultado, explicar o que unifica tais visões e o que as distingue das demais 
tem se mostrado uma tarefa desafiadora. (Bagnoli, 2022, p. 1) 

Tomando em consideração o que foi dito, parece que há dois elementos 

básicos centrais na ideia de construtivismo. O primeiro tem a ver com a ideia que a 

moralidade é construída em algum sentido relevante. O segundo é que não há uma 

ordem moral independente de nós. A minha tese propõe uma interpretação que 

subverte um pouco essas duas teses gerais, porque aceita que a moralidade é 

construída em um sentido relevante, mas também se baseia em uma ordem moral 

independente de nós, que é a base realista e naturalista. Por isso considero minha 

tese híbrida e não um construtivismo puro. 111  

4.1.1.1 Breve percurso histórico do construtivismo ético 

De um ponto de vista histórico, o construtivismo como uma abordagem 

filosófica ético-política vem sendo explorada por diferentes filósofos nas últimas 

décadas, desde a publicação da Dewey Lecture de Rawls intitulada Kantian 

constructivism in moral theory (1980). Rawls tem sido creditado por instituir o método 

construtivista na política e na moral, revitalizando uma interpretação kantiana sobre 

como proceder eticamente (Bagnoli, 2013).  

Embora o termo ‘construtivismo’ tenha ganhado centralidade nos debates 

filosóficos contemporâneos principalmente a partir de Rawls, sua base conceitual e 

teórica remonta o período iluminista, tendo suas raízes no projeto contratualista e na 

filosofia kantiana. Os contratualistas, como Hobbes e Rousseau, tiveram importância 

central para introduzir a ideia, ainda que hipotética, de que um procedimento artificial 

de deliberação racional, seja individual ou coletivo, é capaz de criar uma nova ordem 

moral ou política, dando um tipo de base objetiva para o conteúdo normativo das 

práticas sociais.112  Nessas teorias já encontramos a intuição básica, também presente 

no construtivismo, de que as normas que regem a vida coletiva (quer morais ou 

políticas) não são encontradas no mundo, mas surgem através de processos de 

deliberação racional – quer sejam acordos ou contratos ou alguma outra forma de 

                                            
111 Se isso configura alguma forma de distorção da ideia central construtivista e torna a minha tese não 
construtivista em um sentido forte, não há problema, afinal a minha tese não tem a pretensão de se 
apegar às definições padrões porque acho que elas não são suficientes. 
112 Para uma visão abrangente do contratualismo clássico, ver Cudd e Eftekhari (2025). 



132 

 

procedimento que selecione os princípios norteadores da conduta no âmbito 

coletivo.113 

Kant por sua vez, como se sabe, é tomado talvez como a figura mais 

emblemática da abordagem construtivista no período moderno, já que a ideia base 

kantiana é de que a moralidade – enquanto princípios norteadores da vida prática –, 

é estabelecida por agentes racionais, que vistos como legisladores da moral, criam ou 

constroem o reino moral – ou nos termos de Kant, o “reino dos fins” (Kant, 2009). No 

caso kantiano, o que define a moralidade não é o acordo ou contrato entre os agentes, 

mas o reconhecimento de que a razão prática contém os princípios morais que devem 

orientar a prática moral, o que é estabelecido através do imperativo categórico, 

interpretado aqui como o procedimento pelo qual podemos selecionar as normas que 

são universais, e por isso morais, daquelas que não são.114 

Mas foi apenas no século XX que o construtivismo passou a ser tematizado 

como uma posição filosófica distinta, sobretudo a partir da releitura de Rawls tanto 

dos contratualistas clássicos quanto da ética de Kant. Ao elaborar a sua Teoria da 

Justiça (2000), Rawls nos legou um modelo paradigmático de construção 

procedimental de princípios normativos – princípios de justiça e equidade – que se 

tornaram um ponto de virada na filosofia prática, revitalizando o interesse pela 

fundamentação normativa da ética e da política (Darwall et al, 2013). Embora o 

interesse e objetivos de Rawls não fossem diretamente relacionados a questões de 

metaética, a influência do pensamento rawlsiano extrapolou o âmbito da investigação 

normativa e adentrou também ao debate metaético (Bagnoli, 2021). 

Depois de Rawls, o construtivismo passou a se desdobrar em múltiplas 

vertentes, algumas mais centradas na filosofia política ou em temas de ética 

normativa, enquanto outras levaram abordagem construtivista para o campo 

metaético. Ronald Milo (1990), por exemplo, defendeu uma abordagem construtivista 

na metaética. Ele defendeu que o construtivismo de Rawls tem implicações na 

metaética e procurou desenvolver uma visão própria, inspirada em Rawls, que ele 

chamou de construtivismo constratualista (Milo, 1990)115. 

                                            
113 Sobre a relação entre construtivismo e constratualismo ver O’Neill, 2003. 
114 Sobre o construtivismo kantiano ver: Rawls,1980; Bagnoli, 2016; O’Neill, 2000; Hill, 1989. 
115 “O construtivismo contratualista (contractarian constructivism), como devo chamá-lo, sustenta que 
as verdades morais são mais plausivelmente interpretadas como verdades sobre uma ordem social 
ideal, em vez da ordem natural (ou alguma curiosa não natural) das coisas. É verdade (ou é um fato) 
que certo tipo de ato é errado, por exemplo, apenas no caso de uma ordem social que proíbe tais atos 



133 

 

Dentre os nomes mais relevantes do construtivismo, depois de Rawls, há a um 

destaque significativo para os trabalhos de Christine Korsgaard e Onora O’Neill. 

Korsgaard (1996; 2000; 2008) transporta o construtivismo para a ética normativa 

propriamente dita, também estabelecendo fontes com o debate metaético, 

defendendo que a normatividade emerge da constituição da agência racional. Para 

Korsgaard (1996), os princípios morais não são dados, mas construídos a partir de 

um processo de reflexividade sobre as obrigações morais que surgem do fato de 

sermos agentes racionais capazes de agir de forma deliberada e autônoma. Ela 

enfatiza que a moralidade tem sua raiz na agência e na constituição da racionalidade 

prática. Essa abordagem de Korsgaard (2008), centrada na razão prática tem um peso 

não apenas normativo, mas sobretudo na metaética. Aliás, justamente o ponto para 

Korsgaard (1996) é que não é possível compreender a moralidade completamente 

sem adentramos o problema normativo. Logo essa é uma questão que diz respeito à 

natureza da própria ética.  

Dentre os que defendem uma abordagem construtivista tanto na ética quanto 

na política destaca-se a filósofa Onora O’Neill, que por sua vez, propôs uma leitura 

construtivista mais próxima de Kant. Para O’Neill (1989), o construtivismo de Rawls é 

em grande medida uma concepção de filosofia política, que utiliza dispositivos 

procedimentais (como a posição original) para alcançar princípios de justiça e toma a 

racionalidade instrumental como base. Essa é uma limitação do construtivismo 

rawlsiano na visão de O’Neill (1989), pois ela considera que um construtivismo mais 

kantiano é mais fecundo já que a abordagem construtivista de Kant se baseia uma 

concepção de razão prática não meramente instrumental. Em seus trabalhos, O’Neill 

1989; 1996) sugere que Rawls formalizou o construtivismo de maneira política, mais 

do que ética, enquanto a tradição kantiana preserva a força normativa da razão prática 

independentemente do contexto social ou contratual. Isso significa que o 

construtivismo de Rawls pode não ser suficiente para dar uma resposta ao relativismo 

moral, enquanto que o construtivismo kantiano aponta em uma solução mais ampla e 

universalista.116  

                                            
ser escolhida por contratantes racionais sob condições adequadamente idealizadas” (Milo, 1990, p. 
1984). 
116 Na verdade, para O’Neill (1996; 2006) a visão de raciocínio prático de Kant seria mais apropriada 
para aliar uma perspectiva que resolva o impasse universalismo e particularismo, isto é, entre as 
questões de justiça – que seriam universais-  e questões de virtude, que são relativas à valores 
particulares histórica e socialmente situados. 



134 

 

Outro filósofo associado, muitas vezes ao construtivismo é Thomas Scanlon. 

Embora ele próprio se identifique mais como contratualista, muitos comentadores o 

situam dentro da tradição construtivista – ou pelo menos em diálogo direto com o 

construtivismo –, pois ele também fundamenta a normatividade a partir de 

procedimentos de deliberação racional.  O modelo ético proposto por Scanlon (2000) 

pode ser visto como uma forma de construtivismo contratualista117 – uma mescla entre 

o contratualismo e o construtivismo – porque ele mantém o foco contratualista na 

justificabilidade entre agentes racionais, ou seja, os princípios morais devem ser 

aqueles que ninguém poderia razoavelmente rejeitar (Scanlon, 2000), enquanto adota 

o caráter construtivista ao construir a normatividade a partir desse procedimento de 

deliberação.  

Em vez de partir de uma posição original hipotética, como Rawls, Scanlon 

(2000) considera as razões que os agentes têm uns para com os outros, articulando 

uma forma de construtivismo que é ao mesmo tempo relacional e normativamente 

exigente. A normatividade surge da interação entre agentes racionais e da 

necessidade de justificar princípios a outros. Assim, a autoridade moral não é 

descoberta, mas gerada na interação racional entre agentes, combinando a 

preocupação contratualista com a origem procedimental da normatividade típica do 

construtivismo. 

Além disso, outros filósofos interpretaram o construtivismo em bases humeanas 

(Street, 2008; 2010; Dorsey, 2018), aristotélicas (LeBar, 2008), hegelianas (Westphal, 

2016) entre outros.  Há outras interpretações construtivistas que são menos ortodoxas 

e mais próximas do construtivismo social ou construcionismo ou tentando aproximá-

las de outras visões metaéticas como o expressivismo ou o naturalismo. Hoje, o 

construtivismo é compreendido uma família de posições que possuem certa 

semelhança do que como uma doutrina uniforme (Darwall et al, 1992), mas unidas 

pela recusa em conceber a normatividade como dada em um domínio moral 

totalmente independente de agentes.  

                                            
117 É importante reforçar que apesar dos mesmos termos, o “construtivismo contratualista” de Scanlon 
não é o mesmo proposto por Ronald Milo (1990). Milo pretendia fazer uma interpretação e atualizar o 
construtivismo de Rawls, expandindo o método construtivista para além do âmbito normativo, invadindo 
as questões da metaética. Scanlon (2000), por outro lado, desenvolve uma teoria original, que embora 
tenha sido influenciada por Rawls, segue um caminho próprio. 



135 

 

4.1.2 O construtivismo segundo John Rawls 

Em Uma Teoria da Justiça (2000), Rawls havia usado o termo “construtivo” para 

contrastar sua visão com o método do intuicionismo moral (O’Neill, 2006, p. 60), 

Enquanto o intuicionismo – como uma forma de realismo moral – defende que somos 

capazes de intuir verdades morais, o que pressupõe uma ordem moral já estabelecida 

e independente que pode ser conhecida, o método construtivista, por outro lado, 

defende que são os agentes morais em um contexto específico de “construção” (como 

na posição original) que escolhem os princípios de justiça a serem seguidos. Mas 

esses princípios são eleitos por critérios de razoabilidade e não de verdade.  Portanto, 

o construtivismo, nessa versão, seria um método que não tem um comprometimento 

com o realismo moral.118 

Na passagem a seguir, de Uma Teoria da Justiça (2000a, p.578), encontramos 

o seguinte: 

Se ninguém sabe a verdade, pelo menos podemos construir as nossas crenças 
à nossa própria maneira, e não adotá-las como imposições de outros. Se as 
regras morais tradicionais deixaram de se aplicar e não podemos atingir um 
acordo sobre as que deveriam substituí-las, podemos, de qualquer forma, 
decidir com lucidez como desejamos agir, deixando de fingir que, de um modo 
ou de outro, isso já foi decidido e que devemos aceitar esta ou aquela 
autoridade.  
 

Já encontramos, aqui, um vislumbre daquilo que Rawls iria tornar mais explícito 

posteriormente. Fica evidente que Rawls entende que as regras morais devem estar 

submetidas ao crivo da deliberação racional entre agentes morais razoáveis dentro de 

uma sociedade. 

Rawls, no entanto, não usou o termo “construtivismo” em Uma Teoria da 

Justiça. Ele deu indicativos, mas não chegou a desenvolver essa ideia. Ele tornou 

mais explícita essa abordagem em suas Dewey Lectures intituladas Kantian 

constructivism in moral theory (1980).  Nessas conferências, Rawls defendeu a 

interpretação da abordagem ética kantiana como construtivista. Ele afirmou que “a 

doutrina de Kant é o exemplo histórico principal do que se chama doutrina 

construtivista” (Rawls, 2000, p.115). Rawls procurou diferenciar o seu construtivismo 

político, presente na teoria da justiça como equidade que ele defende, do que ele 

                                            
118 É importante salientar que o construtivismo que Rawls tem mente é o construtivismo político, que 
ele procura diferenciar do construtivismo kantiano, que seria mais abrangente. Rawls (1980) insiste em 
afirmar que o seu construtivismo não pressupõe o idealismo transcendental de Kant, por isso sua 
concepção é política e não metafísica (Rawls, 1985).  



136 

 

chamou de construtivismo kantiano. Relativamente ao construtivismo kantiano, Rawls 

(2000b, p.51-52) afirma: 

 

O construtivismo kantiano sustenta que a objetividade moral deve ser 
compreendida como um ponto de vista social corretamente construído e 
aceitável para todos. Fora do procedimento pelo qual se constroem os 
princípios de justiça, não existem fatos morais. Só se pode saber se certos 
fatos devem ou não ser considerados razões em matéria de justo e de justiça, 
ou qual peso a lhes ser atribuído no âmbito do procedimento da própria 
construção e, por conseguinte, do ponto de vista das ações de agentes 
racionais de um processo de construção, com a condição de que sejam 
corretamente representados como pessoais livres e iguais. 

  
Um ponto a se observar nessa passagem é que Rawls (2000b) está oferecendo 

uma interpretação da filosofia moral de Kant que passou a ser influente desde então. 

Embora não seja um consenso que Kant de fato seja um construtivista, ou que a ética 

kantiana seja construtivista119, essa postura também ajudou a revitalizar a ética 

kantiana, na medida em que procurou limpar a metafísica idealista envolta da filosofia 

de Kant. O ponto que nos importa aqui, e que é central para a visão geral de 

construtivismo de Rawls, é o que ele enfatiza ao dizer que: “Fora do procedimento 

pelo qual se constroem princípios de justiça, não existem fatos morais” (Rawls, 2000b, 

p.51). Essa não é uma afirmação banal e está no âmago de sua visão construtivista. 

Os princípios de justiça (e estendo aqui, os princípios morais) são construídos através 

de algum tipo de procedimento racional que tem validade e pelo qual reconhecemos 

sua autoridade. Eles não existem no mundo. Não estão dados e por isso não podem 

ser descobertos ou reconhecidos como o fazemos com as leis da natureza que são 

descobertas através da investigação empírica, por exemplo.120  

Além disso, Rawls dá uma importância central para os agentes racionais que 

se engajam nesse “processo de construção” de tais princípios. Mas diferente da ética 

kantiana, que se vale do imperativo categórico para estipular quais princípios éticos 

são válidos, a teoria da justiça como equidade, se vale da posição original como 

procedimento hipotético para determinar quais princípios de justiça são válidos e tem 

autoridade sobre nós. Contudo, tais princípios só fazem sentido do ponto de vista dos 

                                            
119 Sobre essa controvérsia, ver Formosa (2013) 
120 Como exemplifica Barbosa (2017, p. 24): “a alegada objetividade dos fatos morais é, na verdade, 
produto de um processo deliberativo em que os agentes racionais, em uma posição ideal, alcançam 
um acordo sobre quais regras irão regular suas relações e comportamentos. Consequentemente, a 
objetividade oriunda deste procedimento não parte de uma ordem independente de valores dada 
extramuros, tendo em vista que o método construtivista, acoplado a este dispositivo heurístico, leva a 
um acordo sobre princípios morais/políticos racionalmente aceitos a partir de um ponto de vista social 
imparcial.”  



137 

 

agentes. Na ética kantiana os agentes também têm relevância, mas eles estão 

limitados por um tipo de constrangimento racional e uma restrição moral que impõe 

um conjunto de deveres que são inflexíveis e inegociáveis. Portanto, embora sua 

participação possa ser considerada ativa, ela se submete a critérios racionais que são 

independentes do querer dos agentes. Aparentemente, na teoria de Rawls, os 

princípios não são independentes dos desejos e objetivos dos agentes. Acontece 

apenas que uma vez que em linhas gerais os agentes buscam as mesmas coisas e 

estão uma posição de igualdade sob um véu de ignorância, eles tenderiam, segundo 

Rawls, a aceitar os mesmos princípios de justiça. Por isso Rawls (2000b, p. 127) 

enfatiza: 

 
Os parceiros na posição original não reconhecem princípio de justiça algum 
como verdadeiro ou correto nem como dado previamente; sua meta é 
simplesmente selecionar a concepção mais racional para eles, dada sua 
situação. Essa concepção, por sua vez, não é considerada como uma 
aproximação dos fatos morais que se possa aplicar; não existe algo como 
fatos morais cujos princípios adotados pudessem constituir uma 
aproximação.  

 

A ideia básica de que há um procedimento de construção pelo qual podemos 

definir princípios de justiça (no caso da teoria rawlsiana) ou morais (no caso kantiano), 

tornou-se uma abordagem fecunda para revitalizar as teorias normativas na filosofia 

política e posteriormente em ética normativa. No entanto, o próprio Rawls não estava 

preocupado em adentrar tão fundo no debate metaético (Milo, 1995), já que seu 

interesse era muito mais fundamentar sua teoria política da justiça. Apesar disso, o 

construtivismo foi levado adiante também no terreno ético. Só posteriormente o 

construtivismo passou a ser levado em consideração nas discussões metaéticas. 

O construtivismo de Rawls emerge como uma tentativa de oferecer uma 

fundamentação da normatividade moral e política que dispense tanto o realismo moral 

metafísico (na forma do intuicionismo ético, especialmente) quanto antirrealismo moral 

(especialmente em suas versões subjetivistas). Em A Teoria da Justiça (2000a) e, de 

modo mais explícito, em Kantian Constructivism in Moral Theory (1980), Rawls 

sustenta um construtivismo no qual a normatividade resulta da deliberação de agentes 

racionais concebidos como livres e iguais em uma posição original sob um véu de 

ignorância, procedimento pelo qual os critérios normativos passam a ter validade, quer 

no âmbito moral quanto no âmbito político. Assim, a objetividade moral, para Rawls, 

não depende de uma ontologia moral independente, mas da validade pública e 



138 

 

racional dos princípios que seriam aceitos por agentes situados em condições ideais 

de escolha. 

Entre os principais méritos do construtivismo de Rawls 

(1980;1985;2000a;2000b;2000c), está sua capacidade de explicar a normatividade 

moral e política sem recorrer a entidades morais metafisicamente problemáticas, 

oferecendo uma concepção de objetividade compatível com o pluralismo moral das 

sociedades democráticas. O apelo à razoabilidade e a racionalidade aplicada em 

condições ideais de escolha e deliberação, confere força normativa aos princípios 

construídos, além de fornecer um critério claro para uma avaliação crítica das normas 

e princípios morais. Contudo, essa mesma força constitui também uma de suas 

fragilidades. O alto grau de idealização do procedimento construtivo tem sido alvo de 

críticas por afastar a teoria das condições reais de deliberação moral.121 Além disso, o 

construtivismo rawlsiano parece ser isento em relação a gênese natural e social das 

capacidades morais, o que limita sua integração com abordagens naturalistas ou 

empiricamente informadas da moralidade. 

A tese que procuro desenvolver, se aproxima do construtivismo de Rawls ao 

rejeitar um realismo moral forte e ao compreender a normatividade como resultado de 

processos racionais e sociais de justificação. A ideia de que normas morais válidas 

devem ser justificáveis a partir de um ponto de vista público e compartilhável é um 

elemento que dou adesão. No entanto, há também distanciamentos significativos. 

Diferentemente de Rawls, o naturalismo construtivista que proponho não parte de um 

procedimento estritamente idealizado, mas busca articular a normatividade moral com 

sua base natural – biológica, evolutiva e emotiva – e com os processos históricos e 

culturais que formam nossas concepções morais.  

4.1.3 O construtivismo de Korsgaard e a questão normativa 

Christine Korsgaard é outro nome associado ao construtivismo, sendo talvez 

uma das filósofas mais influentes nesse campo. Korsgaard tem se dedicado a 

compreender o fenômeno da normatividade, principalmente no âmbito da ética, tendo 

escrito diferentes artigos e livros sobre o tema. Vou tomar como ponto de partida a 

                                            
121 Por exemplo, Sen (2011), Nussbaum (2006), Sandel (1992), MacIntyre (2001), entre outros. 



139 

 

obra seminal The Sources of Normativity (1996)122, para apresentar algumas ideias 

gerais que Korsgaard defende sobre a moralidade, o papel da razão, da autonomia e 

da agência como centrais em sua concepção de ética. Embora essa obra não seja 

especificamente uma defesa do construtivismo, já que seu objetivo é fazer uma 

investigação mais geral do problema da justificação normativa dos juízos morais, 

apesar disso, a linha de argumentação de Korsgaard irá a conduzir a uma abordagem 

que toma a razão prática como o a central para a filosofia moral, além de que grande 

parte do que ela irá desenvolver posteriormente em outros escritos, no qual aprofunda 

sua visão, parte das teses que ela desenvolve nesse livro.123 

Em Sources of Normativity (1996), Korsgaard se detém no problema da 

normatividade e busca suas raízes e seu fundamento, que em última instância, seria 

o fundamento da própria moralidade. Se não for possível encontrar uma fonte legítima 

para a normatividade não temos nenhuma razão para aceitar a autoridade da moral 

sobre nós. Há uma questão filosófica de base que é dar uma resposta ao ceticismo 

moral. A aposta de Korsgaard é que é possível encontrar na razão - mais 

especificamente na razão prática (ou na constituição racional da agência) um 

fundamento para a moralidade.  Se encontrarmos uma fonte que possibilite 

reconhecermos a autoridade das normas morais, então podemos ter uma justificativa 

racional para respeitar as normas morais. 

Korsgaard (1996) argumenta que o problema central da ética é o que ela 

chamou de a questão normativa (normative question). A questão normativa trata mais 

especificamente do problema da obrigação moral. Não é novidade que os filósofos 

sempre procuraram uma fundamentação para a moralidade, mas não basta, segundo 

argumenta Korsgaard, simplesmente darmos uma fundamentação para as nossas 

obrigações morais. Devemos também encontrar uma justificação para estarmos 

obrigados respeitar tais obrigações. “Quando buscamos um fundamento filosófico 

para a moralidade, não buscamos apenas uma explicação das práticas morais. 

                                            
122 Na verdade The Sources of Normativity (1996) é fruto de um conjunto de palestras, as The Tanner 
Lectures on Human Values, de 1992. O livro de 1996 apresenta uma versão revisada das palestras 
proferidas por Korsgaard, além de comentários de outros filósofos e uma réplica da própria autora.  
123 Para ser justo, na verdade Korsgaard também publicou Creating the Kingdom of Ends – uma 
coletânea de ensaios, que ela já havia publicado anteriormente – no mesmo ano, 1996, da publicação 
de The Sources of Normativity. Alguns temas que Korsgaard discute em The Sources of Normativity 
também aparecem, sobre outros aspectos, em Creating the Kingdom of Ends. Nas duas obras 
Korsgaard faz uma defesa de uma abordagem moral que tem grande influência kantiana, mas em 
Creating the Kingdom of Ends, ela procura alguns pontos de convergência entre a filosofia kantiana e 
a filosofia aristotélica, algo que não está tão presente em The Sources of Normativity. Para um maior 
desenvolvimento de suas ideias, ver Korsgaard (2008;2009). 



140 

 

Estamos perguntando o que justifica as reivindicações que a moralidade faz sobre 

nós. Isso é o que chamo de ‘questão normativa’.” (Korsgaard, 1996, p. 9-10) Em outras 

palavras, a pergunta “porque eu devo ser moral?” diz respeito à indagação que o 

agente faz a si mesmo no momento em que reflete sobre como deve proceder em sua 

conduta.  

Além disso, a pergunta também levanta o problema da autoridade normativa: 

Em que se funda a suposta autoridade moral que nos impõe aquilo que devemos ou 

não fazer? Essa autoridade é legítima? O ponto chave para Korsgaard (1996) é que 

quando nos perguntamos sobre as fontes da normatividade, o que estamos realmente 

querendo saber é a origem da autoridade da obrigação moral. O que dá legitimidade 

à obrigação moral e o que de fato impõe essa obrigação. De onde vem tal autoridade? 

O âmago do problema moral, segundo Korsgaard (1996), está na questão normativa, 

portanto. Qualquer teoria moral precisa responder a essa questão. Mesmo que 

respondamos de maneira descritiva (em terceira pessoa) a origem e a fonte dessa 

autoridade, isso não seria suficiente, pois o problema é de ordem normativa, e a 

normatividade, pelo menos no que diz respeito à moralidade (à obrigação moral, 

portanto) é uma pergunta que o agente moral faz a si mesmo: “Porque estou obrigado 

a agir assim?” 

Isso significa que uma teoria moral deve apresentar tanto uma adequação 

explicativa (explanatory adequacy) de como os nossos conceitos morais funcionam 

ou o que significam quanto uma adequação normativa ou justificativa (normative or 

justificatory adequacy) (Korgaard, 1996, p.13-16). A adequação explicativa tem o 

papel também de explicar de que forma os conceitos morais são capazes de nos 

influenciar ou motivar a agir moralmente. Já a adequação normativa precisa responder 

à questão normativa propriamente. O grande desafio das teorias morais é justamente 

oferecer uma fundamentação plausível para a adequação normativa. Aliás, ela diz que 

a grande ameaça que o ceticismo moral impõe à moralidade não é em termos de 

adequação explicativa, pois o cético pode não duvidar de que seja dada uma 

explicação de como e porque o senso moral exista em nós, e até mesmo de como os 

conceitos morais funcionam e como eles nos motivam. Mas o cético moral pode negar 

que sejamos capazes de dar uma resposta convincente à questão normativa, 

apresentando critérios satisfatórios para a adequação normativa. 

Korsgaard (1996, p. 14-16), inclusive, usa como exemplo justamente uma 

explicação moralidade com base na biologia. Ela sugere que se alguém propusesse 



141 

 

uma teoria moral com base na genética e na evolução ainda assim essa teoria não 

seria capaz, por ela mesma, dar conta da adequação normativa. Ela pode oferecer 

uma teoria que responda aos critérios de adequação explicativa. Uma teoria 

naturalista desse tipo teria a capacidade de oferecer uma argumentação sobre como 

os conceitos morais tem efeitos psicológicos que nos levam à prática moral. Mas não 

respondem propriamente à questão normativa. Por isso ela diz: 

Uma teoria que pudesse explicar por que alguém faz a coisa certa - de uma 
maneira adequada a partir de uma perspectiva de terceira pessoa - ainda 
poderia deixar de justificar a ação a partir da perspectiva própria e em primeira 
pessoa do agente, e assim deixar de apoiar suas reivindicações normativas. 
(Korsgaard, 1996, p.14) 
 

Como Korsgaard (1996,p.14) bem observa, “é fácil confundir os critérios de 

adequação explicativa e normativa”, uma vez que a diferença pode ser sutil e 

imperceptível, além do fato de que elas estão relativamente ligadas. O ponto que 

parece ser central na argumentação de Korsgaard é que o critério de adequação 

normativa é algo que precisa ser respondido a partir da perspectiva do próprio agente 

moral. Portanto, mesmo que uma ciência da ética seja possível, ela seria capaz 

apenas de dar conta do critério de adequação explicativa. Mas então como responder 

satisfatoriamente ao critério de adequação normativa? Como lidar com a questão 

normativa? 

Korsgaard (1996, p.18-20) analisa quatro possibilidades, cujas respostas tem 

origem ainda na modernidade, o realismo, o voluntarismo, o endosso reflexivo e o 

apelo à autonomia. Segundo Korsgaard, nem o realismo e nem o voluntarismo são 

suficientes para dar uma resposta satisfatória à questão normativa. O voluntarismo – 

vinculado às visões de Hobbes e Puffendorf – entende que as obrigações derivam de 

comandos e implica na existência de um agente cuja autoridade exerce sobre os 

comandados. O agente moral então obedece ao comando e acolhe a obrigação. 

Portanto, a vontade do comandante ou do legislador é a fonte da normatividade. É por 

isso que na visão hobbesiana a ameaça de sansões é fundamental para motivar o 

agente a cumprir sua obrigação. Já o realismo moral, associada às teses de Clarke, 

Price, é visão que entende que existiriam fatos normativos intrínsecos que determinam 

que certas ações são certas ou erradas. Nesse caso não é a vontade de um legislador 

que determina a existência de uma obrigação, mas a existência de fatos normativos 



142 

 

que podem ser conhecidos. A obrigação é simplesmente um fato e não precisa ser 

justificada.  

Como pode-se notar, pelo menos da maneira como Korsgaard (1996) 

apresenta essa discussão, o voluntarismo não é suficiente porque ele não dá uma 

resposta satisfatória à questão normativa, uma vez que ele apresenta uma justificação 

externa à moral. O agente deve agir dessa ou daquela forma, apenas por medo da 

sanção, ou em uma versão mais branda, para ter algum ganho em benefício próprio. 

Enquanto que o realismo ou encerra a discussão antes mesmo de lidar com a questão 

normativa, ou simplesmente não consegue responder porque o pretenso fato uma 

ação ser intrinsecamente errada por si só é uma razão para que alguém esteja 

obrigado a não agir daquela forma.  

Outras duas alternativas seriam possíveis. O endosso reflexivo (que remonta 

às respostas de filósofos como Hume, Hutcheson, Mill e, contemporaneamente, 

Willians) seria a perspectiva que defende que a fonte da normatividade deve estar 

fundada na própria natureza humana (Korsgaard, 1996, p.49-89). A estratégia dessas 

teorias é apresentar uma justificação de que moralidade seria boa para nós e aceitar 

que isso seria suficiente para dar conta do critério de adequação normativa. Em suma, 

a moralidade é boa para nós porque resulta de algum benefício ou é parte de nossa 

natureza, por isso nós somos morais.124  

Essa linha de pensamento parte da constatação de que somos seres 

conscientes e reflexivos. Somos capazes da reflexividade, isto é, somos capazes de 

pensar acerca dos motivos que impulsionam nossos desejos e ações. Aliás, segundo 

Korsgaard (1996, p.49)) é apenas por conta de nossa “natureza reflexiva” que a 

normatividade é um problema para nós. Isso nos leva ao que Korsgaard (1996, p. 89) 

chama de ‘método do endosso reflexivo’ (‘reflective endorsement’ method). “O método 

do endosso reflexivo tem seu lar natural nas teorias que rejeitam o realismo e fundam 

a moralidade na natureza humana” (Korsgaard, 1996, p.50), especialmente entre os 

sentimentalistas do século XVIII. Em oposição aos racionalistas, os sentimentalistas 

veem o valor moral como uma projeção dos sentimentos humanos (Cf. Korsgaard, 

1996, p.50): 

 

Estritamente falando, nós não desaprovamos a ação porque é viciosa; na 
verdade, ela é viciosa porque nós a desaprovamos. Uma vez que a 

                                            
124 Note-se que essa estratégia, no entanto é limitada para dar conta da adequação normativa. 



143 

 

moralidade se baseia em sentimentos humanos, a questão normativa não 
pode ser se os seus ditames são verdadeiros. Em vez disso, trata-se de saber 
se temos motivos para nos alegrarmos por termos tais sentimentos e para 
nos permitirmos ser governados por eles. A questão é se a moralidade é uma 
coisa boa para nós. 

 

Em outras palavras, a moralidade é uma questão relativa aos sentimentos de 

aprovação ou desaprovação. Ou como diz Hume (2009, p.26), a moral é “objeto de 

sentimento, não de razão”. Não há nada fora da própria condição humana que possa 

estabelece um critério de adequação normativa, ou seja, que satisfaça de um ponto 

de vista externo à nós, a questão normativa. “Não existe lugar nenhum fora do nosso 

ponto de vista normativa a partir do qual questões normativas podem ser postas” 

(Korsgaard, 1996, p.65). Ora, se o valor moral não passa de uma projeção dos nossos 

sentimentos, o critério normativo estaria justamente ancorado em nossos sentimentos. 

Mas na visão sentimentalista a reflexividade se dá em um segundo momento. 

Indagamos se devemos ou não agir de um certo modo, mas a resposta à questão 

normativa no fundo apresenta-nos como razão para agir pelo fato de que seguir uma 

determinada norma é condizente com nossa natureza. Na visão de Korsgaard isto não 

satisfaz completamente o critério de adequação normativa. Parece haver uma lacuna 

ainda a ser preenchida. 

A reflexividade é o passo decisivo para a moralidade, segundo argumenta 

Korsgaard (1996). É justamente a partir do momento em que o agente reflexivo 

submete as razões pelas quais ele deve agir desse ou daquele modo a um critério 

baseado em certos princípios racionais que de fato ele passa a raciocinar no terreno 

moral. Isso seria o que Korsgaard chama de “teste de reflexividade” [reflexivity test] 

(Korsgaard, p.65). Esse teste de reflexividade é nada mais do que, genericamente, a 

capacidade que o agente tem de submeter à reflexão se os motivos que levariam-no 

a aceitar que deve agir de determinado modo são legítimos. “O teste do endosso 

reflexivo é o teste usado pelos agentes morais atuais para estabelecer a 

normatividade de todas as suas inclinações e motivos particulares” (Korsgaard, 1996, 

p.89). Portanto, a capacidade reflexiva está no coração da moral. Ou, como diz 

Korsgaard (1996, p. 89), “o teste do endosso reflexivo não é meramente um modo de 

justificar a moralidade. É a moralidade nela mesma”.  

Isso mostra, como na perspectiva construtivista de Korsgaard (1996), que o que 

o chamamos de moralidade diz respeito necessariamente a uma capacidade racional 

que os agentes têm de refletir acerca das razões e critérios que justificam aceitar uma 



144 

 

ação e que razões teríamos para aceitar uma obrigação moral como tendo autoridade 

sobre nós. A resposta de Korsgaard aqui é kantiana, e vai na direção de enfatizar a 

autonomia do agente. O endosso reflexivo chega perto de uma resposta mais 

convincente, mas segundo Korsgaard apenas o apelo à autonomia nos dá a resposta 

completa. É apenas porque somos seres com capacidade reflexiva e capacidade de 

impormos obrigações a nós mesmos que podemos assumir responsabilidade. A 

origem da normatividade precisa estar em nós, como pensam os teóricos do endosso 

reflexivo, mas é a capacidade de impor a nós aos outros uma obrigação que permite 

responder à questão normativa de maneira adequada. 

Meu intento é justamente propor uma visão construtivista alternativa, que vai 

em uma direção relativamente diferente do construtivismo kantiano de Korsgaard. 

Embora considere que Korsgaard (1996) acerta ao levantar a questão normativa, a 

solução proposta parece incompleta. O naturalismo construtivista que proponho 

concorda com a tese do endosso reflexivo – a saber, de que a reflexividade é um 

elemento essencial da dimensão normativa da moralidade – embora considere que a 

saída kantiana pode ser problemática, uma vez que a noção de razão prática que 

Korsgaard herda de Kant não admite uma racionalidade instrumental (como bem 

chama a atenção O’Neill em sua crítica à Rawls).  

O naturalismo construtivista admite o uso instrumental da razão, o que me 

aproxima mais de Rawls do que de Kant. Além do mais, a concepção de agência de 

Korgaard e sua ênfase na autonomia parece centralizar a moralidade na 

individualidade do agente, ainda que ela reconheça a importância de um agente plural. 

Contudo, uma vez que não há moralidade sem o coletivo, e nem faria sentido se 

houvesse moralidade sem um corpo coletivo de agentes conectados, parece 

contraintuitivo centralizar o fundamento último da moralidade no agente individual. 125 

 

                                            
125 Por isso a visão de construtivismo que estou perseguindo aproxima-se mais do construtivismo 
presente na teoria centrada na sociedade de Copp (2001), uma vez que a função da moralidade parece 
estar intimamente ligada à existência de um grupo social que se beneficia mutuamente com à existência 
de normas morais. Nesse sentido a minha proposta, em oposição à Korsgaard, é menos internalista 
em relação a justificação normativa e assume uma justificação mais externalista, próximo à visão 
defendida por Copp (2001).Tratarei na teoria moral centrada na sociedade, de Copp, no capítulo 5. 



145 

 

4.1.4 Construtivismo e raciocínio prático em O’Neill 

A filósofa Onora O’Neill, uma forte entusiasta das ideias construtivistas, 

defende o construtivismo ético como uma alternativa viável e sólida para lidar com 

questões de filosofia prática (tanto na ética quanto na política). A visão que O’Neill 

(1989; 1996) apresenta é inspirada tanto em Rawls quanto em Kant, mas ela tende a 

se aproximar mais de uma abordagem kantiana do que rawlsiana. Aliás, O’Neill (1989) 

considera que o próprio Rawls se distanciou do que ela considera ser uma concepção 

mais sólida do raciocínio prático, que é capaz de fundamentar uma visão ética que 

aproxime os anseios dos universalistas e dos particularistas.  

Em Construction of Reason (1989), O’Neill apresentou uma interpretação do 

construtivismo como uma espécie de alternativa entre o realismo e o relativismo, isto 

é, uma terceira via. Isso significa, segundo ela, que o construtivismo teria a vantagem 

de não se comprometer com o realismo moral, nem intuicionista nem naturalista, mas 

apesar disso poderia oferecer um grau mínimo de objetividade que não conduzisse a 

um relativismo que minasse a ética (ou a política, no caso de Rawls, mais 

especificamente). Para O’Neill (1989, p. 206), o construtivismo pretende ser uma 

teoria antirrealista e antirrelativista. No entanto, ela diz que Rawls procura se afastar 

de Kant e adota uma concepção de razão prática instrumental, que torna o seu 

construtivismo mais suscetível ao relativismo. A proposta de O’Neill é defender uma 

variante construtivista mais próxima de Kant. 

Segundo O’Neill (1989) o construtivismo que Rawls propõe afasta-se de Kant 

na medida em que adota uma concepção instrumental de racionalidade. Na medida 

em que os agentes de construção escolhem os princípios de justiça na posição 

original, o fazem a luz de certos objetivos que não são totalmente independentes de 

seus desejos. O procedimento construtivo presente na posição original é instrumental 

e os princípios escolhidos seriam considerados heterônomos por Kant. Embora Rawls 

considere central assumir uma certa concepção de pessoa, essa não é exatamente a 

concepção kantiana, e embora os críticos considerem-na demasiadamente abstrata, 

O’Neill (1996) diz que tal abstração é necessária. Uma concepção abstrata dos 

agentes é na verdade uma necessidade, na medida em que é preciso encontrar certas 

capacidades que seriam tomadas como pressupostas no processo deliberativo em 

uma pluralidade de agentes. Apenas aqueles princípios que pudessem ser 

considerados válidos por todos os agentes envolvidos e que não pudessem ser de 



146 

 

modo algum rejeitados, é que passariam no crivo para tornarem-se princípios morais 

aceitos. E se princípios abstratos são válidos em diferentes âmbitos do conhecimento 

(na física, na matemática, etc), por que deveriam ser um problema na ética? O ponto 

é que tais princípios, embora abstratos devem ser aplicados em certos contextos 

particulares. Eles não carregam, em si mesmos, seus critérios de aplicação. Esse é o 

papel do raciocínio prático. Os princípios são meros guias de orientação normativa, 

mas é o raciocínio prático que faz uso de tais princípios aplicando-os a um dado 

contexto e nos diz o que devemos fazer. 

Em seu livro Em Direção à Justiça e à Virtude126 (2006), O’Neill procura 

desenvolver o seu construtivismo ético, apresentando a metáfora da construção do 

seguinte modo: 

Uma exposição adequada da ética vai precisar não apenas de pontos de 
partida convincentes como de modos convincentes de seguir em frente a 
partir destes pontos de partida, o que é o mesmo que dizer que vai precisar 
de uma concepção adequada de raciocínio prático. O juízo ético não deve se 
basear na descoberta de características éticas no (ou além do) mundo, mas 
na construção dos princípios éticos. Se o fizer, nenhuma seleção de pontos 
de partida abstratos ou não abstratos, por mais bem estabelecidos que sejam, 
será suficiente; também será necessária uma exposição adequada do 
raciocínio prático. (O’Neill, 2006, p.54) 
 

Nesta passagem O’Neill diferencia o contexto de descoberta do contexto de 

construção. Essa distinção esclarece um ponto importante de divergência entre o 

construtivismo e outras abordagens como o realismo (incluindo o naturalismo). Para 

o construtivismo não descobrimos verdades morais ou fatos específicos do mundo 

(natural ou metafísico) que poderiam servir de base para adequarmos nossos juízos 

morais. É através do raciocínio prático que se estabelecem os princípios éticos. Até 

aqui, o construtivismo de O’Neill não parece divergir essencialmente daquele 

apresentado por Rawls.  

O’Neill (1989;1996) explica que a metáfora da construção já havia sido proposta 

por Kant e pode ser rastreada até a Crítica da Razão Pura. A metáfora do edifício que 

serve ao conhecimento também serve à ética. Devemos ter um “plano construtor” e 

agentes “construtores” e partir de “materiais” existentes para então prosseguir através 

do raciocínio prático e chegarmos a princípios universais que a razão legitima. “O 

construtivismo na ética”, enfatiza O’Neill, “não é um novo método ou procedimento 

filosófico” (2006, p.83). E prossegue: “Construir é apenas raciocinar com toda solidez 

                                            
126 O título original do livro é Toward Justice and Virtue: A constructive account of practical reasoning 
(1996). 



147 

 

possível a partir de pontos de partida disponíveis, usando métodos disponíveis e 

passíveis de serem seguidos para chegar a conclusões atingíveis e sustentáveis para 

plateias relevantes.” (O’Neill, 2006, 82-83) 

Isso significa que o construtivismo ético nada mais é do que um modo de expor 

os princípios éticos a partir da razão prática.  

O construtivismo afinal não é mais, mas também não é menos, do que uma 
tentativa de trabalhar com vistas a conseguir um resultado que não é nem 
inatingível para aqueles cujas vidas são vividas usando as categorias e 
normas de um meio restrito e também conectadas às vidas de outros com 
diferentes categorias e normas, nem insustentável para o que eles poderiam 
se tornar. Pode-se pensá-lo um tanto prosaicamente como começando a 
partir de materiais disponíveis (em vez de algum inventário ideal de materiais 
não disponíveis), assumindo apenas uma exposição abstrata das 
capacidades, capacitações e vulnerabilidades dos outros que é apropriada 
ao âmbito restrito ou inclusivo do raciocínio em questão, levando em conta o 
grau de coordenação possível entre “construtores”, e trabalhando com vistas 
a “construções” que todos nos domínios relevantes podem ajudar a “construir” 
e podem “habitar”. (O’Neill, 2006, p. 82) 

Tomando essa perspectiva de O’Neill, podemos entender o construtivismo 

como um método para pensar a ética, ou mais precisamente, para construí-la e 

reconstruí-la. Uma vez que partamos dos “materiais disponíveis”, se fizermos uso do 

raciocínio prático, temos aparentemente uma forma de pensar a ética que começa 

levando em consideração as particularidades em vista de princípios mais genéricos. 

Essa visão de O’Neill, aponta para um tipo de construtivismo “desenvolvimentista” 

(Bagnoli, 2021, 2.3) que vê a ética como algo em constante processo de reconstrução. 

É por isso que O’Neill (2006; 2014;2017) reconhece a importância do debate público 

acerca das questões morais e políticas, dando primazia para o conceito de razão 

pública em vez de uma razão privada. Não se trata do indivíduo raciocinando sozinho, 

na torre de marfim de sua consciência, mas engajando-se na vida pública, levando 

em consideração as demandas sociais concretas e discutindo com os demais atores 

sociais a fim de encontrar aqueles princípios que seriam aceitos racionalmente por 

todos. 

Uma das principais virtudes do construtivismo ético de O’Neill (1989;1996) 

reside na centralidade conferida ao raciocínio prático como base fundamental da 

normatividade moral, sem necessitar recorrer a uma ontologia moral robusta ou outros 

critérios metafísicos extravagantes. Nesse sentido, apesar de sua proposta ser 

eminentemente kantiana, O’Neill afasta-se da tradicional interpretação idealista de 

Kant. Ao insistir que a validade moral depende da possibilidade de justificação racional 

para todos os agentes envolvidos, O’Neill (2006; 2014) preserva uma noção exigente 



148 

 

de universalidade sem recorrer a fatos morais independentes da prática racional. Essa 

estratégia permite ao construtivismo ocupar uma posição intermediária entre realismo 

forte e relativismo (O’Neill, 1989), oferecendo uma concepção de objetividade moral 

que não depende da descoberta de propriedades morais no mundo, mas tampouco 

se dissolve em preferências contingentes ou em consensos meramente locais (O’Neill, 

2006). Além disso, sua ênfase na razão pública e na deliberação intersubjetiva 

(O’Neill, 2006;2014) aproxima sua proposta dos debates contemporâneos sobre 

legitimidade moral e política, tornando-a particularmente adequada para contextos de 

pluralismo moral e para lidar com situações de desacordo moral. 

Apesar dessas virtudes, o construtivismo de O’Neill também enfrenta 

dificuldades relevantes, especialmente quando considerado à luz de uma perspectiva 

naturalista. Em primeiro lugar, sua recusa em reconhecer possíveis relações entre 

fatos empíricos ou disposições naturais e normas ou princípios morais, pode tornar 

sua teoria excessivamente distante das explicações científicas sobre a origem, a 

motivação e a estabilidade da moralidade. Embora O’Neill (2006) reconheça a 

importância dos “materiais disponíveis”, esses materiais permanecem negligenciados 

do ponto de vista naturalista, sendo tratados mais como pressupostos práticos do 

raciocínio do que como fenômenos explicáveis empiricamente. Em segundo lugar, sua 

concepção fortemente kantiana de racionalidade prática pode parecer exigente ou 

abstrata demais para o contexto atual.  A exigência de aceitabilidade racional universal 

de princípios ou normas corre o risco de operar em um nível de abstração que dificulta 

sua aplicação crítica imediata. 

Apesar disso, a proposta construtivista de O’Neill (1989; 1996) representa uma 

das tentativas mais fecundas de atualizar o legado kantiano no debate 

contemporâneo, especialmente ao enfatizar a centralidade da razão pública, da 

pluralidade de agentes e das condições racionais de justificabilidade dos princípios 

morais. Diferentemente de leituras mais ortodoxas de Kant, O’Neill procura afastar-se 

de uma moralidade excessivamente formalista, enfatizando restrições práticas à ação 

e à comunicação, bem como a necessidade de princípios que possam ser aceitos por 

agentes situados em contextos sociais diversos. Esse deslocamento torna seu 

construtivismo particularmente sensível a problemas reais e concretos dentro do 

âmbito social, aproximando-o, em certos aspectos, de preocupações também 

presentes no construtivismo rawlsiano.  



149 

 

Ainda que esses sejam pontos positivos da abordagem de O’Neill (1989), 

permanecem dúvidas quanto à adequação do retorno à fundamentação kantiana da 

moralidade como um fim intrínseco e autojustificado. Mesmo na leitura não ortodoxa 

proposta por O’Neill, a moralidade continua a ser compreendida como intrinsecamente 

racional e dotada de um valor que se justifica a partir de razões internas à própria 

agência moral. Do ponto de vista do naturalismo construtivista aqui defendido, essa 

forma de justificação interna tende a obscurecer o papel decisivo que a moralidade 

desempenha enquanto prática social funcional, orientada à cooperação, à 

coordenação e à regulação da vida coletiva. 

É precisamente nesse ponto que o naturalismo construtivista defendido nesta 

tese se aproxima e, ao mesmo tempo, se afasta da proposta de O’Neill (1989;1996). 

Por um lado, compartilha-se com ela a ideia de que a normatividade moral não é 

descoberta, mas construída por meio do raciocínio prático e de práticas de justificação 

pública, bem como a rejeição de um realismo moral metafísico. Por outro lado, o 

naturalismo construtivista se baseia na ideia de que a compreensão adequada da 

moralidade exige a integração entre essa dimensão construtiva e uma explicação 

naturalista da origem e do funcionamento do senso moral. Emoções morais, 

disposições cooperativas e capacidades cognitivas socialmente moldadas não são 

meros “materiais” contingentes, mas componentes estruturais da agência moral que 

condicionam e informam os próprios processos de construção normativa. Nesse 

sentido, o construtivismo de O’Neill oferece uma justificação da normatividade, mas 

permanece relativamente silencioso quanto às bases naturais e evolucionárias que 

tornam essa normatividade possível e efetiva. 

A alternativa proposta nesta tese consiste em compreender a moralidade não 

como um fim em si mesma, mas como um meio socialmente necessário para a 

organização da vida comum.127 Isso implica adotar uma concepção instrumental de 

racionalidade prática como ponto de partida do processo construtivo, sem, contudo, 

reduzir a moralidade a mera conveniência individual.128 Nesse sentido, a justificação 

da moralidade repousa em seu papel funcional e normativo na vida social, e não em 

uma suposta exigência intrínseca da razão pura. Essa concepção mostra-se mais 

compatível com uma abordagem naturalista, sensível às condições empíricas da 

                                            
127 Essa é uma das teses que compartilho com Copp (2001). 
128 Adotar uma concepção instrumental de racionalidade, em desencontro com a proposta de O’Neill, 
leva-nos em uma direção mais próxima de Rawls do que de Kant 



150 

 

sociabilidade humana, e com a ideia de que diferentes sociedades podem desenvolver 

códigos morais (Copp, 2001) distintos, ainda que submetidos a critérios críticos e 

reconstrutivos. 

Essas considerações explicam por que o construtivismo rawlsiano parece 

oferecer maior utilidade teórica no contexto desta tese129, especialmente se o objetivo 

for pensar uma moralidade mínima compatível com o pluralismo de valores e com 

formas moderadas de relativismo moral. Ao contrário do construtivismo kantiano mais 

ortodoxo, a abordagem rawlsiana permite conceber princípios morais como 

instrumentos de cooperação equitativa entre agentes livres e iguais, sem pressupor 

uma concepção substantiva e universal da racionalidade prática. Reconhecer a 

pluralidade de valores e de padrões normativos não implica renunciar à universalidade 

ou à crítica moral, mas, ao contrário, exige a abertura permanente à revisão e à 

reconstrução dos pontos de vista morais à luz de novos desafios e contextos.  

 

4.1.5 O construtivismo entre o realismo e ao antirrealismo moral 

Nessa seção, quero investigar e discutir uma questão central para essa tese e 

que tem surgido de forma recorrente como parte do problema filosófico que busco 

solucionar: Afinal de contas, como podemos classificar o construtivismo na metaética? 

É uma posição realista ou antirrealista? Ou será que o construtivismo é algo diferente? 

Talvez uma terceira via? Não existe consenso entre os estudiosos, defensores e 

críticos do construtivismo de como classificá-lo. Há filósofos que entendem o 

construtivismo como uma posição antirrealista (Shafer-Landau, 2003; Brink, 1989; 

FitzPatrick, 2006; Street, 2010) outros acham que é uma posição realista – ou pelo 

menos compatível com o realismo (Copp, 2005; Bagnoli, 2013; Sayre-McCord, 1988) 

outros consideram que o construtivismo é uma terceira via130 (James, 2013; O’Neill, 

1989) ou mesmo uma forma de superar a dicotomia/tensão entre o realismo e o 

antirrealismo (Silveira, 2011). É possível ainda entender o construtivismo como neutro 

em relação ao realismo e ao antirrealismo e até negar o status metaético do 

                                            
 
130 “O construtivismo busca uma "terceira via", isto é, uma posição que dispensa a metafísica do 
realismo, mas ainda explica a verdade ética, a objetividade, o conhecimento e a motivação em termos 
comuns e não céticos” (James, 2013, p.1). 



151 

 

construtivismo (Darwall et al, 2013), afirmando que é uma visão puramente normativa 

e não metaética, como já vimos. 

Não vou considerar a última opção, uma vez que é meu pressuposto ou ponto 

de partida assumir que o construtivismo implica assumir um posicionamento metaético 

em termos de ontologia moral. Na verdade, como já afirmei antes, vou defender que 

podemos interpretar o construtivismo como uma forma de realismo, ainda que seja 

um realismo básico ou fraco, apesar de achar que a forma mais genérica do 

construtivismo possa ser interpretada como neutra131. Ainda assim, não vou descartar 

que pode haver variantes de construtivismo que impliquem antirrealismo e até o não-

cognitivismo. 

Alguns filósofos defendem que o construtivismo é uma posição antirrealista. 

Consideremos o que diz FitzPatrick (2006, p.162): 

De acordo com o realismo ético, existem fatos éticos a serem descobertos ou 
reconhecidos, que servem como criadores de verdade para as afirmações 
éticas que os representam com precisão; na medida em que existem 
procedimentos corretos para responder a questões éticas, eles são 
considerados corretos porque rastreiam esses fatos éticos. Em contraste, de 
acordo com o construtivismo neokantiano, as coisas são invertidas: 
começamos com certos procedimentos que são autoritativos não porque 
sejam corretos (no sentido de rastrear fatos éticos), mas simplesmente 
porque são praticamente necessários para o exercício da agência, 
resolvendo um problema prático geral; e então, quaisquer princípios e 
respostas que eles produzam podem ser considerados "verdadeiros" 
simplesmente no sentido construído de que são assim produzidos por tais 
procedimentos que possibilitam a agência — não porque representem com 
precisão quaisquer fatos éticos anteriores. Verdade e conhecimento são 
noções derivadas e secundárias, com o foco real colocado, em vez disso, na 
normatividade enraizada na necessidade prática. Tal visão, então, não é uma 
forma de realismo ético.  

Como podemos notar, FitzPatrick (2006) contrasta de maneira significativa 

realismo ético e construtivismo. Para o realismo, segundo FitzPatrick os fatos éticos 

são descobertos e não construídos por procedimentos racionais. As duas visões 

seriam distintas em seu ponto de partida. Mesmo que para o construtivismo, possa se 

admitir a existência de certos fatos morais após sua construção por agentes morais, 

e que isso permita alguma forma de objetividade, o realismo ético, segundo essa 

                                            
131 A ideia de que o construtivismo seria uma posição neutra ganha força em uma interpretação 
puramente normativa do construtivismo (isto é, o construtivismo não teria um status metaético, como 
defendem Darwall et al, 2013). Na verdade essa parece ter sido a intenção original de Rawls (1980), 
ao procurar não se envolver com as discussões metaéticas (ver Milo,’995). Essa interpretação, no 
entanto, é controversa.  



152 

 

perspectiva, se distingue pelo fato de que tais fatos ou critérios normativos já devam 

estar dados como uma realidade a ser conhecida.  

Silveira (2001, p. 5), endossa o mesmo ponto de vista, de maneira ainda mais 

explícita: 

Em sua forma geral, o construtivismo em ética afirma que as propriedades 
morais estão vinculadas à natureza racional e social do agente, de forma a 
considerar a correção de um ato como dependente desta realidade, não 
contando como um fato independente destas características. Assim, esta é 
uma posição em ontologia moral que é antirrealista e que contrasta com o 
realismo moral a respeito da independência desta ordem de valores. A 
fórmula aqui é: um ato é correto (X é F) para um agente S em circunstâncias 
C (racional e/ou social). Isto implica em afirmar que as propriedades morais 
são dependentes da mente do observador, sendo a função do discurso moral 
representar estas propriedades, em que o conteúdo deste discurso é tomado 
como verdadeiro, isto é, é tomado como objetivo.  

Em uma linha de argumentação semelhante, David Brink (1989) opõe realismo 

e construtivismo: 

O construtivismo em ética é, de certa forma, o oponente menos tradicional do 
realismo moral. O construtivismo concorda com o realismo moral quanto à 
existência de fatos morais e proposições morais verdadeiras, mas discorda 
do realismo quanto à natureza ou ao status desses fatos e verdades morais. 
Um construtivista em ética afirma que fatos ou verdades morais são 
constituídos por alguma função daquelas crenças que são nossa evidência 
em ética. De fato, o construtivismo em ética pode ser formulado como um 
caso especial de construtivismo. (Brink, 1989, p. 19-20) 

Como podemos notar, embora Brink (1989) admita que tanto realistas quanto 

construtivistas concordem com a existência de fatos ou propriedades morais, eles não 

estariam de acordo quanto à sua natureza ontológica. Ambos divergem também em 

relação ao ponto de partida e o modo pelo qual certos fatos ou propriedades se 

originam ou ao que devam sua existência.   

É inegável que exista uma literatura vasta que reforça a interpretação do 

construtivismo como uma forma de antirrealismo ou que se oponha ao realismo moral. 

Essa interpretação tem fundamento e coerência, e é razoável admitir que 

provavelmente essa é a posição ortodoxa. Esse contraste ou oposição entre realismo 

e construtivismo, entanto, não é tão evidente e consensual, como observa Bagnoli: 

O construtivismo metaético é a visão de que o que conta como uma razão 
depende de sua justificação racional. O apelo dessa visão reside na 
promessa de explicar como as razões são objetivas e independentes de nós, 
embora vinculativas em primeira pessoa. O argumento geral contra o 
construtivismo kantiano como teoria da normatividade depende em grande 



153 

 

parte do caso especial das obrigações morais. A objeção padrão é que o 
construtivismo fundamenta a obrigação moral no valor da humanidade, 
comprometendo-se, portanto, tacitamente com o realismo moral. Até agora, 
os construtivistas elaboraram duas estratégias para evitar a objeção padrão. 
Alguns optaram por não aderir ao projeto kantiano de identificar obrigações 
morais universalmente autoritativas, admitindo, assim, algum tipo de 
relativismo moral. Outros optaram por não aderir ao projeto construtivista de 
construir uma explicação geral da normatividade, admitindo, assim, algum 
tipo de realismo moral. (Bagnoli, 2016, p.1) 

 

 

Em contraste com essa posição padrão, Copp (2005) também defende que é 

possível interpretar o construtivismo como sendo compatível com o que ele chama de 

realismo básico. Copp (2005) distingue o realismo básico do realismo independente 

de postura: 

[...] permitam-me distinguir entre "realismo básico" e "realismo independente 
de postura", que é um tipo de realismo básico. Estipulo que o realismo básico 
aceita as seguintes doutrinas: primeiro, existem propriedades morais, como 
a retidão; segundo, essas propriedades são, por vezes, instanciadas; terceiro, 
predicados morais expressam essas propriedades; quarto, asserções morais 
expressam crenças a respeito da instanciação dessas propriedades; quinto, 
por serem propriedades, a retidão e outras propriedades morais têm o mesmo 
estatuto metafísico que as propriedades não morais familiares, qualquer que 
seja esse estatuto. O realismo básico aceita todas as cinco doutrinas. O 
realismo independente de postura acrescenta a sexta tese de que os fatos 
sobre a instanciação de propriedades morais são "independentes de 
postura". (Copp, 2005, p.271) 

De acordo com Copp (2005) o realismo básico, como o próprio nome já denota, 

é composto apenas pelas cinco primeiras doutrinas ou teses, enquanto o realismo 

independente de postura132 (às vezes também chamado de realismo robusto133, 

realismo forte134, ou simplesmente “realismo”) defende a sexta tese, a saber, de os 

fatos (ou propriedades) morais são independentes de agentes.135  Levando em 

consideração essa distinção, Copp (2005, p.272) defende que o construtivismo, a 

princípio, seria compatível com as cinco primeiras doutrinas ou teses, mas não a 

última.  

As teorias construtivistas rejeitam a independência de postura, mas algumas 
delas, incluindo a teoria centrada na sociedade, aceitam as cinco doutrinas 

                                            
132 Copp (2005), tem em mente aqui a linha de argumentação de Shafer-Landau (2003). 
133 Ver Enoch (2011). 
134 Para a distinção entre realismo fraco e realismo forte, ver Dancy (1986). 
135 Faço aqui a minha interpretação dessa tese, pois da forma como Copp expressa em seu texto me 
parece mais confusa. 



154 

 

do realismo básico. Este é um sentido importante em que elas "endossam" a 
"realidade" do "domínio moral". (Copp, 2005, p. 272) 

Ou seja, o construtivismo só não seria compatível com o realismo de postura 

independente (ou com o realismo forte) embora seja compatível com o realismo básico 

(ou fraco). Se estivermos dispostos a concordar com Copp (2005), podemos assumir 

o construtivismo como uma posição realista – ou pelo menos compatível com ela. 

Portanto, o realismo e construtivismo compartilham alguns pontos em comum. Ora, 

se podemos interpretar o naturalismo como uma vertente do realismo moral e se 

podemos interpretar o construtivismo pelo menos em sintonia com o realismo básico, 

então penso que o naturalismo construtivista pode ser seguramente entendido como 

uma forma de realismo fraco136 ou mínimo137. 

Outra distinção importante, ao considerar a relação entre realismo e 

construtivismo, foi feita Korsgaard (1996; 2003) ao distinguir entre que ela chamou de 

realismo moral procedimental (procedural moral realism) e realismo moral substantivo 

(substantive moral realism). Para o realismo moral substantivo  

existem procedimentos corretos para responder a questões morais porque 
existem verdades ou fatos morais, que existem independentemente desses 
procedimentos, e que esses procedimentos rastreiam. (Korsagaard, 1996, 
p.35) 

Em contrapartida, para o realismo moral processual “há respostas para 

questões morais porque há procedimentos corretos para chegar a elas” (Korsgaard, 

1996, p.35). Isto significa que para o realismo moral substancial as verdades morais 

são descobertas porque elas já existem independentes de nós. Os fatos morais 

existem no mundo (não necessariamente o mundo natural) independentes de nós. Os 

nossos procedimentos ou métodos de investigação rastreiam esses fatos e 

possibilitam o conhecimento de verdades morais, portanto. Ora, o que Korsgaard 

(1996) chama de realismo substancial parece identificar-se com o que tem sido 

                                            
136 Dancy distingue entre realismo fraco e realismo forte. Penso que a minha visão se encaixa mais 
dentro do conceito de realismo fraco, embora Dancy critique enfaticamente o realismo fraco como um 
pseudo realismo. O meu ponto é que aceitar um realismo forte parece implicar alguma forma de 
comprometimento metafísico mais robusto, que normalmente assume a forma de um não-naturalismo, 
ou então implicaria em algum tipo de naturalismo reducionista, que é justamente o que pretendo me 
afastar. Meu ponto é que há aspectos acerca da moralidade que não são totalmente redutíveis à fatos 
naturais. A própria ideia de normatividade, em um sentido forte, parece resistir ao processo de 
naturalização. Embora muitos naturalistas se proponham a fazer isso, não estou convencido de que é 
o caminho mais adequado. (ver Questão Normativa, de Korsgaard). 
137 Ver Sayre-McCord (1988). 



155 

 

chamado de realismo de postura independente (Copp, 2005). O realismo 

procedimental, no entanto, não defende que há verdades morais independentes dos 

agentes e dos próprios procedimentos de construção e justificação moral. Os 

procedimentos não rastreiam fatos morais, eles os criam. Mas serem criados, esses 

fatos possibilitam falarmos em verdades morais, ainda que contingentes e 

circunscritas ao processo de construção normativa. Ora, o construtivismo, tal como 

Korsgaard o concebe, seria compatível com uma forma de realismo moral 

procedimental. 

Levando em consideração essa distinção, a visão de construtivismo que estou 

propondo – como parte do naturalismo construtivista –, na verdade, mescla os dois 

tipos de realismos morais. A parte substancial do realismo moral é a que corresponde 

aos fatos morais que podem ser descritos e rastreados pelo processo de investigação 

empírica. Ou seja, é a base naturalista que tenho me referido. Ora, se existe uma base 

natural para a moralidade, então deve haver fatos básicos o senso moral (disposições 

morais) que permitem que a moralidade seja construída. E se há fatos morais então 

podemos falar em verdades morais em um sentido tradicional como correspondência. 

Podemos formular proposições morais que são verdadeiras ou falsas, em um sentido 

tradicional, porque há alguns fatos que são independentes dos agentes e independes 

do procedimento construtivo. Na minha visão, o procedimento racional construtivo 

permite também rastrear tais fatos e usá-los como base para a construção de normas 

e princípios, este sim corresponde à dimensão da moralidade que não existe 

independente de nós e que não está dada no mundo, mas depende ontológica e 

epistemologicamente de agentes e de um procedimento construtivo. Assim, realismo 

substantivo é complementado pelo realismo processual, que Korsgaard (1996) se 

refere no seu construtivismo. 

O que podemos concluir a partir de tudo isso? A minha interpretação é a 

seguinte: talvez a melhor forma de pensar o construtivismo seja dizer que o 

construtivismo começa em uma posição antirrealista e assume uma posição realista 

a partir do processo construtivo. Ou seja, a priori não há fatos morais, valores ou 

normas. Isso implica um ponto de partida ontológico antirrealista, é verdade. Mas a 

partir do momento em que o processo construtivo ocorre, os fatos, normas ou valores, 

passam a ter existência. Eles são reais e, em um certo sentido, objetivos: são 



156 

 

artificialmente e socialmente reais e objetivos.138 E são por isso objetivamente 

dependentes. Mas nem por isso menos reais. E essa é uma posição realista, pelo 

menos um tipo de realismo fraco ou básico. Ora, por isso o construtivismo parte do 

antirrealismo e chega no realismo.  

Ao meu ver essa é a melhor forma de compreender o construtivismo e também 

explica a controvérsia em ontologia moral. Disso se segue que o construtivismo não é 

exatamente uma terceira via e nem uma superação da tensão entre realismo e 

antirrealismo, pois afinal a questão ontológica – se há uma realidade moral –, só pode 

ser respondida com um sim ou um não. A questão que o construtivismo nos faz pensar 

não é se existe ou não existe uma “realidade moral”, mas quando e como ela passa a 

existir. O realismo robusto assume que essa realidade já está dada no mundo. O 

antirrealismo forte vai entender que essa realidade moral não existe e nem pode existir 

objetivamente. O construtivismo, nesse sentido, aceita um caminho do meio, mas 

apenas temporariamente, pois como disse, ele torna o realismo moral possível e 

viável, assim como a objetividade plausível.139   

No entanto, a visão que defendo tem algumas diferenças, pois o naturalismo 

construtivista, em virtude de ser uma concepção híbrida, combina dois tipos de fatos 

morais, os fatos que são naturais e fatos sociais, onde os últimos são criados ou 

construídos. Os primeiros não dependem especificamente de nossa perspectiva e por 

isso são objetivos (independentes de nossa perspectiva). Os outros tipos de fatos 

morais são sociais e dependem de nossa criação e de agentes morais (não 

necessariamente agentes racionais140). 

                                            
138 Esse argumento ficará mais claro mais adiante quando apresentar e discutir a teoria da construção 
da realidade social de Searle (1995). (Ver seção 4.2.2.) 
139 Argumentarei mais detalhadamente no capítulo 5, quando defenderei a compatibilidade entre 
naturalismo e construtivismo por meio do realismo básico ou mínimo. (ver seção 5.2.1) 
140 O ponto que defendo é que embora a moralidade dependa de agentes que se relacionam entre si, 
eles não precisam ser racionais, embora fosse bom que fossem. Explico. A moralidade em um sentido 
mínimo e primitivo não depende de agentes racionais tomando decisões racionais. Se aceitarmos a 
perspectiva naturalista que defende as emoções como basilares da moralidade, então podemos aceitar 
a existência de uma comunidade moral cujos indivíduos não sejam racionais. Podemos admitir uma 
moralidade totalmente baseada em uma base conativa e não cognitiva. Aliás, essa parece ter sido a 
forma como a moralidade surgiu, se levarmos em consideração a perspectiva evolucionista.  Ora, o fato 
é que o homo sapiens desenvolveu racionalidade e passou a usá-la em diferentes domínios, inclusive 
o domínio moral. Isso deu novas camadas à moralidade. A própria noção de normatividade parece ter 
alguma ligação com essa capacidade racional humana. Esse é também um dos aspectos que parecem 
estar em jogo quando Tomasello (2016) distingue entre duas formas de moralidade, uma baseada na 
simpatia e outra baseada na ideia de justiça. Kitcher (2011) também defendeu a noção de uma 
capacidade de orientação normativa que provavelmente surgiu para suprir uma deficiência de nossas 
capacidades altruístas (altruísmo psicológico). 



157 

 

Unir o construtivismo a uma base naturalista confere uma solidez ainda maior 

ao construtivismo, dando um corpo e estrutura ainda mais fortes. Penso que o 

construtivismo sozinho pode chegar a um conceito fraco de realismo, mas ao ser 

combinando com o naturalismo, podemos chegar a uma forma de realismo mais 

substancial. Temos uma base mais sólida para ancorar a moralidade. Além disso, 

unindo a justificação normativa na racionalidade e sociabilidade, somos capazes de 

chegar a um tipo de teoria moral mais sólida, que pode dar respostas mais 

consistentes a formas de relativismo e subjetivismo moral, além de elementos para 

resistir ao ceticismo moral e ao niilismo moral. 

 

4.2 A CONSTRUÇÃO SOCIOCULTURAL: O CONSTRUTIVISMO SOCIAL 

Essa seção pretende discutir em e sentido a moralidade é, além de uma 

construção racional, uma construção social. Como entender essa afirmação? E como 

é possível que algo que seja construído socialmente esteja em harmonia com uma 

perspectiva realista e naturalista? Essa seção pretende investigar e discutir essas e 

outras questões correlatas, procurando distinguir entre o construtivismo ético e o 

construtivismo social ou construcionismos. Por fim pretendo tomar a teoria da 

construção social de Searle como a cola que une o mundo natural e o mundo social, 

mostrando que algo pode ser construído sob bases naturais. 

4.2.1 A moralidade como construção social: uma ressalva 

Antes de prosseguir para a parte mais conceitual e teórica, quero discutir em 

linhas gerais a ideia que envolve a afirmação central de que a moralidade é uma 

“construção social”. O que isso quer dizer? Há pelo menos duas formas diferentes de 

interpretar essa afirmação. A primeira delas, talvez a mais comum, é interpretar a 

noção de “construção social” como algo completamente a parte ou até oposta ao que 

é natural. Como já vimos, por vezes o natural é visto como algo oposto daquilo que é 

artificialmente construído.141 Nessa perspectiva, algo que é “construído” não pode ser 

ao mesmo tempo natural. Algumas teorias sociais (ou sociológicas) da construção 

                                            
141 Ver seção 3.1.1.1, do capítulo 3 (Três sentidos para o termo “natural”). 



158 

 

social defendem que existem certas coisas que são socialmente construídas, como 

gênero ou raça, por exemplo.  

A outra forma de interpretar, que procurarei defender, é que a ideia de algo 

“socialmente construído” não implica em uma contradição com o que poderia ser 

chamado de “natural”. Afirmar, por exemplo, que algo pertence a natureza humana 

não está necessariamente em contradição com a afirmação que é algo socialmente 

construído, até mesmo porque, no caso humano, é parte de nossa natureza sermos 

seres sociais que criam, inventam, produzem, enfim, constroem socialmente artefatos, 

ficções, objetos, símbolos, linguagem, civilizações, códigos, e claro, a moral.142 

Portanto, penso que a construção social ela não está em oposição a uma abordagem 

naturalista, apesar de defender que uma redução do social e do cultural ao natural 

não é apropriado. 

Chamarei a primeira forma de interpretar de construcionismo para diferenciar 

do construtivismo, que pretendo defender. Há diferentes formas de construcionismos, 

das mais radicais às mais moderadas (Mallon, 2023). Uma tese construcionista mais 

radical defenderia que tudo se resume a uma construção social (até mesmo o que as 

ciências naturais chamam de fatos naturais), isto é, todos os fatos do mundo são 

construídos socialmente (e linguisticamente).143 Em última instância, esse tipo de 

construcionismo nos leva de uma certa forma a um ceticismo quanto à possibilidade 

do realismo e da objetividade epistêmica, inclusive na ciência. Já um construcionismo 

moderado, irá defender que há um recorte específico de fatos que são construídos. 

Tudo o que diz respeito ao mundo social seria socialmente construído, mas ainda 

poderíamos falar, objetivamente, em outros tipos de fatos naturais, como aqueles 

estudados pelas ciências naturais, por exemplo.144  

À primeira vista poderá parecer que minha tese é construcionista, mas não é. 

A minha tese não é construcionista (pelo menos não se minha interpretação estiver 

correta), porque não se encaixa nem como construcionismo moderado e menos ainda 

como construcionismo radical. Nenhum desses dois tipos de construcionismos parece 

compatível com uma abordagem naturalista realista. Essa é a razão porque eu tenho 

                                            
142 Essa é a perspectiva que está em conformidade com as teorias da herança dupla ou teorias gene-
cultura, em uma perspectiva biocultural portanto. Ver Richerson & Boyd (2005); Henrich & Henrich 
(2007); Buchahan & Powell (2018). 
143 Essa tese corresponde ao que também se chama de construtivismo radical (ver Von Glasersfeld, 
1984; 2013). 
144 Contudo, nessa visão, a moralidade seria uma construção no sentido de quem defende uma 
dicotomia rígida entre fato e valor, caindo naquele tipo de dualismo que mencionei no primeiro capítulo. 



159 

 

insistido no termo “construtivista” em vez de “construcionista”, apesar de que ele 

também seja problemático.  

4.2.1.1 Construtivismo e construcionismo (ou construtivismo social) 

É importante fazer uma distinção entre construtivismo e construcionismo, pois 

é possível encontrar na literatura uma utilização dos termos como sendo sinônimos, 

contudo para o propósito da tese, talvez seja relevante marcar uma distinção.145 O 

termo “construtivismo” pode ser aplicado a muitos campos, não sendo usado apenas 

na filosofia. Por vezes o termo é utilizado nas ciências humanas e sociais, na 

educação e até no debate acerca da epistemologia da ciência.146 O mesmo vale para 

o termo “construcionismo”, embora esse pareça ser mais recente que o primeiro, e até 

tenha alguma relação de origem.147  

“Construção”, “construcionismo” e “construtivismo” sociais são termos 
amplamente utilizados nas ciências humanas e sociais, e são aplicados a 
uma gama diversificada de objetos, incluindo emoções, gênero, raça, sexo, 
homossexualidade e heterossexualidade, doenças mentais, tecnologia, 
quarks, fatos, realidade e verdade. Esse tipo de terminologia desempenha 
diversos papéis em diferentes discursos, dos quais apenas alguns são 
filosoficamente interessantes, e poucos admitem uma abordagem 
“naturalista” — uma abordagem que trata a ciência como uma fonte central e 
bem-sucedida (embora às vezes falível) de conhecimento sobre o mundo. Se 
há alguma ideia central do construcionismo social, é que algum objeto ou 
objetos são fundamentados, causados, constituídos ou controlados por 
fatores sociais ou culturais, em vez de fatores naturais, e se há alguma 
motivação central para tal pesquisa, é o objetivo de mostrar que tais objetos 
estão ou estiveram sob nosso controle: poderiam estar, ou poderiam ter 
estado, de outra forma. (Mallon, 2025, intro) 

O ponto é que o construcionismo em ciências sociais seria uma abordagem que 

costuma negar o realismo. Pensado dessa forma, o construcionismo é uma tese, por 

natureza, antirrealista. Em linhas gerais, uma posição construcionista é aquela que 

                                            
145 Ver, por exemplo, Castañon 2005.  
146 Normalmente o trabalho de Berger e Luckman, A Construção da Realidade Social (1985), é visto 
como um marco inicial do construtivismo social, segundo a ótica das ciências sociais. 
147 Há autores que dizem que o construcionismo é uma variante do construtivismo. Não pretendo cobrir 
os diferentes conceitos em áreas diferentes, quer na filosofia, quer fora dela. Estou interessado, mais 
especificamente no uso de tais termos no âmbito da filosofia moral (e talvez estendendo para filosofia 
prática de forma mais ampla). Como já foi dito, o termo construtivismo ganha uma importância na 
filosofia política e na ética a partir de Rawls principalmente. Já o termo construcionismo não é tão usado 
na filosofia (anglo-saxônica, pelo menos), sendo mais comum nas ciências sociais. Mas isso não seria 
o suficiente para ignorarmos o termo, pois ao meu ver ele pode ser vinculado a um conjunto de teses 
epistemológicas que diferem do construtivismo e tal confusão poderia nos levar para uma contradição 
com o naturalismo. 



160 

 

afirma que toda ou para da existência da “realidade” é construída. Não há nada para 

além de uma construção.148 Essa tese, fundamentalmente, pode ser encarada, na 

melhor das hipóteses, como uma tese idealista, e na pior delas uma tese cética. Se 

encarada como uma tese idealista, ela basicamente defende que o conhecimento que 

temos do mundo é construído a partir do sujeito (pode ser uma construção social, feito 

pela interação social), mas ela não aceita que há algo no mundo que seja causa do 

conhecimento independente de nós. Além disso, é uma tese metafísica no que diz 

respeito à existência do próprio mundo objetivo. Pois nega que há uma ontologia 

realista, objetos reais no mundo independente de nossa perspectiva humana. Logo, 

essa parece ser uma versão contemporânea do clássico idealismo filosófico. Se for 

encarada como uma tese cética, de forma mais radical, é a ideia de que o mundo 

exterior simplesmente não existe ou não pode ser conhecido.  

É por isso que o construcionismo entra em choque com a concepção científica 

tradicional, pois sua base é realista. A ciência e o método científico têm como 

pressuposto que é possível conhecer o mundo e que o mundo existe. Há uma 

realidade a ser conhecida. Portanto, a perspectiva tradicional da ciência tem uma 

epistemologia realista e uma ontologia realista. Se isso é ingenuidade científica, essa 

é uma outra discussão. Se essa interpretação está correta, isso quer dizer que o 

construcionismo não é compatível com muitas teses e teorias científicas atuais.149 

Assim sendo, se o naturalismo for uma tese realista, ele não é compatível com o 

construcionismo. 

Evidentemente há construcionistas que levam a radicalidade de sua tese para 

a ciência em geral, mas ela é mais facilmente absorvida no contexto das ciências 

humanas e sociais sob o argumento de que o objeto de estudo nesses campos é 

distinto. Alguns construcionistas podem aceitar que no caso do objeto das ciências 

naturais (ou ciências duras) é possível falar em fatos objetivos independentes de nós. 

Mas no caso do mundo humano e social, não haveria fatos objetivos do mesmo modo. 

Se isso puder ser estendido para o campo moral, diriam os construcionistas, temos 

que assumir que os fatos morais são construídos. Portanto, há os construcionistas 

radicais e os moderados. Os radicais negam o realismo e em larga escala e os 

moderados apenas no campo social (incluindo o moral). 

                                            
 
149 Evidentemente aqui também há um embate implícito sobre uma certa interpretação as diferenças 
de objeto e método entre ciências naturais e humanas. 



161 

 

O que diverge o construcionismo do construtivismo, é que o primeiro pensa que 

os fatos são construídos de forma independente de outros tipos de fatos 

independentes, como fatos naturais. Os fatos naturais, para os construcionistas 

radicais ou não existem também são simplesmente construídos, como os o são os 

fatos sociais. O adjetivo “natural” seria apenas uma etiqueta para se referir a fatos 

construídos sobre a natureza. Já para os construcionistas moderados, podem haver 

fatos naturais, mas eles não têm nenhuma relação com o que poderíamos chamar de 

fatos sociais ou morais. Portanto, os construcionistas moderados enfatizam a 

dicotomia entre fato e valor, enquanto os construcionistas radicais dirão – como bons 

herdeiros de Nietzsche – que no fundo não há fatos verdadeiros só valores criados. 

Nessa perspectiva o que chamamos de “fatos” são em si construções, ficções 

carregadas de intenções e valores. Em última instância, os construcionistas radicais 

são céticos acerca do mundo real e são subjetivistas acerca do mundo social. Os 

construcionistas moderados até podem não ser céticos do mesmo modo, mas não 

aceitam nenhum tipo de relação entre um mundo natural e o mundo social. Portanto, 

numa visão construcionista, quer moderada ou radical, há pouco ou nenhum espaço 

para o naturalismo. 

Mas o construtivismo parece ser uma posição diferente. O construtivista, em 

ética, pensa que normas ou valores são criados ou construídos pelos agentes, mas 

em si a posição construtivista, se nós pudermos distingui-la do construcionismo, não 

é incompatível com uma posição naturalista. Embora haja filósofos que defendem o 

construtivismo como uma posição antirrealista (Street, 2008; Shafer-Landau,2003; 

Brink,1990), há os que entendem o construtivismo como uma posição realista 

minimamente (Copp, 2005), como uma posição neutra ou até uma posição que supera 

a dicotomia entre realismo e antirrealismo. Embora não haja consenso, o que parece 

é que há diferentes formas de construtivismo que poderiam se encaixar em 

abordagens realistas ou antirrealistas, ou em ambas. Por isso, seguindo Copp (2011; 

2005) – e mesmo Rawls (1980) – que uma posição construtivista geral e básica 

deveria ser encarada como neutra em relação ao realismo ou ao antirrealismo.150 Se 

assim for, podemos ter um construtivismo compatível com o realismo, e desse modo 

compatível com a perspectiva de um realismo científico e do naturalismo moral 

(interpretado como uma posição realista). 

                                            
150 No capítulo 5 irei argumentar mais sobre essa possibilidade. 



162 

 

Desse modo, o construtivismo moral, embora entenda que normas e valores 

podem ser construídos, isso não é necessariamente feito independente de outros 

fatos (que de modo algum são negados pelos construtivistas) e podem ser conectados 

com eles. Isso ajuda a entender como, por exemplo, agentes em uma posição original 

rawlsiana (Rawls, 2000) podem escolher princípios de justiça, que mesmo sob um véu 

de ignorância, não podem negar algumas características básicas de sua natureza 

(que inclui aspectos biológicos, psicológicos e sociais). Há pois contingências que 

poderiam levar os agentes a optarem por princípios de justiça diferentes ou normas 

sociais diferentes.151  

Portanto, penso que há uma diferença importante a ser marcada entre o 

construcionismo e o construtivismo em ética. A tese que pretendo defender, embora 

considere que seja essencialmente construtivista, também se vale de alguns 

elementos construcionistas. 

A próxima seção irá abordar a teoria da construção social desenvolvida por 

John Searle, que pretende mostrar como a realidade do mundo social, que é 

construída, se conecta com o mundo natural, cujos fatos são independentes de nós. 

Penso que essa é a visão de construção social que melhor se encaixa com a 

concepção de construtivismo que procuro desenvolver aqui. 

4.2.2 A construção social da realidade sobre bases naturalistas: Searle e a 

ontologia do mundo social 

John Searle, conhecido especialmente por seu trabalho em filosofia da 

linguagem e filosofia da mente, publicou The Construction of Social Reality em 1995, 

uma obra extremamente importante e influente desde então. O objetivo desse 

trabalho, na verdade, é dar continuidade ao projeto mais amplo de Searle que é tentar 

encaixar de maneira coesa a visão natural que temos do mundo com coisas que não 

vemos como objetos físicos – como atos de fala e estados mentais –, sem assumir, 

por um lado, uma posição eliminativista ou reducionista, e sem cair em alguma forma 

de dualismo, por outro.152 A questão fundamental para Searle em The Construction of 

                                            
151 Ver também O’Neill, 1996; 2006. 
152 Isso levou Searle a defender, na filosofia da mente, por exemplo, uma concepção que ele chamou 
de naturalismo biológico (Searle, 1992;2006). O naturalismo biológico, em breves palavras, é a ideia 
de que a mente e consciência não são redutíveis a uma explicação puramente física, como uma 
descrição em terceira pessoa (típica das ciências empíricas), mas exige um tratamento filosófico que 
leva em consideração a dimensão subjetiva em primeira-pessoa dos estados mentais (Searle, 2006, 



163 

 

Social Reality (1995) é entender como certas coisas que consideramos objetivas, 

como o dinheiro, nossas propriedades, relações sociais como o casamento, os 

governos que atuam nos países e até nossos esportes favoritos (como futebol e 

outros), podem ter existência real “em um mundo que consiste inteiramente de 

partículas físicas em campos de força”, uma vez que definitivamente essas coisas – 

que pertencem ao que podemos entender como parte da realidade social –  não são 

exatamente constituídas de propriedades físicas (ou pelo menos não inteiramente). O 

ponto de Searle (1995, p. viii) é: “Como nós construímos uma realidade social 

objetiva?” 

O próprio Searle (1995, p. xii) nota que esse objetivo não é exatamente original 

e reconhece que devemos nossas concepções do mundo social a grandes sociólogos 

como Durkheim, Weber e Simmel, mas eles não tinham a mesma preocupação que 

Searle introduz, que é fazer uma investigação ontológica, nos moldes da filosofia. 

Parece que a filosofia, por muito tempo não tematizou, pelo menos não com um 

interesse genuíno o mundo social, pois essa parecia uma preocupação mais 

sociológica do que filosófica. Mas como Searle percebeu, os estudos sobre esse tema 

da realidade social não pareciam apresentar uma visão satisfatória sobre o tema. O 

objetivo de Searle (1995) então passou a ser elaborar uma ontologia do mundo social 

e procurar articular com aquilo que ele chamou de ontologia fundamental, que tem 

uma base naturalista, por assim dizer. Colocando o problema nas palavras do próprio 

Searle: 

 
[...] vivemos num mundo composto inteiramente de partículas físicas em 
campos de força. Alguns deles são organizados em sistemas. Alguns destes 
sistemas são sistemas vivos e alguns destes sistemas vivos desenvolveram 
consciência. Com a consciência vem a intencionalidade, a capacidade do 
organismo de representar para si mesmo objetos e estados de coisas no 
mundo. Agora a questão é: como podemos explicar a existência de fatos 
sociais dentro dessa ontologia? (Searle, 1995, p.7) 

 

                                            
p.7-13). Portanto, Searle (1992) rechaça o eliminativismo e outras formas de materialismo que não 
reconhecem o caráter introspectivo da mente, contudo ele argumenta em uma direção oposta ao 
dualismo que permeou a filosofia da mente desde Descartes. A tese do naturalismo biológico de Searle 
(1992;2006) é que a mente é um produto do cérebro, mas não é analisável em termos físicos. Os 
estados subjetivos são reais, mas não podem ser tratados objetivamente. No que tange aos atos de 
fala, Searle defende que eles se encaixam na estrutura da mente humana. Os atos de fala 
correspondem a estrutura intencional da mente. A grande questão pra Searle, até esse ponto, era 
entender como a consciência e a linguagem podem fazer parte do mundo físico. Meu objetivo não é 
discutir as teorias da mente e dos atos de fala de Searle, mas as menciono apenas no intuito de 
contextualizar o ponto de apoio que Searle (1995;2010) utilizará para elaborar sua teoria sobre a 
realidade social, que, como ele diz, é uma extensão do que havia produzido anteriormente.  



164 

 

A base da argumentação de Searle (1995) é a distinção entre fatos brutos (brute 

facts) e fatos institucionais (intitutional facts). Por fatos brutos Searle entende aqueles 

fatos que são objetivos e existem independentes de nós, tais como os fatos da física 

ou da química. Existe uma distância objetiva entre a Terra e a Lua por exemplo, ou 

um fato objetivo de que existe neve no Monte Everest ou que a água é composta por 

H2O. Esses fatos, são ontologicamente objetivos e independentes de nosso ponto de 

vista e do conhecimento humano (embora a expressão linguística desses fatos 

dependa, mas essa é outra questão). Já os fatos institucionais, como o fato de que 

João é brasileiro, é mecânico e mora em Porto Alegre, por exemplo, são fatos 

diferentes, que dependem da existência de certas instituições e de certos acordos 

humanos, além de uma intencionalidade linguística, para existirem e serem objetivos. 

O tipo de objetividade desses fatos é diferente daquela dos fatos brutos, e não são 

independentes deles.  Nas palavras de Searle: 

 
Fatos institucionais são assim chamados porque eles requerem instituições 
humanas para sua existência. De modo que para esse pedaço de papel ser 
uma nota de cinco dólares, por exemplo, deve haver uma instituição humana 
do dinheiro. Fatos brutos não requerem instituições humanas para sua 
existência. É claro que, para declarar um fato bruto, necessitamos da 
instituição da linguagem, mas o fato declarado precisa de ser distinguido da 
sua declaração. (Searle, 1995, p.1-2) 
 

Os fatos institucionais, apesar de distintos, não são independentes dos fatos 

brutos. Eles não podem existir sem os fatos brutos. Um exemplo é o dinheiro. O 

dinheiro não é um pedaço de papel ou um objeto como uma moeda, ou mesmo um 

dígito na sua conta do banco, apenas. O dinheiro é mais do que isso. O dinheiro 

depende de uma instituição financeira para existir, de um sistema econômico viável, 

de um governo que dê legitimidade a ele (e outros governos e economias diferentes 

que reconheçam o valor da moeda em questão) e claro, depende da aceitação de 

uma população e de uma rede complexa de outras instituições que aceitam o 

“dinheiro” como moeda de troca em diferentes transações econômicas dentro da 

sociedade. Se pensarmos apenas no exemplo do dinheiro, vemos como é complexa 

essa rede de dependência de relações. O dinheiro é antes de tudo um símbolo que 

contém uma função específica e carrega uma intencionalidade por parte daqueles que 

o usam. Não poderíamos negar que o dinheiro tem alguma forma de objetividade uma 

vez que tê-lo ou não determina se podemos ou não fazer certas coisas. Apesar do 

dinheiro não ser a nota de papel em si, o material físico (fato bruto) é um meio de 

instanciação do mesmo. Ao ver uma nota de 1 real ou 1 dólar sabemos o que significa 



165 

 

e o seu valor, mas um cão, por exemplo, vê a mesma nota e não identifica a mesma 

função e significado. A função do dinheiro não existe fora do domínio social e 

institucional. Portanto, o dinheiro é um exemplo típico de um fato institucional. 

Searle (1995) observa que esses fatos institucionais estão tão presentes em 

nossas vidas desde que nascemos (e nos acompanham por toda a vida até o fim, 

quando morremos – aliás, até a morte oficial é um fato institucional, em certo sentido!), 

sem às vezes nos darmos conta. É por isso que Searle (1995, p. 4) diz que existe uma 

ontologia invisível que estrutura a realidade social. Veja-se o seguinte exemplo: 

A criança é criada numa cultura onde simplesmente considera a realidade 
social um dado adquirido. Aprendemos a perceber e a usar carros, banheiras, 
casas, dinheiro, restaurantes e escolas sem refletir sobre as características 
especiais da sua ontologia e sem estar conscientes de que eles têm uma 
ontologia especial. Eles nos parecem tão naturais quanto pedras, água e 
árvores. Na verdade, na maioria dos casos é mais difícil ver os objetos apenas 
como fenômenos naturais, despojados dos seus papéis funcionais, do que 
ver o que nos rodeia em termos das suas funções socialmente definidas. 
(Searle, 1995, p.4) 
 

É por isso que a estrutura ontológica do mundo social é mais complexa do que 

a ontologia básica ou fundamental do mundo natural. Isso porque a ontologia do 

mundo social tem inúmeras camadas de significado. Mas fatos institucionais na 

verdade são um tipo específico de fatos sociais (social facts). Fatos sociais, na 

acepção de Searle (1995), são mais simples do que fatos institucionais. Fatos sociais 

são um tipo específico de fatos mentais (mental facts) que dependem estados 

intencionais coletivos entre agentes. Para uma melhor compreensão observemos a 

Taxanomia Hierárquica de Fatos (Hierarchical Taxonomy of Facts) criada por Searle 

(1995, p. 121), como está apresentada na figura a seguir: 



166 

 

 

 

Como podemos observar nessa taxonomia de fatos, Searle (1995) considera 

que há dois tipos fundamentais de fatos (facts), a saber, fatos brutos físicos (brute 

physical facts)153 e fatos mentais (mental facts). Os fatos físicos brutos são na verdade 

mais simples e são primitivos.154 Os fatos mentais embora diferentes dos fatos brutos 

não podem existir sem eles (o fato de que eu tenho uma dor de dente é um fato mental, 

subjetivo, mas depende de eu ter dentes, um corpo e um cérebro, para dizer o 

mínimo).155 Existem fatos mentais que são intencionais e não intencionais. Se eu estou 

                                            
153 Usarei fatos brutos (brute facts) e fatos físicos brutos (brute physical facts) de maneira intercambiável 
durante o texto, pois é o modo como Searle usa no livro. Na verdade, ele utiliza simplesmente brute 
facts para se referir a brute physical facts.  
154 Basicamente a ideia é que o conjunto de fatos brutos constitui a base da ontologia fundamental do 
mundo. A rigor, a ontologia básica para Searle (1995) deriva em última instância da física, mas penso 
que ele não é exatamente um fisicalista no sentido forte, uma vez que sua posição não é reducionista.  
155 Como já foi referido, os fatos mentais têm uma natureza diferente dos fatos brutos, mas eles não 
são exatamente independentes ontologicamente. Os estados mentais precisam de uma estrutura física 
para existirem, o cérebro, portanto há um sentindo em que os fatos mentais tem um componente 
constituído de fatos brutos. A questão mental para Searle é que a mente e a consciência são produtos 
do cérebro e constituem um plano ontológico distinto, portanto. Adiantando a tese de Searle sobre a 



167 

 

sentindo uma dor de dente este é um fato não intencional, mas se eu quero um 

remédio para a dor de dente ou se desejo ir ao dentista estes são fatos intencionais. 

Além disso, fatos intencionais podem ser singulares ou coletivos. Quando os fatos 

mentais intencionais são coletivos eles dizem respeito a um grupo que compartilha 

estados intencionais comuns e isso é partilhado por todo tipo de organismo que 

estivermos dispostos a atribuir mente e estados intencionais. Esses fatos intencionais 

coletivos, na nomenclatura de Searle (1995), podem ser chamados de fatos sociais. 

É importante frisar que os fatos sociais, portanto, exigem intencionalidade coletiva.  

Fatos sociais são mais complexos que simples fatos mentais individuais, mas 

são mais básicos do que fatos institucionais. (Se estivermos dispostos atribuir 

intencionalidade nas ações de animais sociais, como cães, lobos, golfinhos, pinguins 

e certamente outros primatas, então podemos falar em fatos sociais também dentre 

esses grupos de animais). Dentre os fatos sociais existem aqueles que são 

simplesmente fatos que descrevem uma ação coletiva de um grupo de indivíduos 

(como “as hienas estão caçando um leão”). Entretanto existem aqueles fatos sociais 

que possuem uma característica específica, que Searle (1995, p.13) denomina 

Atribuição de Função (Assignment of Function), que corresponde à uma função que 

atribuímos a um dado fenômeno bruto. O exemplo dado é “A função do coração é 

bombear o sangue”. Essa função é atribuída ao coração e tem relação com o fato 

bruto de que observamos o coração bombear o sangue. Portanto, há sempre uma 

relação entre uma certa função de um fato social com um fato bruto. Algumas funções 

podem ser agentivas e outras não-agentivas. O exemplo do coração é típico de uma 

função não-agentiva, pois ela apenas descreve uma função como um fato não 

agentivo. Funções agentivas são aquelas em que os agentes atribuem uma 

intencionalidade em certos objetos, como é o caso de uma chave-de-fenda, ou outra 

ferramenta qualquer. Tal objeto é criado com uma função específica e carrega uma 

intencionalidade que é imposta pelos agentes que fazem uso desse objeto. É diferente 

do coração, no qual, a princípio, a função não é imposta pelos agentes, mas 

simplesmente reconhecida como algo que ocorre naturalmente.  

Funções agentivas ainda podem ser de dois tipos, as causais e as de status. 

As funções agentivas causais, são justamente estas que funções agentivas que 

simplesmente atribuímos causalmente uma função a um objeto. Um martelo tem a 

                                            
realidade social, é que ela é uma camada mais complexa que envolve os fatos mentais articulados 
socialmente por meio de atos linguísticos. 



168 

 

função de pregar (ou extrair) pregos em alguma superfície como a madeira. Há uma 

relação causal entre o objeto (e sua materialidade) e a sua função. Evidentemente um 

martelo pode ser utilizado para outras funções e até usado como uma arma, mas essa 

não é função intencionalmente atribuída a esse objeto quando ele foi criado. Já a 

Função de status é a característica que define propriamente um fato institucional. Ao 

atribuir a um objeto (uma pessoa, um estado de coisas, etc.) uma função de status, 

concedemos a este objeto (ou a essa pessoa) uma certa função institucional no qual 

ela acarreta certos poderes deônticos (deontic powers) (Searle, 1995, p.100). O 

dinheiro, novamente, é um exemplo típico de objeto que tem essa função de status, 

porque na posse de um pedaço de papel (fato bruto) que representa o dinheiro 

estamos na posse de certos poderes (como o poder de comprar algum produto, pagar 

um serviço, etc) que antes não tínhamos. Note-se que a função de status não 

necessariamente é uma função física em si mesma (como martelar pregos), mas nos 

capacita para realizar outras coisas que fazem parte do mundo social.  

Os fatos institucionais podem ainda ser linguísticos e não linguísticos. Fatos 

institucionais não linguísticos, como o dinheiro, não precisam necessariamente da 

linguagem para serem reconhecidos como tal. Podemos identificar algo como dinheiro 

simplesmente observado um fato bruto como uma moeda ou uma cédula de papel. 

Outros fatos precisam ser reconhecidos linguisticamente, por isso precisam ser 

declarados, como quando reconhecemos que alguém fez uma promessa ou quando 

uma sentença é dada por um juiz por exemplo. Quando um juiz sentencia que alguém 

inocente ou culpado, ele estabelece, através de um ato de fala (uma declaração) que 

um certo indivíduo perante a sociedade é culpado ou inocente de um crime (um novo 

fato institucional é instituído... e outros se seguem, como a punição ou a liberdade).156 

Retomando então, fatos sociais são fatos mentais intencionais coletivos. Fatos 

institucionais são fatos sociais que possuem função agentiva que conferem status no 

sentido institucional. Note-se que o denominador comum, a célula que compõe o 

mundo social são fatos institucionais. Mas fatos institucionais só existem na medida 

                                            
156 Se um alguém declarado culpado de um crime e vai preso, aqui há pelo menos dois fatos 
institucionais relacionados: 1) X é culpado pelo crime Y. (note-se que se um certo ato é um crime ou 
não também é um fato institucional que depende de vários outros fatos institucionais estabelecidos na 
lei.) 2) X será preso por n anos. Mas inevitavelmente há outros fatos brutos envolvidos, como fato de 
que X está confinado em um espaço físico (uma cela) que tem certas características físicas específicas 
(como tamanho, temperatura, encontra-se geograficamente em um local específico do planeta, etc). 
Fatos institucionais estão relacionados e acarretam fatos brutos também, portanto. 



169 

 

em que existem instituições sociais. Mas isso nos leva a outra questão: o que é uma 

instituição? Atentemos para o que o próprio Searle (2005, p. 21-22) diz a respeito: 

  

Uma instituição é qualquer sistema de regras (procedimentos, práticas) aceito 
coletivamente que nos permite criar fatos institucionais. Essas regras 
normalmente têm a forma de X conta como Y em C, onde um objeto, pessoa 
ou estado de coisas X recebe um status especial, o status Y, de modo que o 
novo status permite que a pessoa ou objeto desempenhe funções que ele 
não poderia atuar apenas em virtude de sua estrutura física, mas exige como 
condição necessária a atribuição do status. A criação de um fato institucional 
é, assim, a atribuição coletiva de uma função de status. O ponto típico da 
criação de fatos institucionais através da atribuição de funções de status é a 
criação de poderes deônticos. Então, normalmente, quando atribuímos uma 
função de status Y a algum objeto ou pessoa X, criamos uma situação na 
qual aceitamos que uma pessoa S que está na relação apropriada com X é 
tal que (S tem poder (S tem A)). Toda a análise dá-nos então um conjunto 
sistemático de relações entre a intencionalidade coletiva, a atribuição de 
função, a atribuição de funções de status, regras constitutivas, fatos 
institucionais e poderes deônticos. 

 

Nessa citação há importantes elementos conceituais a serem explicitados. Ao 

dizer que uma instituição é um “sistema de regras aceito coletivamente que nos 

permite criar fatos institucionais”, Searle está dizendo que existem certos tipos de 

regras constitutivas157 que permitem a criação de uma nova “realidade” através da 

criação certas funções de status que conferem poderes deônticos (deôntic powers) à 

objetos, pessoas ou estado de coisas. Ao conferir um certo status especial a um 

pedaço de papel atribuímos ele a função de dinheiro e ele passa a ter certos poderes 

deônticos que o permitem realizar certas práticas sociais. Quando uma pessoa é 

empossada em um cargo, como o de presidente de uma nação, por exemplo, ele 

passa assumir uma função, um status especial, que confere a ele certos poderes 

deônticos que outras pessoas não possuem. Mas esses poderes também implicam 

                                            
157 Searle (1995, p. 43-51) diferencia regras regulativas de regras constitutivas. Regras regulativas 
existem, como o próprio nome diz, para regular alguma coisa, como é caso das regras de trânsito. As 
regras regulativas servem como instrumentos de regulação de ações num dado contexto, mas se o 
contexto mudar elas podem ser alteradas. Além disso, regras regulativas não criam uma realidade. O 
trânsito, por exemplo, existirá independente das regras de trânsito, mas elas servem para que este flua 
melhor. Elas têm a finalidade de normatizar uma prática social, mas não há uma co-dependência. Já 
as regras constitutivas estão intrinsecamente ligadas a uma determinada realidade e servem não 
apenas para uma regulação mas determinam propriamente a existência dela, tal como num jogo de 
xadrez. As regras do xadrez são constitutivas porque elas estão diretamente ligadas ao objetivo do 
jogo, ao modo como as peças podem ou não se mover. Se as regras são modificadas, burladas ou 
negligenciadas, o jogo jogado simplesmente não será mais o xadrez. É nesse sentido que as regras 
constitutivas criam uma realidade e essa realidade dela depende. A realidade social também depende 
da existência dessas regras constitutivas, talvez mais do que as regras regulativas. Esse ponto será 
retomado mais a frente quando for discutido acerca das regras morais, uma vez que elas podem ser 
interpretadas como regras regulativas ou constitutivas.  



170 

 

em restrições, obrigações e direitos (talvez poderíamos incluir privilégios também). O 

sistema de regras constitutivo tem, normalmente, observa Searle (1995, p.43-51) a 

seguinte forma lógica: X conta como Y em C. Basicamente significa que algo ou 

alguém (X) passará a assumir um status especial (Y) em um dado contexto específico 

(C). Isso significa que, de um ponto de vista meramente natural, na ordem dos fatos 

brutos, não há nada que determine que uma certa pessoa – um presidente – tenha 

algum tipo de atribuição específica, função ou poderes deônticos especiais. Ele só 

tem esse status e o que dele decorre, como fatos institucionais, em virtude de criação 

do mesmo através de certos atos de fala, a saber, declarações. Por isso Searle (2010, 

p.13) diz que “toda a realidade institucional humana é criada e mantida por 

(representações que tem a mesma forma lógica de) Declarações de Função de Status 

(Status Function Declaration)”. O ponto é que ao declaramos formalmente e 

institucionalmente – isto é, através de meios institucionais formais – que alguém é 

presidente, ele passa a sê-lo, de fato. Nesse momento criamos um fato institucional 

novo (embora não tenhamos criado nenhum fato bruto novo). 

É importante salientar que, para Searle, a linguagem em si, é a ela mesma uma 

instituição. Na verdade, a linguagem é a forma de instituição primitiva, da qual todas 

dependem, pois sem ela não há nenhuma outra instituição e nenhum fato institucional. 

Portanto, sem linguagem não há realidade social propriamente dita. A linguagem 

permite que façamos declarações e por meio dela criamos fatos institucionais que se 

conectam a outros fatos formando uma rede complexa em diferentes camadas que 

formam a realidade social. 

Outro ponto importante é a respeito dos poderes deônticos já mencionados. 

Poderes deônticos são aquelas regras que servem para “regular as relações entre as 

pessoas”. Através dessa categoria “nós impomos direitos, responsabilidades, 

obrigações, deveres, privilégios, títulos, penalidades, autorizações, permissões e 

outros fenômenos deônticos semelhantes”158 (Searle, 1997, p.100). É por isso que 

cargos ou posições sociais diferentes acarretam um conjunto diferente de 

responsabilidades, obrigações, direitos, permissões, etc. É por isso que apenas o juiz 

pode dar uma sentença por exemplo, ou que só o médico pode prescrever 

medicamentos. A realidade social é formada, então, de diferentes funções de status e 

os poderes deônticos estão diretamente relacionados. Esse aspecto é importante para 

                                            
158 No original: “we impose rights, responsibilities, obligations, duties, privileges, entitlements, penalties, 
authorizations, permissions, and other such deontic phenomena.” 



171 

 

a compreensão sobre a natureza da moralidade e o caráter ontológico dos fatos 

morais. 

Uma vez que os fatos sociais são instituídos eles incorporam, em muitas 

situações elementos normativos. Embora Searle não faça esse movimento em direção 

à teoria moral, se aplicados à moralidade podemos compreender que os fatos morais, 

enquanto fatos sociais carregam essa normatividade. Isso explica porque, por 

exemplo, alguém atribuído de um cargo como um presidente, um policial, um médico 

ou um professor – em virtude dos poderes deônticos inerentes à função – possuem 

certas obrigações, direitos e permissões, específicos que outros agentes podem não 

ter. O policial tem o direito de abordar alguém suspeito na rua e pedir sua 

documentação ou até prender alguém que comete o crime em flagrante. Ele também 

tem a permissão de cruzar o sinal vermelho no trânsito se estiver em uma 

perseguição, ou fazer o porte de amas, ao mesmo tempo que tem a obrigação de 

oferecer segurança à população e até se arriscar para salvar alguém em perigo – algo 

que o cidadão comum não estaria obrigado. Poderíamos entender que tal obrigação 

seria meramente atribuição do seu cargo, mas penso que é uma obrigação moral, 

inerente à sua profissão, assim como é inerente a obrigação de um médico socorrer 

alguém que estiver passando mal em um local onde ele é o único profissional 

presente. O médico também é único que pode dar um atestado médico ou receitar um 

fármaco para um paciente. Da mesma forma um presidente tem a obrigação, por 

exemplo, de representar seu país em assuntos domésticos e internacionais, e tem 

certos direitos e permissões que outros cidadãos não tem.  

 Esse é apenas um exemplo de como a teoria de Searle tem implicações na 

teoria moral. Mas penso que sua teoria também tem implicações na metaética. A teoria 

de Searle (1995; 2010) oferece uma conexão a ontologia fundamental que compõe o 

mundo natural (fatos brutos) e a ontologia de segunda ordem que caracteriza o mundo 

social (fatos sociais e institucionais). A ontologia de Searle propicia uma conexão entre 

naturalismo e construtivismo através da conexão entre fatos brutos e fatos sociais. 

Isso implica que podemos entender a moralidade em duas camadas: uma primeira 

camada natural, composta pelos fatos naturais (fatos brutos) e uma segunda camada 

– distintamente social e normativa – composta pelos fatos sociais e institucionais. 

A teoria de John Searle (1995; 2010) sobre a construção da realidade social 

oferece um arcabouço conceitual fértil para uma interpretação social da moralidade, 

mesmo não tendo sido concebida como uma teoria moral propriamente dita. Ao 



172 

 

explicar como fatos institucionais emergem de práticas coletivas sustentadas por 

regras constitutivas, intencionalidade coletiva e atribuição de funções de status, Searle 

(1995) mostra como determinados tipos de fatos e normas sociais podem adquirir 

objetividade sem depender de propriedades metafísicas robustas. Normas, 

obrigações, direitos e deveres derivam dos poderes deônticos associadas a funções 

de status e existem objetivamente enquanto fatos sociais, na medida em que são 

reconhecidos e mantidos por uma comunidade social. Essa estrutura permite 

compreender a moralidade, ao menos em parte, como um fenômeno socialmente 

construído, dotado de força normativa real em virtude de seu papel regulador da vida 

coletiva. 

A visão de construtivismo que defendo incorpora a estrutura conceitual 

proposta por Searle (1995), mas a integra a uma perspectiva naturalista mais ampla. 

Embora uma parcela significativa da normatividade moral possa ser compreendida 

como análoga aos fatos sociais e institucionais — isto é, como resultante de práticas 

sociais, deliberação coletiva e racionalidade compartilhada —, a moralidade não se 

reduz integralmente a esse domínio. Há uma dimensão natural da moralidade, 

enraizada em disposições emocionais, capacidades cognitivas e formas de 

sociabilidade moldadas pela evolução biológica, que fornece o pano de fundo sobre o 

qual construções morais mais complexas se tornam possíveis. Assim, a moralidade é 

concebida como um fenômeno híbrido: parcialmente natural, parcialmente 

socialmente construído, no qual a objetividade moral emerge tanto de traços da 

natureza humana quanto de processos coletivos de construção normativa, em linha 

com um construtivismo compatível com um realismo moral fraco. 

4.2.3 Searle entre o construtivismo e construcionismo  

A ontologia social desenvolvida por John Searle (1995) fornece um modelo 

particularmente promissor para a formulação de uma concepção de construtivismo 

moral compatível com o naturalismo. Embora Searle (1995) não apresente uma teoria 

moral propriamente dita, suas teses centrais acerca da constituição dos fatos sociais 

— especialmente a noção de regras constitutivas, a atribuição coletiva de funções de 

status e a geração de poderes deônticos — oferecem os elementos necessários para 

compreender como formas objetivas de normatividade podem emergir a partir de 

práticas humanas sem apelo à uma ontologia metafisicamente onerosa. Nesse 



173 

 

sentido, a moralidade pode ser entendida como um domínio no qual certos fatos 

normativos são construídos a partir de condições naturais prévias, mas adquirem 

validade e força normativa apenas no interior de práticas sociais institucionalizadas. 

Essa leitura permite aproximar a teoria de Searle (1995; 2010) do 

construtivismo ético clássico, tal como desenvolvido por autores como Rawls (1980; 

2000a), Korsgaard (1996; 2008; 2009), O’Neill (1989; 1996; 2006), entre outros, bem 

como do construcionismos ou construtivismo social, sem, contudo, identificar 

integralmente essas abordagens. Assim como no construtivismo clássico, onde a 

normatividade moral não é concebida como algo simplesmente descoberto no mundo 

natural, mas como o resultado de processos de deliberação, justificação e 

reconhecimento mútuo entre agentes racionais, uma teoria moral à luz da ontologia 

searleana encontraria uma base para a normatividade na estrutura da realidade social. 

No entanto, diferentemente de versões mais estritamente procedimentais do 

construtivismo, a perspectiva inspirada em Searle (1995; 2010) enfatiza que esses 

procedimentos não ocorrem em um vazio normativo ou metafísico, mas estão 

ancorados em uma ontologia natural prévia: agentes dotados de capacidades 

cognitivas, emocionais e sociais específicas, que tornam possível tanto a 

intencionalidade coletiva quanto a aceitação de regras constitutivas.  

Ao mesmo tempo, a visão proposta por Searle (1995) se aproxima do 

construtivismo social em diferentes aspectos, na medida em que procura reconhecer 

o elemento social como construído pelas relações sociais – o que incluiria a 

moralidade – mas diferente de grande parte dos construtivismos sociais e 

construcionismos, a filosofia de Searle (1995) enfatiza o realismo, o naturalismo e a 

objetividade dos fatos que estruturam o mundo social. Dessa forma, a moralidade teria 

um fundamento objetivo e realista. A abordagem searleana dialoga com certas 

intuições centrais das teorias construcionistas, especialmente aquelas que enfatizam 

o papel das práticas sociais, dos discursos normativos e das instituições na 

constituição da realidade moral. A moralidade, nesse sentido, não é apenas aplicada 

em contextos sociais, mas é parcialmente constituída por eles. Papéis sociais, 

instituições políticas, práticas jurídicas e expectativas compartilhadas não apenas 

refletem valores morais pré-existentes, mas contribuem ativamente para a formação 

e a estabilização desses valores. A teoria de Searle permite explicar esse fenômeno 

sem recorrer a um relativismo radical, uma vez que a construção social ocorre dentro 



174 

 

de limites impostos tanto pela estrutura do mundo natural quanto pelas exigências da 

racionalidade prática e da cooperação social. 

Dessa forma, o construtivismo incorporado pela tese aqui proposta pode ser 

caracterizado como um construtivismo naturalizado e socialmente situado. Ele 

reconhece que há uma camada básica da moralidade enraizada em fatos naturais — 

ligados à evolução biológica, às emoções morais e às capacidades racionais humanas 

—, mas sustenta que a normatividade moral propriamente dita emerge quando esses 

elementos são incorporados em práticas sociais reguladas por regras constitutivas 

(Searle, 1995). A moralidade, assim compreendida, é simultaneamente objetiva e 

dependente: objetiva na medida em que gera razões, obrigações e permissões reais 

para os agentes; dependente porque sua existência e validade estão ligadas às 

estruturas constitutivas da organização social, bem como aos acordos explícitos e 

implícitos entre os agentes sociais. 

A ontologia social de John Searle (1995) desempenha, no interior desta tese, o 

papel de uma cola ontológica entre o naturalismo e o construtivismo, tanto em sentido 

conceitual quanto metodológico. Ao distinguir entre fatos brutos, pertencentes à 

ontologia fundamental do mundo natural, e fatos sociais e institucionais, pertencentes 

a uma ontologia de segunda ordem, Searle (1995) oferece um modelo no qual a 

construção social não rompe com o naturalismo, mas se apoia nele. Fatos sociais 

existem apenas porque certos fatos naturais estão dados: agentes biológicos dotados 

de capacidades cognitivas específicas, linguagem, intencionalidade coletiva e práticas 

cooperativas. Essa estrutura permite compreender a construção normativa como um 

processo ontologicamente dependente do mundo natural, evitando tanto o 

reducionismo naturalista quanto um construtivismo desvinculado de qualquer base 

ontológica. 

Do ponto de vista metodológico, essa articulação legitima uma abordagem que 

combina explicação descritiva e reconstrução normativa. A partir do naturalismo, é 

possível explicar a gênese das disposições morais básicas e das condições de 

possibilidade da normatividade; a partir do construtivismo, torna-se possível justificar 

e avaliar os princípios morais que regulam a vida social. A teoria de Searle (1995) 

fornece, assim, o enquadramento conceitual que permite transitar entre esses dois 

níveis: a moralidade pode ser investigada empiricamente em sua base natural e, ao 

mesmo tempo, construída tanto socialmente quanto racionalmente enquanto um 

conjunto de normas socialmente instituídas. Dessa forma, a tese sustenta que a 



175 

 

objetividade moral emerge da articulação entre fatos naturais e práticas sociais 

normativas, sendo a ontologia social searleana o elo que garante a continuidade — e 

não a ruptura — entre naturalismo e construtivismo. 



176 

 

4.3 CONCLUSÃO DO CAPÍTULO 

Esse capítulo pretendeu discutir a abordagem construtivista da moralidade e o 

que ela tem a oferecer de diferente e significativo que não encontramos no 

naturalismo. A abordagem construtivista pode ajudar a explicar certos elementos da 

moralidade que o naturalismo parece não conseguir explicar. Assim a metáfora da 

construção é útil para compreender que a moralidade, apesar de sua origem natural, 

possui uma dimensão que é construída sobre dois aspectos: 1) A construção 

enquanto processo, social e cultural; 2) A construção racional, enquanto procedimento 

deliberativo de escolhas normativas.  

O primeiro tipo de construção se alinha mais ao construtivismo social (ou 

construcionismo) e o segundo ao construtivismo filosófico (ético ou político). Por isso, 

a visão adequada de construtivismo que melhor se encaixa com o naturalismo precisa 

levar em consideração esses dois aspectos da construção moral, unido o 

construtivismo filosófico e o construtivismo social. O construtivismo deve ser 

compatível com o naturalismo, ou então, implicará em um tipo de dualismo (fato e 

valor) que negligencia a ciência.  

Penso que a concepção de construção da realidade social de Searle (1995) 

consegue conectar bem naturalismo e construtivismo social (ou construcionismo) em 

uma visão coerente. Tomando esse terreno ontológico como base, podemos 

estruturar um construtivismo um construtivismo ético, que seja ao mesmo tempo 

compatível com o naturalismo e com o realismo. E podemos então chegar a uma 

concepção de moralidade que parte de uma base natural e se articula em uma 

estrutura social e racionalmente construída. 

Essa interpretação permite compreender a moralidade como um domínio que 

não se reduz nem a fatos naturais, nem a meras convenções arbitrárias. Inspirada na 

ontologia social de Searle, a tese sustenta que os fatos morais possuem uma 

objetividade dependente: eles são objetivamente válidos enquanto ancorados em 

características naturais da agência humana, mas ao mesmo tempo dependem de 

processos sociais e racionais de construção normativa. Com isso, torna-se possível 

articular naturalismo e construtivismo sem colapsar a distinção entre fatos e normas. 

A moralidade aparece, assim, como um fenômeno biocultural e socialmente 

construído, no qual a normatividade é explicada a partir da racionalidade prática e da 



177 

 

sociabilidade humanas, preservando uma forma de realismo moral fraco compatível 

com o caráter histórico e progressivo das práticas morais. 

 

 

 

  



178 

 

5 NATURALISMO CONSTRUTIVISTA COMO TEORIA HÍBRIDA 

 

Esse capítulo pretende apresentar e defender o naturalismo construtivista como 

uma opção viável na metaética. Nesse sentido, o capítulo irá retomar algumas ideias 

centrais já exploradas nos capítulos anteriores e pretende avançar na direção da 

tentativa de compatibilizar e harmonizar o naturalismo e o construtivismo. A partir 

disso chegaremos a uma melhor caracterização conceitual do que tenho chamado de 

naturalismo construtivista, apresentando sua especificidade enquanto teoria híbrida, 

ao mesmo tempo que discuto suas vantagens como alternativa na metaética e em que 

sentido somos direcionados a pensar o progresso moral como nossa tarefa normativa      

enquanto agentes morais. 

 

5.1 O NATURALISMO CONSTRUTIVISTA: UMA ALTERNATIVA EM METAÉTICA? 

5.1.1 Um problema para o naturalismo construtivista: naturalismo e 

construtivismo são compatíveis? 

Precisamos aqui retomar o problema da tese que pode ser resumidamente 

formulado da seguinte forma: parece que para garantir a objetividade moral devemos 

optar pelo realismo moral. O tipo de realismo mais plausível é o naturalismo, pois é o 

que melhor responde à questão de se adequar a ética dentro do mundo natural. Mas 

o naturalismo enfrenta o problema da normatividade. Parece que o naturalismo é mais 

eficiente para explicar a dimensão empírica e descritiva da moralidade do que o seu 

caráter normativo. O construtivismo, por sua vez, poderia ser uma alternativa ao 

naturalismo, pois possibilita garantir a objetividade e resolve o problema da 

normatividade, no entanto, há o risco de cair em um dualismo que enfatiza uma rigidez 

entre fato e valor. Logo, parece que a melhor solução seria combinar naturalismo e 

construtivismo e uma visão ampla – que estou chamando de naturalismo construtivista 

(NC). Contudo isso levanta um outro problema: saber se naturalismo e construtivismo 

são compatíveis e podem ser harmonizados. Esse é o problema (ou objeção) que 

essa seção pretende lidar. 



179 

 

Defender o naturalismo construtivista pode parecer inviável ou problemático, 

especialmente para quem vê naturalismo e construtivismo antagonicamente ou em 

campos opostos na metaética. Dessa forma, alguns podem expressar o seu incômodo 

com essa proposta uma vez ela implicaria em uma incompatibilidade de posições 

metaéticas. A questão da suposta incompatibilidade entre naturalismo e 

construtivismo se daria sob 3 aspectos:  

1) Incompatibilidade ontológica: como naturalismo e construtivismo se 

encaixam como posições ontológicas entre o realismo e o antirrealismo;  

2) Incompatibilidade de enquadramento: em relação ao problema do 

enquadramento entre ciência e ética (continuidade e descontinuidade);  

3) Incompatibilidade fato-valor: em relação ao problema/dicotomia fato e valor.  

Sob o primeiro aspecto – a incompatibilidade ontológica – já foi discutido em 

capítulos anteriores, mas vale retomar brevemente.  A primeira vista, naturalismo e 

construtivismo parecem ser incompatíveis ou pelo menos posições antagônicas, 

porque é comum classificar o naturalismo como realismo (embora não seja 

consensual) e o construtivismo como antirrealismo (embora essa classificação seja 

mais controversa).159 Se for assim, então pode haver incompatibilidade, pelo menos 

no que diz respeito à dimensão ontológica. Se entendermos o naturalismo como uma 

posição realista e construtivismo como uma posição antirrealista, temos aqui uma 

primeira objeção de incompatibilidade.160 Se o naturalismo for uma forma de realismo, 

então defende que existem fatos morais objetivos ou fatos morais independentes 

(quer do agente ou da mente) enquanto o construtivismo, se for interpretado como 

uma forma de antirrealismo, negaria a existência fatos morais objetivos ou que tais 

fatos não são independentes de nós.161 Se esse é o caso, então evidentemente estão 

em polos opostos. 

Mas isso necessariamente implica em incompatibilidade? Como vou 

argumentar, isso não é um problema de compatibilidade.  Há formas de pensar que 

mesmo se classificamos naturalismo como realismo e o construtivismo como 

antirrealismo, ainda poderíamos defender que são compatíveis se sustentarmos que 

                                            
159 Ver a discussão em 4.1.4. 
160 Uma forma menos comum, mas não impossível, de enfatizar essa incompatibilidade seria defender 
o oposto, isto é, o naturalismo moral como uma concepção antirrealista (como Joyce) e o construtivismo 
como uma posição realista (como Copp). Mas não é o mais comum interpretar naturalismo e 
construtivismo dessa forma. 
161 Como vimos no capítulo anterior, isso não é exatamente verdade para todas as formas de 
construtivismo. 



180 

 

atuam âmbitos distintos: o naturalismo se preocupa com uma descrição factível do 

senso moral e o construtivismo, exclusivamente, com a questão normativa. Mas isso 

seria ainda enfatizar um certo tipo de dualismo. Minha proposta é mais híbrida e vê 

naturalismo e construtivismo de maneira sobreposta.  

Com relação à incompatibilidade de enquadramento parece ser correto 

classificar o naturalismo como uma posição contínua e o construtivismo descontínuo 

no que tange à relação entre ética e ciência (Darwall et al, 2013). Essa seria uma 

tensão maior do que a disputa entre realismo e antirrealismo e mais difícil de 

solucionar. Isso porque não parece tão simples reduzir a moralidade à uma visão 

puramente contínua ou puramente descontínua. Parte da minha proposta é que 

justamente há uma dimensão contínua e outra descontínua na moralidade. No 

entanto, meu ponto é que o que há de descontínuo é apenas no aspecto normativo 

da moral, em sua gênese (a agência, o raciocínio prático) e a função (pois a função 

da norma é orientar à ação enquanto o juízo de fato promove uma crença). Mas a 

base e o fio condutor da moralidade como um todo, penso, deve ser contínuo com o 

mundo natural, se não quisermos cair em dualismo ontológico (ainda que minha 

posição assuma uma dualidade irredutível entre fato e valor162). A moralidade precisa 

ser, pelo menos em sua base, contínua com o mundo natural. Essa é a única forma 

aceitável de negar o dualismo e o reducionismo, mas manter uma visão naturalista 

em geral coerente. 

Nesse quesito, parece que o naturalismo tem uma vantagem sobre o 

construtivismo no que tange a essa relação, porque, pelo menos no que diz respeito 

à dimensão empírica da moralidade – quer no aspecto de sua gênese, que no aspecto 

                                            
162 Quero aqui defender que assumir uma dualidade na moral não é o mesmo que assumir um dualismo. 
Aqui a analogia é semelhante àquela feita em filosofia da mente ao distinguir entre dualismo de 
substância e dualismo de propriedades. Dualistas substanciais, como Descartes, por exemplo, viam 
mente e matéria como substancias ontologicamente distintas, como fundamentos diferentes. Dualistas 
de propriedades, como Nagel (2006) e Chalmers (1995), defendem que embora exista apenas uma 
substância, ela tem o potencial de se manifestar na forma de duas propriedades, físico e o mental. 
Nessa perspectiva, mente seria um fenômeno distinto do cérebro, embora conectada a ele. John Searle 
refinou essa visão e defendeu o naturalismo biológico, como a posição que defende que a mente é um 
produto do cérebro, mas não irredutível a ele. A minha visão acerca desse problema da relação entre 
fato e valor é semelhante ao problema mente e cérebro, e embora eu defenda uma visão monista em 
ambos aspectos – na filosofia da mente e na ética – penso que existe algo que é irredutivelmente 
distinto entre o domínio factual e o domínio normativo. A minha tese fundamental é que, assim como a 
mente depende e se ampara no cérebro, embora não se identifique com ele, o normativo repousa no 
factual, mas nem pode a ele ser reduzido tampouco pode existir sem ele. Assim como a mente é um 
produto do cérebro, o normativo é produto a agência (e de agentes, que em última instância produzem 
os juízos normativos a partir do cérebro. Portanto, juízos normativos também são, por decorrência, 
produtos do cérebro. Uma vez que o cérebro é uma entidade física, o normativo também repousa sobre 
o físico, assim como nossos pés se apoiam no chão, mas não são o chão. 



181 

 

da base psicológica atual – há, indiscutivelmente, continuidade entre natureza e 

moralidade, e, portanto, deve haver espaço para que o método de investigação 

científica (naturalismo metodológico) contribua para entender diferentes aspectos 

relacionados ao fenômeno moral.163 O construtivismo, se enfatizar apenas a 

descontinuidade, torna-se refém de uma concepção muito restrita e pouco fecunda 

sobre a moralidade.164 

E quanto a incompatibilidade fato e valor, parece de fato haver uma divergência 

estrutural, pois enquanto o naturalismo tende a reduzir normas ou valores à fatos 

naturais, – reduzindo à distância entre os domínios factual e normativo –, o 

construtivismo parece não aceitar essa possibilidade e opta por contornar o problema, 

enfatizando a dicotomia.165 Qual a saída? Meu ponto de vista, é justamente mostrar 

que devemos manter a distinção fato/valor e entender que são domínios diferentes – 

com autonomia própria, como defendeu Scanlon (2014, p.37-50) – resistindo tanto à 

formas de reducionismo (seja o naturalismo exclusivamente descritivista que 

abandona a normatividade, seja  tentativas dos que pensam poder derivar normas de 

fatos) quanto à uma dicotomia rígida que, como argumentou Putnam (2004), nos 

conduz ao colapso de nossas visões de mundo, afetando a capacidade de ampliar 

nosso entendimento sobre a moralidade.  

Meu ponto é que justamente ao buscar aproximar naturalismo e construtivismo 

deveríamos encontrar uma forma de harmonizar fato e valor, aceitando que há 

diferenças entre a linguagem e a ontologia sim, bem como a função de cada domínio, 

mas eles não são irreconciliáveis; na verdade, afetam-se mutuamente. Apesar disso, 

o construtivismo, se alinhado ao naturalismo, leva vantagem porque não precisa lidar 

com formas de reducionismo normativo ou correr o risco de ser logicamente falacioso 

                                            
163 Aqui contribuições de diferentes áreas científicas são bem-vindas e necessárias, como a 
neurociência, a psicologia evolucionista, a sociobiologia, entre outras. 
164 E caso defenda-se que o papel descritivo cabe à ciência e não à filosofia e que a investigação 
empírica não tem nada a contribuir nem para a ética normativa ou à metaética, ainda assim, parece ser 
uma visão incompatível com a forma atual de entender a relação dialógica entre a investigação filosófica 
e científica.  
165 Ou seja, o construtivismo (em sua interpretação usual, antirrealista, principalmente) parece se valer 
da dicotomia fato e valor e encontrar aí uma vantagem, a de não precisar conectar natureza e 
moralidade, necessariamente. Evidentemente nem todos os construtivistas estarão de acordo com 
essa interpretação ou serão vagos quanto a relação entre a moralidade e o mundo natural (ou dirão 
que não há divergência real), mas a verdade é que a tendência em enfatizar uma descontinuidade entre 
ética e ciência, na verdade, conduz à um descolamento entre o normativo e o factual que cria um tipo 
de dualismo que parece passar despercebido ou pelo menos não recebe à atenção e problematização 
devidas. 



182 

 

ao deduzir normas de fatos. Aqui parece que o naturalismo deveria ser mais 

construtivista e aceitar que sua contribuição é mais descritiva do que normativa. 

O que podemos concluir é que o primeiro tipo de incompatibilidade – a 

ontológica – pode ser facilmente contornada se defendermos o construtivismo como 

realismo (e como foi discutido no capítulo 4, há formas de fazê-lo – podemos 

compatibilizá-lo com o realismo básico, por exemplo). No que diz respeito à 

incompatibilidade de enquadramento e a incompatibilidade de fato e valor, penso que 

são também passíveis de solução: basta tornar o construtivismo mais naturalista, isto 

é, mais contínuo com a ciência, ao passo que o naturalismo seja mais construtivista, 

o que implica em ser menos reducionista e menos ambicioso na tentativa de 

justificação normativa.  

5.1.2 Como compatibilizar naturalismo e construtivismo? 

Como vimos, a tentativa de compatibilizar naturalismo e construtivismo no 

âmbito da metaética enfrenta dificuldades conceituais significativas, sobretudo porque 

essas abordagens são frequentemente apresentadas como rivais (Brink, 1989; 

FitzPatrick, 2006; Shafer-Landau, 2003) no que diz respeito à ontologia moral, ao 

estatuto dos fatos normativos e à relação entre fato e valor. Enquanto o naturalismo 

moral costuma ser associado à ideia de que a moralidade pode ser explicada — e, em 

alguma medida, fundamentada — a partir de fatos naturais acerca da psicologia, da 

biologia ou da vida social humana, o construtivismo é frequentemente interpretado 

como uma posição que enfatiza o papel ativo dos agentes morais na gênese ou na 

justificação da normatividade moral. Essa diferença de ênfase pode levar-nos a supor 

uma incompatibilidade entre as duas abordagens éticas, em especial quando o 

naturalismo é entendido como comprometido com alguma forma de realismo moral, e 

o construtivismo como inclinado ao antirrealismo ou à rejeição de fatos normativos 

independentes da agência. No entanto, essa oposição não é inevitável. Uma análise 

mais cuidadosa revela que a relação entre naturalismo e construtivismo depende 

crucialmente de como cada uma dessas abordagens é caracterizada no plano 

metaético. Com efeito, é possível identificar ao menos quatro estratégias teóricas 

distintas por meio das quais se pode sustentar uma compatibilidade metaética entre 

naturalismo e construtivismo, sem que isso implique ignorar as tensões conceituais 

que marcam esse debate: 



183 

 

(1) Compreender o naturalismo como uma forma de realismo moral, enquanto o 

construtivismo seria compreendido como metaeticamente neutro ou 

estritamente normativo.  Ora se o construtivismo não possuir um estatuto 

propriamente metaético — isto é, se não se apresentar como uma posição acerca da 

ontologia moral ou da relação entre fatos e valores —, então não há incompatibilidade 

genuína entre as duas abordagens. Alguns construtivistas e intérpretes do 

construtivismo que o entendem estritamente como uma teoria normativa (Darwall et 

al, 1992) – podem argumentar que não existe um antagonismo direto com o 

naturalismo, ao menos no plano ontológico, uma vez que o construtivismo, assim 

interpretado, não se compromete com teses metafísicas específicas sobre a 

existência de fatos morais. 

 

(2) Compreender tanto o naturalismo quanto o construtivismo como formas de 

antirrealismo moral. Nessa interpretação, ambas as posições rejeitariam a existência 

de fatos morais objetivos. Se naturalismo e construtivismo forem situados no campo 

antirrealista, a suposta incompatibilidade entre eles se dissolve, ao menos no que diz 

respeito à ontologia moral, uma vez que ambos compartilhariam a recusa de 

compromissos realistas robustos. 

 

(3) Compreender tanto o naturalismo quanto o construtivismo como formas de 

realismo moral. Essa alternativa consiste em situar ambas as abordagens no polo 

realista, atribuindo-lhes o compromisso com a existência de fatos morais objetivos — 

ainda que esses fatos possam ser concebidos de maneira não robusta ou dependente 

de certas condições humanas. Ao fazê-lo, elimina-se a incompatibilidade derivada da 

oposição clássica entre realismo e antirrealismo, reinterpretando o construtivismo 

como uma teoria capaz de sustentar algum tipo de “realidade” moral. 

 

(4) Defender que naturalismo e construtivismo devem ser compreendidos não 

como posições metaéticas propriamente ditas, mas como metodologias 

distintas para a investigação e a justificação do conhecimento moral. Se ambas 

as abordagens forem interpretadas primordialmente como métodos — por exemplo, o 

naturalismo como uma estratégia explicativa dos fenômenos morais e o construtivismo 

como um procedimento justificatório da normatividade —, então não há razão, a priori, 

para supor uma incompatibilidade entre elas. Embora adotem enfoques diferentes, 



184 

 

essas metodologias podem ser vistas como complementares, cada uma contribuindo 

para dimensões distintas da compreensão da moralidade. 

 

A alternativa (1) poderia ser viável e talvez seja mais facilmente defensável, 

mas apesar disso, parece que continuamos tendo o dilema: explicar a normatividade 

totalmente pela via naturalista – e nesse caso o construtivismo parece desnecessário 

ou apenas um complemento adicional de luxo (um assessório que poderia ser 

dispensado); ou então, colocar essa tarefa para o construtivismo de uma forma 

descontínua, sem conexão com a realidade natural, o que seguiria enfatizando um 

tipo de dualismo. 

 A alternativa 2, pode parecer atrativa, ao defender que o naturalismo poderia 

apenas dar uma explicação descritiva de como chegamos a ser criaturas morais e 

qual função da moralidade para a existência de nossa psicologia moral, mas que, de 

um ponto de vista natural, não implica a existência de fatos ou propriedades morais. 

Logo não há realidade moral objetiva. Essa interpretação casaria bem uma 

interpretação antirrealista do construtivismo. Uma vez que o construtivismo também 

não postula uma realidade moral (nem fatos, nem normas ou valores) independentes 

dos agentes e independentes de um processo construtivo, essa perspectiva se 

encaixaria adequadamente ao o antirrealismo. Se for assim, naturalismo e 

construtivismo não seriam incompatíveis. Contudo, essa estratégia mina a 

objetividade moral e flerta com o niilismo moral. Essa não é uma conclusão atraente 

e convidativa. 

A minha intenção é defender a alternativa 3, mesclando com a 4, como forma 

de compatibilizar naturalismo e construtivismo. Penso que essa seria a saída mais 

adequada para lidar com o problema do dualismo e da normatividade. Para isso vou 

defender uma forma de realismo naturalista não reducionista, sustentando que fatos 

ou propriedades morais estão conectadas tanto à fatos e propriedades naturais 

(relativas à nossa psicologia moral – intuições e emoções básicas) quanto à fatos e 

propriedades socioculturais (padrões normativos presentes na cultura social). Esse 

naturalismo está conectado a uma concepção construtivista embasada em uma 

racionalidade instrumental e que une elementos do construtivismo social.  

Sob um ponto de vista metodológico, o naturalismo tende a contribuir 

significativamente com o método empírico para aquelas questões morais ou 

referentes à moralidade, que são empíricas e não podem ser decididas com filosofia 



185 

 

de poltrona (apenas via raciocínio, introspecção, etc). Já o construtivismo, fazendo 

uso do método procedimental – como o uso do equilíbrio reflexivo para tomada de 

decisões morais166 – tem muito a contribuir no que tange ao desafio de pensar acerca 

de diferentes dilemas éticos que surgem conforme as mudanças sociais acontecem e 

situações ou problemas inéditos na história emergem como tsunamis que varrem as 

convicções morais para longe do nosso campo de visão.167  

 

5.2 COMBINANDO NATURALISMO E CONSTRUTIVISMO: EM DIREÇÃO UMA 

TEORIA HÍBRIDA 

 

Para articular essa visão compatibilista entre naturalismo e construtivismo vou 

defender uma forma de realismo naturalista não reducionista, sustentando que fatos 

ou propriedades morais estão conectadas tanto à fatos e propriedades naturais 

(relativas à nossa psicologia moral – intuições e emoções básicas) quanto à fatos e 

propriedades socioculturais (padrões normativos presentes na cultura social). Esse 

naturalismo está conectado a uma concepção construtivista que está aberta a 

conexões com o naturalismo e embasada em uma racionalidade instrumental e que 

une elementos do construtivismo social.  

De forma mais sistemática proponho a compatibilidade a partir de três vias:  via 

ontológica, a via metodológica e a via genealógica. 

1) Via ontológica: Demonstrar a conexão entre naturalismo e construtivismo 

através do realismo básico/mínimo;   

2) Via metodológica: Defender que o naturalismo não reducionista é 

compatível com uma concepção do construtivismo moderado (não radical). 

3) Via genealógica: Apresentar uma espécie de genealogia que pretende 

conjecturar como ocorre a passagem do naturalismo ao construtivismo, 

                                            
166 Para uma aplicação do equilíbrio reflexivo em contexto prático ver, por exemplo Savulesco, Gyngell 
e Kahane (2021). Para uma versão alternativa ver Coitinho, 2023. Estes são bons exemplos atuais do 
uso do equilíbrio reflexivo em situações concretas e reais. 
167 Pensemos nos desafios que a inteligência artificial nos traz por exemplo. Os desafios climáticos, o 
rápido avanço técno-científico e a capacidade de moldar o DNA humano, por exemplo, que suscita 
muitas questões novas. Nesse sentido, parece que apenas uma visão equilibrada, que consiga 
ponderar entre as informações de fato que temos disponíveis e nossas concepções morais, seremos 
capazes de concluir o que devemos fazer ou como agir em diferentes situações. 
 



186 

 

mostrando que há uma evolução e um progresso moral que vai de uma 

moralidade intuitiva (baseada nas emoções morais básicas) à uma 

moralidade racional e sistemática (baseada no raciocínio e em padrões 

socioculturais); 

 

As próximas seções focarão em detalhar as 3 vias para compatibilização entre 

naturalismo e construtivismo. 

5.2.1 A via ontológica (1): a conexão entre naturalismo e construtivismo através 

do realismo moral  

Uma das maneiras de sustentar a compatibilidade entre naturalismo e 

construtivismo é mostrar que ambas as abordagens compartilham um núcleo comum: 

o realismo moral. Defender o naturalismo como uma forma específica de realismo 

moral é relativamente mais fácil e mais comum, já que normalmente a definição de 

naturalismo moral está relacionada a tese de que fatos morais são fatos naturais 

(Brink, 1989; Copp, 2007). Esse desafio é maior para o construtivismo pois nem 

sempre ele é visto como uma forma de realismo e até um tipo de antirrealismo (Shafer-

Landau, 2003; Street, 2008; Brink, 1989) 

Meu argumento inicial, no entanto, é que o construtivismo não deveria ser 

interpretado necessariamente como uma forma de antirrealismo, rigorosamente 

falando, como já foi mencionado no capítulo anterior. O construtivismo, em sua versão 

mais genérica, nega apenas que existam fatos morais a priori, independentes da 

agência ou independentes do contexto de construção dos fatos, normas ou valores 

morais.168 Disso se segue que, após um contexto de construção – isto é, após uso de 

algum procedimento válido de construção moral – uma realidade moral passa a ser 

instituída e ela passa a ter validade e uma ontologia própria.169 Então, não é verdade 

que o construtivismo nega a objetividade moral ou que fatos morais possam ser 

objetivos. Seria melhor entender, então, o construtivismo como afirmando que não 

                                            
168 Argumentei a esse respeito na seção 4.1.4 do capítulo 4. 
169 Essa conclusão segue a mesma linha de argumentação feita por Searle (1995). O exemplo do 
dinheiro, já mencionado anteriormente, é comumente utilizado para demonstrar que o dinheiro 
enquanto um fato institucional é objetivo, apesar de ser dependente de haverem instituições sociais 
que o validem, acordos entre agentes sociais que aceitam suas utilizações, etc. Portanto, da mesma 
forma que o dinheiro não é um fato subjetivo, mas objetivo, embora não seja natural é real e socialmente 
construído, os diferentes fatos morais podem ser também construídos e tornados reais e objetivos. 



187 

 

existem fatos morais (ou fatos normativos) independentes de agentes morais. Essa é 

a divergência verdadeira entre o construtivismo e o realismo (Korsgaard,2008 O’Neill, 

2003).  

Na verdade, a tese de que há fatos morais independentes não é uma tese 

necessária para o realismo moral, apenas para o realismo robusto. Chamarei, por 

conveniência, de realismo fraco – ou realismo básico –  a tese que defende que há 

fatos morais objetivos mesmo que esses sejam fatos dependentes de agentes. 

Portanto, minha tese é que podemos situar tanto o naturalismo quanto o 

construtivismo no campo realista.170 Assim não temos uma incompatibilidade em 

termos de posicionamento metaético quanto à ontologia moral. 

Desse modo, o primeiro passo para a compatibilização entre naturalismo e 

construtivismo consiste em demonstrar que ambos podem ser conectados através de 

um realismo moral mínimo (SayreMcord, 1989) ou básico (Copp, 2005). 

Evidentemente nem naturalismo e nem construtivismo encaixam-se como formas de 

realismo moral robusto (Enoch, Shafer-Landau), mas são compatíveis com o que se 

pode chamar de realismo moral mínimo (Sayre McCord, 1988). O realismo moral 

mínimo implica apenas duas teses, a saber: (i) afirmações morais declaram fatos 

podem ser verdadeiras ou falsas, e; (ii) algumas dessas afirmações são, de fato, 

verdadeiras. (Sayre McCord, 1988; FitzPatrick, 2006). Ou seja, tanto o realismo moral 

mínimo é neutro se fatos ou propriedades morais são ou não independentes nós e se 

são naturais ou não, se são objetivos ou não. Por isso, o construtivismo também se 

encaixa, já que embora fatos ou propriedades morais não sejam dados, mas 

construídos, eles passam a ter uma existência ainda que dependente dos agentes 

construtores e de suas mentes.171  

                                            
170 O que não implica que não possam existir formas tanto de naturalismo quanto construtivismo 
antirrealistas, o que já foi explicado anteriormente. 
171 Tomemos o seguinte exemplo para explicitar esse ponto.  Prédios, casas e cidades não existem 
naturalmente. Todas essas coisas foram criadas, construídas. Utilizamos matéria prima retirada da 
natureza, como madeira, areia, ferro, etc. Mas todas essas coisas construídas pelos seres humanos 
não existiriam por natureza se não fossem criadas. Similarmente, a legislação de um país e diversos 
outros documentos que regem nossa vida em sociedade também são construídos, bem como outros 
princípios éticos, políticos e jurídicos também são elaborados e não existiriam naturalmente, mas são 
produtos do engenho humano. Nem por isso são menos reais. Não é porque algo é construído que não 
é real ou subjetivo. É claro que algo construído pode ser destruído ou modificado e até melhorado, mas 
objetos naturais também estão sujeitos a esses mesmos processos. Do mesmo modo, analogamente, 
penso que a moralidade pode ser um produto da racionalidade humana, uma construção racional que 
se vale da matéria prima que trazemos de nossa constituição natural, que herdamos evolutivamente. 
Podemos ter a propensão em sermos altruístas ou egoístas e um ou outro comportamento pode nos 
favorecer ou desfavorecer - individualmente ou como espécie -, mas na medida em que temos 



188 

 

Tanto naturalismo quanto construtivismo são compatíveis com essa forma 

mínima de realismo, uma vez que ambos assumem que os enunciados morais se 

referem a fatos e podem ser verdadeiros. O naturalismo, nesse contexto, pode 

identificar e descrever fatos morais vinculados à natureza humana, como 

predisposições emocionais, intuições e crenças morais ou padrões de 

comportamento. Portanto, se é verdade que temos certas crenças ou intuições que 

nos dizem, por exemplo, que maltratar crianças e idosos é errado (ainda que isso seja 

apenas uma expressão emotiva de desaprovação dessa atitude), embora não se siga 

que seja normativamente verdadeiro172 que é errado maltratar crianças e idosos, é 

verdade que se há um fato que temos uma disposição moral (caso não sejamos 

psicopatas ou tenhamos alguma falha moral grave relacionada às nossas 

capacidades de sentir emoções morais) que nos impede de maltratar crianças e 

idosos então isso é verdadeiro e até pode ser uma razão válida que nos motive, num 

contexto construtivo, a aceitar que é plausível estabelecer como um dever moral não 

maltratar idosos e crianças. 

O construtivismo também pode postular que os fatos normativos podem ser 

verdadeiros ou falsos: se há uma norma como a de “temos o dever moral de observar 

os direitos individuais das outras pessoas” – ainda que tal tenha sido construída e 

deva sua existência ao processo construtivo –, então se segue que é verdadeiro que 

“temos o dever de observar os direitos das outras pessoas”. Não importa se esse fato 

é construído ou não, da mesma forma que uma lei, ainda que seja criada por nós, 

torna-se um fato social do mundo real (o mundo social) e se é um fato que existe uma 

lei que proíbe dirigir alcoolizado então é verdade que “é proibido dirigir alcoolizado”. 

Esses fatos, sejam morais ou legais, podem vir a mudar, mas enquanto eles foram 

                                            
racionalidade podemos optar por desenvolver melhor uma moralidade de princípios que seja viável 
para nós. 
172 Por “normativamente verdadeiro” quero dizer que não se segue que do fato de termos uma crença 
ou intuição de que é errado maltratar crianças e idosos que uma norma seja automaticamente criada, 
embora essa tese seja divergente de outros naturalistas, como Prinz (2007), por exemplo, que defende 
o sentimento prescritivo, que é justamente a ideia de que o mesmo sentimento que nos impele a 
reprovar um certo comportamento – como o de maltratar crianças e idosos – já traz consigo uma 
expressão normativa, isto é, nos impele à uma ação e portanto nos traz o sentimento de que tal ação 
é errada e por isso não devemos agir dessa forma. Embora reconheça que há algum mérito nessa 
argumentação de Prinz (2007), por nos ajudar a entender como o sentimento prescritivo tem uma força 
motivacional que nos impele à ação (ou a evita-la), penso que isso não é o mesmo que dar anuência 
para uma norma e aceitar que ela tem força normativa sobre nós, isto é, que não poderíamos –
parafraseando Scanlon (2000) – razoavelmente nos negar a observá-la. Penso que a solução de Prinz 
(2007) não resolve completamente a questão normativa (Korsgaard, 1996) pois esse é um problema 
de justificação e não de motivação.  



189 

 

vigentes os temos como os fatos correspondentes ou referidos em sentença como “é 

verdade que devemos observar os direitos das outras pessoas” ou “é verdade que é 

proibido dirigir alcoolizado”. 

Então tanto naturalismo quanto construtivismo podem postular que proposições 

morais ou relacionadas à moralidade podem ser verdadeiras ou falsas, ainda que em 

sentidos um pouco diferentes. Essas proposições são verdadeiras porque estão 

relacionados à fatos morais. No caso do naturalismo, esses são fatos naturais, e no 

caso do construtivismo, são fatos sociais – no sentido proposto por Searle (1995; 

2010)173 

O realismo mínimo permite que essas duas dimensões coexistam: enquanto o 

naturalismo fornece a base factual para o senso moral, o construtivismo organiza e 

justifica normas sobre essa base sem contradizer os fatos empíricos. 

Podemos resumir essa linha de raciocínio em um argumento da seguinte forma: 

 

P1. O realismo mínimo sustenta que proposições morais podem ser 

verdadeiras ou falsas.  

P2. Tais proposições correspondem a fatos morais, independentemente se são 

objetivos ou subjetivos, dependentes ou independentes de nós, naturais ou 

sociais, descobertos ou construídos. 

P3. Essa concepção não exige um realismo metafísico robusto, mas apenas 

que as proposições morais possam ser verdadeiras em virtude de 

corresponderem à certos fatos (sejam eles naturais ou sociais). 

P4. Se admitimos que esses fatos podem ser tanto naturais quanto sociais, o 

realismo mínimo é compatível tanto com uma abordagem naturalista quanto 

construtivista.  

Conclusão: Portanto, o realismo mínimo permite articular a compatibilidade 

entre naturalismo e construtivismo, reconhecendo que pode haver fatos 

naturais e fatos socialmente construídos. 

 

                                            
173 Embora a obra de John Searle (1995;2010) seja mais diretamente associada à construção social da 
realidade, é possível traçar uma conexão inicial aqui: Searle mostra que certos fatos sociais dependem 
de regras constitutivas que conferem existência a propriedades sociais, sem invalidar a existência de 
fatos naturais. Os fatos sociais, portanto, coexistem com os fatos naturais e deles dependem 
ontologicamente. Os fatos sociais estão amparados pelos fatos naturais (ou fatos brutos). 
 



190 

 

Em suma, realismo mínimo permite articular naturalismo e construtivismo ao 

fornecer uma base ontológica comum. Essa base realista mínima é suficiente conectar 

naturalismo e construtivismo e para dar sustentação ontológica para ambos. 

Além disso, David Copp (2005; 2006) também oferece uma contribuição valiosa 

nesse sentido ao propor um realismo moral básico, que ele considera compatível com 

o naturalismo e com o construtivismo. O realismo básico segundo Copp (2005;2006) 

postula 5 teses: “(1) existem propriedades morais; (2) essas propriedades são, por 

vezes, instanciadas; (3) predicados morais expressam essas propriedades; (4), 

asserções morais expressam crenças a respeito da instanciação dessas 

propriedades; (5) por serem propriedades, [...] têm o mesmo estatuto metafísico que 

as propriedades não morais. O realismo básico aceita todas as cinco doutrinas”. O 

realismo robusto (ou realismo de posição independente) defende a sexta tese de que 

que (6) fatos ou propriedades morais são independentes.174 Tanto naturalismo quanto 

construtivismo são compatíveis com as cinco primeiras teses, segundo Copp (2005), 

embora não o sejam, necessariamente, com a sexta.175  

Para Copp (2005), esse realismo básico fornece um terreno comum sobre o 

qual naturalismo e construtivistas se conectam. O que difere naturalismo do realismo 

moral mínimo é que o naturalismo acrescenta uma sexta tese, a saber: as 

propriedades (ou fatos) morais são propriedades (ou fatos) naturais. E no caso do 

construtivismo, a sexta tese acrescenta que as propriedades ou fatos morais, em vez 

de serem independentes de nós, como defende o realismo robusto, são inerentemente 

fatos ou propriedades dependentes de nós. 

Para o naturalismo construtivista, então, teríamos como sexta tese naturalista 

uma versão mais relativa: alguns fatos morais são naturais. Esse alguns permite que 

                                            
174 Na redação de Copp: “fatos sobre a instanciação de propriedades morais são ‘independentes de 
postura’” (Copp, 2005, p.271) 
175 Deixarei em aberto se o naturalismo é ou não compatível com a sexta tese do realismo robusto, uma 
vez que se há fatos naturais eles parecem ser independentes de nós. Então o naturalismo moral 
também poderia ser visto como um tipo de realismo robusto nesse sentido. Já o construtivismo costuma 
postular a noção de dependência da mente ou da agência, o que implicaria em não ser uma forma de 
realismo robusto. Deixo em aberto se para o construtivismo os fatos normativos poderiam ser 
independentes de nós, já que eles podem ser, em alguma medida, objetivos e sem depender de nossas 
percepções ou desejos, tal como outros fatos sociais, como fatos econômicos ou fatos jurídicos. Tais 
fatos dependem e não dependem de nós: dependem de nós para existirem, pois nós os criamos em 
nossas relações sociais; mas não dependem de nós, individualmente, pois não temos como fazê-los 
deixar de existirem simplesmente se quisermos. Fatos sociais, parecem ser como filhos que atingiram 
sua maioridade: sua existência não seria possível sem seus pais, mas agora gozam de total 
independência para existirem ao seu modo, inclusive influenciando e até determinando a vida de seus 
pais. 



191 

 

haja uma ponte para compatibilizar com a tese construtivista: alguns fatos morais são 

construídos. Aqui não há contradição, pois não se referem aos mesmos fatos. Os fatos 

naturais seriam independentes de nós, e por isso objetivos em um sentido forte, 

enquanto que os fatos morais sociais (os que são construídos) são dependentes de 

nós, e por isso são objetivos em um sentido mais fraco (alguns entendem essa visão 

de objetividade como intersubjetividade). 

 Visto desse modo, naturalismo e construtivismo podem ser compatibilizados 

com o realismo moral, mínimo ou básico. O naturalismo construtivista, portanto, seria 

uma posição metaética que adota uma forma de realismo mínimo ou básico em sua 

base ontológica: os fatos morais existem e podem ser naturais ou construídos. Alguns 

desses fatos são independentes de nós e outros criados por nós, mas ambos 

continuem uma “realidade moral”, isto é, um domínio constituído por fatos naturais e 

sociais, sendo que os primeiros dão suporte ontológico para os segundos (Searle, 

1995).  

5.2.2 A via metodológica (2): conectando o naturalismo não reducionista ao 

construtivismo moderado  

Uma ressalva é importante aqui. Certamente nem todas as formas de 

naturalismo e construtivismo são exatamente compatíveis. Versões do naturalismo 

reducionista não parecem compatíveis como construtivismo, mas versões não 

reducionistas poderiam ser compatíveis.  Evidentemente o construtivismo radical (Von 

Glasersfeld, 1984; 2013) não é compatível com o naturalismo – nem mesmo o não 

reducionista –, já que sua tese é justamente que o realismo é falso e que todos os 

“fatos” são construções em um sentido literal e absoluto. Algumas formas de 

construtivismo social, que se consideram antirrealistas, mesmo que sejam moderadas 

e não radicais, talvez sejam incompatíveis com o naturalismo de qualquer tipo. 

Parece, no entanto, viável aceitar que uma forma de naturalismo não-reducionista e 

um construtivismo moderado sejam compatíveis e até complementares. 

Para harmonizar naturalismo e construtivíssimo, parece ser necessário 

combinar uma abordagem naturalista não reducionista com uma concepção 

moderada de construtivismo. Devemos adotar um uma versão não reducionista, pois 

o naturalismo reducionista não parece compatível com o construtivismo, já que os 

fatos morais são todos reduzidos à fatos naturais, inclusive a normatividade. O 



192 

 

construtivismo é desnecessário em uma concepção reducionista do naturalismo 

moral. Da mesma forma adotar uma posição construtivista radical, que nega a 

realidade ou que reduz – na outra direção – fatos do mundo natural e social à meras 

construções subjetivas. Essa forma de construtivismo também seria incompatível com 

naturalismo, enquanto posição realista. 

Portanto, o melhor caminho é adotar um naturalismo não reducionista e um 

construtivismo moderado, que seja compatível com o realismo e o naturalismo. Desse 

modo a compatibilidade entre naturalismo e construtivismo envolve mostrar que um 

naturalismo não reducionista é compatível com um construtivismo moderado.  

Para o naturalismo não reducionista, os fatos morais não são vistos como 

simples propriedades derivadas ou redutíveis a estados emocionais ou 

neurobiológicos; eles são fenômenos empíricos, mas complexos e compostos, que 

incluem tanto nossas predisposições psicológicas quanto outros fatores que estão 

além da redução naturalista, como padrões culturais, sociais e simbólicos. Uma 

abordagem naturalista não reducionista permite reconhecer a riqueza da moralidade 

humana, incorporando insights de psicologia moral, neurociência e biologia evolutiva, 

mas também que há uma dimensão normativa da moralidade que não é redutível à 

fatos empíricos.  

Uma vez que o naturalismo não reducionista não postula que os fatos morais 

devam ser reduzidos ou identificados com propriedades naturais necessariamente, há 

espaço para o construtivismo, há espaço para que fatos morais tenham outra 

natureza. Mas para isso é necessário que o naturalismo não reducionista seja também 

descritivo e não normativo. Ou seja, a função do naturalismo é descrever os fatos 

morais e não dar suporte as normas, necessariamente.176  

Uma forma de ilustrar essa relação é através da analogia dos pixels em uma 

televisão formando uma imagem, usada por Philipp Pettit (2015; 2018). Quando 

ligamos a televisão e vemos uma imagem não nos damos conta que o que vemos são 

na verdade inúmeros pixels de uma forma organizada formando uma imagem. Na 

verdade, não vemos os pixels. Nosso cérebro identifica a imagem completa, de uma 

pessoa, de um objeto, etc. Mas se pudermos dar um zoom, veremos os pixels que 

                                            
176 Embora, como já foi discutido, normas podem se apoiar em fatos naturais sobre as capacidades, 
necessidades ou disposições morais humanas, embora não sejam diretamente derivados ou 
deduzidos. Ver essa discussão na seção 3.2 do capítulo 3. 



193 

 

formam a imagem, no entanto não veremos mais a imagem. Ela só existe se não 

vemos os pixels. 

Pettit (2015; 2018) diz que as propriedades morais são como essa imagem na 

tela formadas pelos pixels: 

Estas propriedades não estão no mesmo nível das propriedades naturais 
como massa, carga e rotação, é claro, que caracterizam os blocos de 
construção fundamentais do nosso universo. A suposição é que, assim como 
os pixels em uma tela de televisão suportam padrões ou propriedades em um 
nível mais elevado – os padrões que registramos ao acompanhar qualquer 
programa de TV – também os padrões que discernimos ao distinguir ações 
desejáveis e agentes responsáveis são apoiados em um nível superior por 
um nível inferior pelos elementos fundamentais – em última análise, talvez, 
ondas ou cordas – a partir dos quais o mundo é construído. (Pettit, 2015, 
p.214) 
 

A ideia de Pettit (2015;2018) é oferecer um argumento por analogia a favor do 

naturalismo não reducionista. Assim como os pixels formam a imagem que vemos, 

mas a imagem não pode ser reduzida aos pixels, as propriedades morais não podem 

ser completamente reduzidas a propriedades naturais como prótons e elétrons, por 

exemplo. Embora exista uma base fundamental da matéria que constitui o mundo – 

seja qual ela for – o mundo moral está mais para a imagem que vemos na tela do que 

aos pixels que a formam. Embora Pettit (2015;2018) não use esse argumento para 

incluir o construtivismo necessariamente, penso que ele pode servir a esse propósito. 

Se a moralidade não pode ser completamente reduzida a blocos de construção brutas 

como os pixels, então é necessário olhar para a moralidade como um conjunto de 

“propriedades de nível superior”. 

Da parte do construtivismo é necessário reconhecer a importância de fatores 

empíricos que estão atrelados à moralidade, de modo a não ser obrigado a se 

posicionar como radicalmente descontínuo em relação ao mundo natural. Essa 

posição evita o dualismo rígido entre fato e valor, permitindo que ambos os domínios 

interajam de forma coerente. Para tal, essa forma de construtivismo deve negar o 

construtivismo radical e assumir uma postura moderada, que aceita a tese metafísica 

de que há uma realidade ontológica do mundo que independe de nós – isto é, há fatos 

brutos, no sentido de Searle (1995) – e que essa ontologia fundamental é naturalista. 

Portanto o construtivismo adequado ao naturalismo construtivista deve postular que 

nem toda a realidade é construída. Além disso existe um ponto de conexão entre a 



194 

 

realidade do mundo natural e a realidade do mundo social, que se estabelece pela 

conexão entre fatos brutos e sociais (Searle, 1995). 

Portanto, para que o construtivismo esteja em sintonia com o mundo natural e 

social, não basta apenas separar os domínios, condicionando ao naturalismo os fatos 

empíricos e ao construtivismo as normas morais, mas é importante entender que há 

construção social também de fatos morais, algo que o construtivismo social 

(construcionismo) ensina. Por isso, combinar o construcionismo ao construtivismo 

pode ser útil e fecundo.  

Philip Kitcher (2001; 2011), por exemplo, contribui para essa visão ao mostrar 

que a moralidade pode ser concebida como um projeto ético que se desenrola 

historicamente, no qual padrões normativos emergem de uma interação entre a 

evolução biológica da moralidade e a construção cultural de normas sociais. Esse 

projeto ético exemplifica o que estou procurando expressar com a ideia de um 

construtivismo realista moderado, porque permite que normas sejam construídas 

racionalmente, mas não à margem da realidade empírica, evitando tanto o 

reducionismo – que o reducionismo naturalista, quer o reducionismo construtivista ou 

culturalista – quanto o dualismo – isto é, postular que a moralidade é um domínio 

fundamentalmente distinto e desconectado do mundo natural.177 

De acordo com essa linha de argumentação que tenho proposto, a 

compatibilidade surge ao entender que o naturalismo fornece uma base factual para 

o senso moral, um solo firme onde a moralidade pode se ancorar e florescer, enquanto 

o construtivismo –, sem se desconectar da realidade natural – nos permite entender 

como nós humanos nos organizamos, modificamos, remodelamos e justificamos 

normas dentro de um contexto social.  Dessa forma, é possível, ao estabelecer uma 

ponte entre fato e norma, oferecer uma complementaridade metodológica e conceitual 

para naturalismo e construtivismo. 

 

                                            
177 Embora Kitcher chegue a discutir o construtivismo em seu livro Ethical Project (2011), ele não chega 
a se identificar propriamente como um construtivista (ele defende naturalismo pragmático), mas penso 
que a visão que ele apresenta dialoga bem com o que estou aqui propondo. 



195 

 

5.2.3 A via genealógica (3): a transição da moral natural para a moral artificial 

Como ocorre a passagem do naturalismo ao construtivismo? Em outras 

palavras: como ocorre a transição de uma moralidade primitiva de base natural e 

biológica, para uma moralidade artificialmente construída sob a égide da cultura e sob 

os requisitos da racionalidade? Para responder essa questão proponho uma breve 

narrativa genealógica hipotética, apoiada no referencial teórico que tenho trabalhado 

ao longo dos capítulos precedentes. Essa narrativa não visa descrever de modo exato 

a história natural da moralidade, mas antes oferecer um quadro explicativo plausível 

que ajude a compreender como a moralidade emergiu, se transformou e alcançou o 

formato que hoje conhecemos. 

O ponto de partida é a necessidade de cooperação social (Tomasello, 2016; 

Greene, 2018). Em um passado distante, a sobrevivência dos primeiros grupos 

humanos – assim como de muitos outros animais sociais – dependia de interações 

que exigiam confiança, coordenação e previsibilidade.178 Nesse contexto, 

comportamentos dotados de funções reguladoras começaram a se mostrar 

vantajosos, fornecendo a base para o que, mais tarde, seria chamado de moralidade. 

Num estágio inicial, a moralidade provavelmente se apresentou como um 

conjunto de respostas reativas, passionais, ancoradas em emoções selecionadas pela 

evolução (Greene, 2018). Emoções como gratidão, indignação, empatia ou culpa, 

podem ter desempenhado um papel adaptativo ao promover comportamentos de 

ajuda mútua, de reciprocidade e de controle das transgressões. Nesse ponto da 

história evolutiva, provavelmente não se pode falar em normas articuladas ou 

justificações racionais, mas de predisposições emocionais que favoreciam a coesão 

social (Greene, 2018; Haidt, 2020). É plausível supor, ainda, que esses mecanismos 

não eram exclusivos dos humanos, mas compartilhados com outros primatas e talvez 

mesmo com outras espécies sociais (De Waal, 2020; Tomasello, 2016). 

                                            
178 Tomasello (2016, p12), por exemplo, observa que “há centenas de milhares de anos, uma mudança 
na ecologia forçou os primeiros humanos a buscar alimento em conjunto com um parceiro, sob pena 
de morrerem de fome. Essa nova forma de interdependência fez com que os primeiros humanos 
estendessem seu senso de empatia além de parentes e amigos, incluindo parceiros de colaboração. 
Para coordenar cognitivamente suas atividades colaborativas, os primeiros humanos desenvolveram 
habilidades e motivações de intencionalidade conjunta, permitindo-lhes formar, em conjunto com um 
parceiro, um objetivo comum e conhecer coisas em conjunto, em seu terreno comum pessoal.” Essas 
mudanças ecológicas que forçaram os seres humanos a mudarem drasticamente seu comportamento 
exerceu pressão seletiva que promoveu o aparecimento das primeiras disposições psicológicas e 
comportamentais que mais tarde constituiriam o que hoje chamamos de moralidade. 



196 

 

Durante muito tempo, esse sistema emocional básico foi suficiente para regular 

a vida em pequenos grupos (Kitcher, 2011). Porém, à medida que as comunidades 

humanas cresceram em tamanho e complexidade, as disposições puramente afetivas 

deixaram de ser adequadas (Kitcher, 2011, Tomasello, 2016, Singer, 2011). O 

surgimento da linguagem, o desenvolvimento de habilidades cognitivas mais 

sofisticadas e a intensificação da vida social introduziram novas demandas 

regulativas. Nesse contexto, a moralidade passou a ser também codificada em 

normas transmitidas culturalmente (Kitcher, 2011; Tomasello, 2016), que fixavam 

expectativas e padronizavam comportamentos. 

Com o desenvolvimento de uma capacidade de orientação normativa (Kitcher, 

2011) – isto é, do raciocínio prático –, associada à sociabilidade e à cultura, essas 

normas foram progressivamente sistematizadas e racionalizadas. Essas normas 

foram aos poucos tornando-se mais complexas e sofisticadas na medida em que as 

capacidades cognitivas humanas e o pensamento abstrato se desenvolveram. Tais 

normas foram aos poucos formando códigos e sistemas deontológicos, como o 

Código de Hamurabi, na antiga mesopotâmia, ou o Decálogo entre os judeus. As 

crenças morais deixaram de ser apenas expressões de sentimentos partilhados e 

começaram a ser justificadas, sustentadas por razões que pudessem ser aceitas e 

reconhecidas pelos membros do grupo. Ao longo desse processo, a religião 

desempenhou um papel fundamental, tanto ao reforçar normas já existentes quanto 

ao introduzir novas formas de justificação (Kitcher, 2011). Muito mais tarde, com a 

secularização e a emergência do pensamento moderno, sobretudo a partir do 

Iluminismo, a reflexão ética buscou fundamentos alternativos, tentando desvincular a 

moralidade da autoridade religiosa e enraizá-la em princípios racionais.179 

Essa trajetória deu origem a duas matizes interpretativas distintas da 

moralidade: o sentimentalismo, que enfatiza a base afetiva da moralidade, e o 

racionalismo, que atribui à razão a primazia na determinação do certo e do errado. 

Ambas, no entanto, captam apenas parte do fenômeno moral. Os sentimentalistas 

tinham razão ao reconhecer que as emoções e sentimentos são constitutivos da 

moralidade, mas falharam em perceber que a razão também molda e regula a esfera 

                                            
179 Com a secularização progressiva da cultura europeia e o advento do pensamento moderno, 
especialmente a partir do Iluminismo, a reflexão ética passou a buscar fundamentos não teológicos, 
ancorando a normatividade moral em princípios racionais, na autonomia do agente e na natureza 
humana, em oposição à autoridade religiosa tradicional. Ver: Anscombe (1958); Schneewind (2001); 
MacIntyre (2001); Taylor (1997). 



197 

 

afetiva. Os racionalistas, por sua vez, subestimaram o peso das emoções, confiando 

em uma racionalidade que nunca é plenamente autônoma em relação aos afetos. 

Uma teoria moral mais completa deve, portanto, integrar esses dois aspectos. 

Do ponto de vista da teoria do processo dual, a cognição moral se apoia em dois 

modos de funcionamento, um mais intuitivo e emocional, o outro mais racional e 

deliberativo. Essa perspectiva se articula com a hipótese das “duas moralidades” de 

Joshua Greene (2018), segundo a qual haveria uma moralidade mais imediata, 

intuitiva e afetiva, e outra mais reflexiva, racional e normativa. Essa hipótese também 

ganha força através dos estudos de Tomasello (2016), que apoiam a existência de 

uma moralidade baseada no sentimento simpatia e uma moralidade baseada na 

noção de justiça. Embora por caminhos distintos, essas teorias se encontram e se 

complementam. Essa dualidade da moralidade parece explicar esse tensionamento 

entre sentimentalistas e racionalistas. Ambos parecem capturar uma parte do que é o 

fenômeno moral. O sentimentalismo captura a moralidade resultante do sistema de 

pensamento intuitivo-emocional (a moralidade de simpatia) e o racionalismo captura 

a moralidade resultante do sistema de pensamento racional-deliberativo (a moralidade 

de justiça). Mas o fato é que essa distinção é apenas formal, pois na prática lidamos 

com essa dualidade da moral o tempo todo.  

De um ponto de vista genealógico, parece que a moralidade surge como 

produto do pensamento intuitivo e tem esse aspecto afetivo, como disposição a ajudar 

e auxiliar aqueles que estão mais próximos ou compartilham parte do mesmo código 

genético. Isso explicaria o que motiva, biologicamente, a ajuda mutua ou o altruísmo 

recíproco assim como o que Kitcher (2011) chamou de altruísmo psicológico. Mas 

como Singer (2011) argumentou, mesmo que possamos expandir um pouco o círculo 

de preocupação moral, essa expansão tem limites e esbarra justamente na 

capacidade que temos de nos importar com estranhos e desconhecidos.180 Aqui 

parece que o afeito, a simpatia, o altruísmo, a empatia, ou qualquer outro sentimento 

ou emoção semelhante falha, abrindo espaço para o sistema 2 atuar: o raciocínio 

moral. 

É nesse ponto que avançamos de uma moralidade rudimentar –  

protomoralidade (Kitcher, 2011) – para um projeto ético mais racional, a partir da 

                                            
180 Ver especialmente o capítulo 4 de The expanding circle: ethics, evolution and moral progress (2011), 
onde Singer argumenta que a razão é o diferencial que tornou possível nossa espécie expandir o círculo 
moral. 



198 

 

capacidade de orientação normativa, pois efetivamente nossos ancestrais tiveram de 

elaborar justificativas uns aos outros e para si mesmos, pois era necessário dar razões 

de porquê deveriam seguir determinadas normas, uma vez que em grande medida se 

referias a respeitar indivíduos estranhos e observar regras de conduta que se 

estendiam para muito além daqueles que eram próximos ou familiares (Kitcher, 2011). 

Obviamente esse tensionamento – entre uma preocupação parental e um dever para 

com desconhecidos – nunca deixou de existir, mas passou a predominar a ideia de 

que a moralidade implicava em deveres ou obrigações generalizadas para com todos. 

Essa generalização é fruto do raciocínio e não do sentimento. É por isso que Singer 

(2011) dizia que a expansão do círculo moral depende mais da razão do que do 

sentimento. 

Nesse ponto cabe uma citação de Buchanan e Powell (2018) que faz eco às 

mesmas ideias, ainda que de um modo diferente: 

Então, como concebemos a natureza da moralidade e sua evolução [..]? A 
moralidade se desenvolveu primeiro como uma adaptação no passado 
distante para lidar com certos problemas básicos que todas as sociedades 
humanas enfrentavam naquela época. Mais especificamente, houve seleção 
para seguir normas que ajudou os grupos a lidar com conflitos de interesse, 
a alcançar a coordenação necessária para a coleta bem-sucedida e outras 
atividades de subsistência dentro do grupo, e a competir com sucesso com 
outros grupos quando havia conflitos sobre a apropriação de recursos. Mas 
isso foi apenas o começo da moralidade. No processo de execução dessas 
funções básicas de alcançar a cooperação bem-sucedida dentro do grupo e 
a competição com outros grupos, a moralidade humana produziu soluções 
para os problemas iniciais que não apenas criaram novas práticas sociais e, 
eventualmente, o que reconheceríamos como instituições; a moralidade em 
evolução também criou novos problemas e passou por novas mudanças que 
permitiram que as pessoas lidassem com eles. Por meio do exercício de suas 
capacidades morais, os seres humanos mudaram seu ambiente, tanto o 
ambiente físico quanto o social — e essas mudanças trouxeram novas 
demandas sobre a moralidade que resultaram no desenvolvimento posterior 
das capacidades morais originais. (Buchanan & Powell, 2018, p.389) 

Parece, então, que partimos de uma moralidade de natural, baseada no 

sistema 1 – o pensamento intuitivo ligado às emoções morais (Haidt, 2001; Prinz, 

2007) – e aos poucos vamos realizando a passagem para uma moralidade baseada 

no sistema 2 – o sistema racional e deliberativo (Greene, 2014). Essa passagem é o 

que explica como vamos do naturalismo ao construtivismo. O naturalismo tende a 

focar na moralidade do sistema 1 e o construtivismo foca a moralidade do sistema 2. 

Mas de um ponto de vista genealógico e histórico, uma transição gradual de uma 

moralidade puramente natural, baseada nas emoções, para uma moralidade 



199 

 

artificialmente construída pelo raciocínio e pela socialização. Portanto, passamos 

gradualmente do naturalismo ao construtivismo.  

É nesse ponto que o naturalismo construtivista se apresenta como síntese 

promissora. Ele pode explicar a gênese natural da moralidade, ancorada nos 

sentimentos e nas emoções, e ao mesmo tempo oferecer uma teoria da normatividade 

que não se limita ao dado, mas é construída pela socialização e pela razão prática. O 

naturalismo nos ajuda a compreender por que sentimos uma obrigação moral e como 

somos motivados a agir; já o construtivismo nos permite entender como justificamos 

normas e como devemos agir. Essa integração, está longe de eliminar a tensão entre 

emoção e razão, mas reconhece sua complementaridade e a transforma essa 

dualidade em chave explicativa para o fenômeno moral. 

 

5.2.4 Compatibilizando naturalismo e construtivismo: uma síntese 

Ao longo desta seção, procurei argumentar a aparente incompatibilidade entre 

naturalismo e construtivismo na metaética pode ser superada. Em primeiro lugar é 

possível identificar uma base comum que sustenta tanto o naturalismo quanto: o 

realismo mínimo ou básico. Essa base mínima permite que fatos morais e normas 

coexistam sem contradição, garantindo que a dimensão factual da moralidade — 

enraizada na psicologia humana e na evolução — possa ser articulada com a 

dimensão normativa, construída socialmente por meio da agência e da racionalidade 

prática. Ao mesmo tempo, ao evitar reducionismos e rupturas radicais, o naturalismo 

não reducionista e o construtivismo ético tornam-se complementares, em que o 

primeiro descreve empiricamente a moralidade e o segundo organiza e justifica 

normas, sem necessidade de dualismo rígido. 

Além disso argumentei que há uma passagem gradual do domínio factual para 

o normativo. As intuições morais automáticas, fundamentadas em predisposições 

emocionais parecem ter vindo primeiro e servido de base para o surgimento de uma 

moralidade baseada no raciocínio. Esse movimento não apenas reforça que houve 

uma passagem gradual entre uma moral natural para uma moral construída, o que 

reforça o elo genealógico entre naturalismo e construtivismo. 

Essa constatação também revela a possibilidade de progresso moral: a 

moralidade humana evolui de respostas intuitivas e emocionais para sistemas 



200 

 

normativos complexos, historicamente construídos e racionalmente sustentados. A 

base natural da moralidade, as emoções básicas que estruturam os rudimentos de 

nossa psicologia moral, são os alicerces fundamentais onde nosso senso moral se 

ampara, enquanto a dimensão racional e sociocultural, apoiada nessa psicologia 

moral fundante, elabora, sistematiza e justifica as normas. Os dois aspectos da 

moralidade, articulados, atuam juntos e simultaneamente direcionam a ação, 

evidenciando a complementaridade das duas perspectivas. 

Essa articulação aponta diretamente para a formulação do naturalismo 

construtivista, tema da próxima seção. Ao integrar os elementos descritivos do 

naturalismo com os elementos normativos do construtivismo, é possível construir uma 

visão híbrida da moralidade que mantém a continuidade com o mundo natural mas 

respeita a autonomia e a racionalidade dos agentes. O naturalismo construtivista, 

assim, emerge como uma síntese capaz de responder ao problema central da tese: 

conciliar a visão científica e descritiva da moralidade com sua dimensão normativa, 

oferecendo uma abordagem coerente e plausível para compreender a moralidade 

como um fenômeno biocultural e racionalmente estruturado. 



201 

 

5.3 CARACTERIZANDO O NATURALISMO CONSTRUTIVISTA 

5.3.1 Naturalismo Construtivista como posição metaética em sentido amplo 

Em um sentido amplo, o naturalismo construtivista (NC) é uma alternativa em 

metaética que une certas características tanto do naturalismo com o construtivismo 

em uma perspectiva híbrida. Assim, o naturalismo construtivista é uma posição híbrida 

em que combina a abordagem naturalista com a abordagem construtivista para 

articular a dimensão factual com a dimensão normativa da moralidade em uma única 

perspectiva.  

Desse modo, em sentido amplo, o NC é uma visão compatibilista acerca da 

relação entre naturalismo e construtivismo. O NC defende que a compatibilidade entre 

a posição naturalista e a posição construtivista na metaética é possível e viável. O 

naturalismo construtivista parte do pressuposto que naturalismo e construtivista não 

são posições necessariamente antagônicas e podem ser combinados em uma 

concepção de moralidade híbrida, cuja amplitude abarque uma dimensão empírica 

(de base naturalista), que explique a base natural (biológica e psicológica) do senso 

moral, com a dimensão prescritiva da moralidade – que justifique a autoridade e 

legitimidade das normas morais. No entanto, nem todas as formas de naturalismo e 

construtivismo são necessariamente compatíveis.181 O naturalismo construtivista 

defende que certas formas de naturalismo podem ser compatibilizadas com alguns 

tipos de construtivismo e, por isso, podem haver diferentes combinações possíveis de 

naturalismo e construtivismo.182   

O NC defende a compatibilidade entre o naturalismo moral com o 

construtivismo ético como uma alternativa mais promissora para a compreensão do 

fenômeno moral em um sentido amplo, que abarque tanto um sentido 

descritivo/empírico – isto é, a moralidade no sentido de um fenômeno que comporta 

aquilo que um grupo de pessoas aceita como um padrão ou código moral, algo próprio 

à investigação naturalista e das ciências sociais –, com o sentido normativo – que se 

                                            
181 Como já foi colocado anteriormente, formas de naturalismo reducionista provavelmente não são 
compatíveis com o construtivismo de qualquer tipo. O construtivismo em uma vertente radical também 
negará o realismo e o naturalismo. 
182 A teoria centrada na sociedade de Copp (2001) seria uma forma de naturalismo construtivista, por 
exemplo. Mas Copp defende uma concepção realista para o naturalismo e o construtivismo, como eu 
estou argumentando. A teoria de Prinz (2007) também poderia ser vista como um naturalismo 
construtivista, mas Prinz não é um objetivista e sim um subjetivista. 



202 

 

traduz na questão “o que devemos fazer?”, algo que reflete uma preocupação 

recorrente da investigação filosófica (principalmente em ética normativa). 

Em termos gerais, o naturalismo construtivista pode ser visto como uma 

tentativa de resolver certos impasses na metaética que nem o naturalismo e nem o 

construtivismo isoladamente parecem solucionar. Portanto, o NC combina o 

naturalismo moral com o construtivismo ético como uma visão metaética que procura, 

fundamentalmente, lidar com o problema da relação entre fato e valor.  

 Antes de detalhar com mais precisão a visão de naturalismo construtivista que 

estou esboçando, será necessário aprofundar a teoria centrada na sociedade de Copp 

(2001;2007), pois o naturalismo construtivista que defendo compartilha de muitas suas 

ideias. 

5.3.2 O naturalismo construtivista de Copp: a teoria moral centrada na 

sociedade 

Nessa seção pretendo apresentar em linhas gerais alguns elementos da Teoria 

Centrada na Sociedade (Society-Centered Moral Theory) de David Copp, tal como ele 

apresenta e desenvolve em seu livro Morality, Normativity and Society (2001), levando 

em consideração, no entanto, outros textos posteriores e alguns refinamentos feitos 

pelo autor.  

Meu objetivo é duplo. Primeiro pretendo apresentar um esboço da sua teoria e 

avaliar seu potencial teórico e prático de modo geral e, segundo, quero apontar 

algumas limitações e fragilidades da teoria de Copp (2001). Ao fazer isso, pretendo 

sugerir que embora a teoria centrada na sociedade contenha elementos significativos 

e que podem ser aproveitados para embasar a tese que estou desenvolvendo, ela 

falha em se ancorar em um tipo de naturalismo redutivo para explicar a normatividade. 

Penso que a teoria centrada na sociedade, ao contrário do que o próprio Copp (2007) 

mais tarde passou a defender, não pode ser sustentada por um naturalismo redutivo, 

mas precisa de um melhor desenvolvimento do construtivismo moral baseado na 

sociedade.  

Nesse sentido, a teoria de Copp (2001) servirá, para os meus propósitos, como 

uma espécie de ponte, para ligar o naturalismo e o construtivismo. Apesar disso, 

rejeito o tipo de naturalismo que Copp (2007) defende e procuro desenvolver um tipo 

de construtivismo que Copp (2001) não leva adiante. Assim, começarei com uma 



203 

 

exposição da sua teoria de maneira relativamente neutra, depois farei minhas 

objeções e sugestões de correção. Depois procurarei apresentar minha versão 

construtivista da teoria centrada na sociedade.  

Em Morality, Normativity and Society (2001), Copp defende sua teoria como 

um tipo de teoria construtivista, realista e naturalista. Segundo Coop, a sua teoria 

admite uma concepção de realismo moral básico e defende que existem propriedades 

morais e que elas são propriedades naturais. Segundo Copp (2005), algumas versões 

do construtivismo podem ser compatíveis com o realismo e o naturalismo, e ele 

considera que a teoria centrada na sociedade acomoda ambas abordagens 

metaéticas.  

A Teoria Moral Centrada na Sociedade tem duas versões, uma construtivista e 

outra não-construtivista. A primeira versão, a que ele chama de teoria original (Copp, 

2001), é construtivista e a segunda versão, que chama de teoria básica, é não-

construtivista (Copp, 2007). O que as teorias têm em comum é que ambas são teorias 

realistas e naturalistas. Em Morality in a Natural World (2007), Copp propôs essa 

segunda versão não-construtivista da Teoria Moral Centrada na Sociedade, 

aproximando-se mais do naturalismo.183 

         Segundo Copp (2007, p. 13) a teoria moral centrada na sociedade pode ser 

resumida do seguinte modo: 

Precisamos viver em sociedades, e as sociedades precisam ser governadas 
por normas ou padrões compartilhados a fim de facilitar a cooperação e 
coordenação benéficas entre seus membros. Diante disso, é plausível que a 
moralidade tenha a função de tornar a sociedade possível, fornecendo regras 
que regem nossas vidas que, quando elas têm circulação (currency) na 
sociedade, permitem que a sociedade atenda às suas necessidades. Esta é 
a intuição subjacente à teoria centrada na sociedade. 
 

  Segundo Copp (2007, p.14) a teoria centrada na sociedade se ampara em dois 

elementos centrais, a saber, “o relato ‘baseado em padrões’ das condições de verdade 

das proposições normativas e o relato centrado na sociedade do status ‘fundamentado 

na verdade’ dos ‘padrões morais’”. Basicamente a ideia há um conjunto de padrões 

normativos que estão fundamentadas em um código moral compartilhado pelos 

indivíduos numa dada sociedade e que definem o critério de verdade das proposições 

morais enquanto correspondência com esse padrão. E esses padrões normativos são 

redutíveis às crenças e atitudes morais compartilhadas pelas pessoas. Uma vez que 

                                            
183 Meu intuito na verdade não é discutir a versão básica, mas a versão original que tem um aspecto 
construtivista. Apesar disso, farei algumas considerações posteriormente sobre a versão básica. 



204 

 

essas crenças são estados psicológicos, não também fatos naturais. É nesse sentido 

que Copp (2007) argumenta que a teoria centrada na sociedade é um tipo de realismo 

básico, por aceitar que há fatos morais (a ordem moral existente está presente nos 

padrões ou códigos morais compartilhados em uma dada sociedade) e é natural 

porque pode ser empiricamente identificada.  

A diferença entre a versão original, construtivista e a versão básica, não 

construtivista, da teoria centrada na sociedade, está no âmbito da escolha racional. A 

versão construtivista pressupõe a escolha racional enquanto que a versão básica não 

exige esse critério. A versão básica, como o nome já diz, é mais simples. No entanto, 

Copp (2007) pensa que essa versão tem mais vantagens. Num certo sentido, a teoria 

centrada na sociedade no modelo não-construtivista teria a vantagem de acomodar 

mais amplamente o pluralismo de valores, uma vez que pode sustentar que uma 

sociedade que compartilhe qualquer tipo de valores, normas ou princípios. Essa 

versão, segundo Copp (2007), acomodaria melhor o relativismo moral. 

No que diz respeito a teoria original, Copp (2001) começa elaborando o que ele 

chamou de teoria cognitivista do julgamento normativo. Essa teoria defende uma tese 

geral acerca da normatividade, no qual inclui a normatividade moral. Copp (2001) diz 

que é preciso uma teoria geral do julgamento normativo, uma vez que a normatividade 

não se resume a juízos normativos morais. Assim, ele pretende defender dentro de 

uma abordagem naturalista que a normatividade faz parte do conjunto de fatos morais. 

Para Copp, as alegações morais (moral claims) expressam proposições e essas 

proposições são ao mesmo tempo factuais como normativas.  

Aqui o conceito de standard (padrão) é central: 

Um padrão (standard) especifica um critério contra o qual se pode, em 
princípio, julgar ou avaliar as nossas ações, os estados da nossa psicologia, 
os estados do nosso caráter, as instituições sociais, e assim por diante. 
Normas e regras são padrões, assim como os ideais e concepções dos 
virtuosos. A moralidade do senso comum inclui uma variedade de padrões, tais 
como padrões que exigem lealdade aos amigos, honestidade e justiça, e 
padrões que proíbem a crueldade, o roubo e a traição. Inclui padrões 
relacionados com nossas ações, nossos desejos e nosso caráter. Existem 
também padrões não morais: padrões epistemológicos, padrões de etiqueta, 
padrões legais e assim por diante. (Copp, 2001, p. 19) 

 
O termo “padrão moral” (moral standard) é, portanto, um guarda-chuva no qual 

podemos incluir normas, princípios, valores, virtudes, deveres, direitos, etc. A 

concepção de moralidade que Copp (2001) apresenta está associada com os 

conceitos de código moral e de padrões morais e ambas estão submetidas ao conceito 

de sociedade. Para Copp, nós temos uma ideia intuitiva de que a moralidade tem uma 



205 

 

função social. Essa função é tornar a sociedade possível e dar condições para que os 

seus membros cooperem da melhor maneira possível. Os códigos morais são 

incorporados na cultura de uma sociedade como parte constituinte da mesma e atuam 

como códigos normativos que regulam as interações sociais. Os códigos morais (de 

modo específico) são inicialmente códigos sociais (de modo mais geral) que são 

escolhidos pela sociedade. Um código é um conjunto de padrões normativos que se 

torna necessário e indispensável dentro de uma sociedade. Copp (2001) distingue a 

moralidade de outros códigos normativos, como a etiqueta social por exemplo. A 

etiqueta é um conjunto de padrões normativos, mas elas funcionam dentro de 

contextos específicos e tem uma força vinculativa menor.  

Suponhamos que seja parte de um código de etiqueta de uma sociedade, por 

exemplo, não comer na mesa utilizando chapéu. Esse código vale para alguns 

contextos e pode ser visto como falta de educação até uma atitude ofensiva em alguns 

casos, mas certamente não é algo que seria passível de uma reprovação exagerada 

ou punição severa. É claro que em algumas culturas a fronteira entre um código de 

etiqueta e um código moral não é tão clara. Mas a tese de Copp (2001) é que uma 

regra de etiqueta pode vir a se tornar uma regra moral se esta for considerada 

realmente fundamental para a sociedade. A questão que envolve progresso moral é 

justamente que as sociedades ao longo do tempo vão modificando seus códigos e o 

que poderia ser considerado uma regra moral rígida pode acabar sendo vista como 

apenas uma regra de etiqueta.  

Mas o que torna um conjunto de padrões normativos uma norma moral?  Para 

Copp (2001) é necessário que haja uma teoria da justificação normativa. Essa teoria 

precisa estar vinculada à noção de sociedade. A teoria centrada na sociedade diz que: 

“Um código é justificado como um código moral em relação à sociedade apenas no 

caso de que a sociedade estaria racionalmente obrigada a selecionar o código para 

servi-la como o código moral social, em preferência a qualquer outra alternativa” 

(Copp, 2001, p.104). Nessa definição um código moral é aquele código que tem 

preferência em relação a outro código sob um ponto de vista racional e que serve à 

sociedade melhor do que qualquer outro código. Então se há diferentes códigos 

normativos em uma sociedade competindo entre si, o código que melhor atende às 

necessidades da sociedade é o que tem sua justificação corroborada. Isso significa 

também que pode não haver um código (conjunto de standards) que represente esse 



206 

 

ideal e que o código tenha de ser conscientemente elaborado, escolhendo-se os 

melhores padrões normativos de maneira coerente a formar um todo. 

Copp (2001, p. 104) ainda diz que:  

 
Um código é o código moral social em uma sociedade se ele é um código 
moral público que é socialmente aplicado (enforced), culturalmente 
transmitido, e geralmente subscrito pelos membros da sociedade como um 
código moral. 

 

Copp (2001) não diz que as sociedades de fato (atualmente) escolhem 

conscientemente seus códigos, mas que a justificação racional se dá se seria racional 

a sociedade escolher tal código. “Um código moral é justificado, de acordo com a tese 

J, somente se uma sociedade for racional ao escolhê-lo” (Copp, 2001, p.104). É 

possível, no entanto, diz Copp, que diferentes códigos sociais pudessem ser 

escolhidos como racionais, portanto, há diferentes códigos morais possíveis que 

estariam justificados. Há uma diferença entre um código moral atual que está 

justificado e um código moral ideal. O código moral ideal seria aquele que melhor 

atenderia às necessidades de uma sociedade, melhor do que o código atual. Isso não 

significa que o código atual não está justificado, mas o código ideal pode servir como 

um modelo a ser buscado e servir para alterar certos padrões morais. 

Suponhamos, por exemplo, que em uma sociedade tenha como padrão moral 

que a pena de morte seja aceitável. Se esse padrão atende à sociedade e é aceito 

pela maioria de seus membros e passa pelo critério de que seria racionalmente 

escolhida, então esse padrão está justificado. Mas pode haver um outro padrão ideal 

de que a pena de morte não seja mais aceita. Suponhamos que haja evidências 

(empíricas inclusive) de que uma sociedade onde a pena de morte não é aceita tem 

mais chance de prosperar. Então poderia ser aceitável que tal padrão fosse 

substituído. Evidentemente, no contexto moral tais mudanças não são tão simples 

nem pontuais. Comparando com a mudança de uma lei por exemplo, que está em 

vigor a muito tempo, mesmo se as pessoas não aceitarem, a nova lei passará a valer, 

mas no caso de uma regra moral se não há aceitabilidade coletiva, provavelmente ela 

não perdurará. Parece que é necessária uma mudança de mentalidade para que um 

padrão moral se modifique, e muitas vezes é necessário que ocorra uma mudança de 

gerações inclusive. No quesito jurídico um evento pode mudar uma lei, mas no caso 

da moral é muito mais longo processo para que o ponto de vista moral das pessoas 

se altere. 



207 

 

A questão é que se olharmos sob um ponto de vista racional, e se as regras 

racionais forem as mesmas, tais como as regras lógicas, então é bem provável que 

os parâmetros sejam mais sólidos e permaneçam os mesmos. Portanto, podemos já 

ter chegado a alguns princípios que seriam os princípios mais racionais possíveis. Isso 

significa que dali para a frente não é mais possível progredir, apenas regredir. Então 

se o princípio da dignidade humana, por exemplo, diz que não devemos tratar com 

indignidade nenhum ser humano, para uma construção racional nesse sentido, uma 

mudança que dissesse que apenas alguns humanos deveriam ter dignidade seria um 

passo para trás. Nesse caso, a tarefa seria proteger esses princípios muito mais do 

que alterá-los. 

Essa é a dimensão construtiva dos códigos morais. Copp (2001) não chega a 

tocar de maneira tão específica nesse ponto, pois ele sublinha muito mais o problema 

que há em defender a tese de uma escolha social racional. Como a sociedade pode 

escolher, se é que pode? Se fosse possível uma escolha social, seria ela uma escolha 

racional? Essa é a dimensão de um construtivismo de base social.  

Penso que Copp (2001) apresentou um insight poderoso ao desenvolver sua 

teoria. A ideia de vincular a noção de moralidade e sociedade é promissora e faz total 

sentido e está estreitamente conectada tanto com uma perspectiva naturalista quando 

construtivista. No entanto, Copp (2007) revisou sua teoria mais tarde e passou a 

defender uma visão básica não-construtivista. A ideia de Copp era mostrar que o 

naturalismo seria suficiente para fundamentar a normatividade moral. Penso que a 

versão construtivista de sua teoria é mais interessante e fecunda, embora apresente 

dificuldades. Um dos problemas do aspecto construtivista da teoria de Copp (2001) é 

que não há um procedimento específico pelo qual os padrões morais sejam 

construídos.184 Isso não é exatamente um problema quando tentamos compreender a 

dimensão empírica da moralidade e com ela de fato se desenvolveu ao longo do 

tempo e como os códigos morais surgem e se modificam na sociedade. Existe um 

processo contínuo, mas lento, de transformação dos padrões morais de uma 

sociedade, o que implica certo relativismo. Contudo, quando pensamos na distinção 

                                            
184 É por isso que, em um certo sentido, o construtivismo presente na teoria de Copp (2001) se 
assemelha ao construtivismo social ou construcionismo. Além disso há semelhanças entre a dimensão 
construtivista da teoria de Copp com a visão de construção social de Searle (1995). 



208 

 

que Copp (2001) faz entre de códigos morais atuais e ideais parece que nos falta um 

procedimento.185  

Podemos dizer que a Teoria Moral Centrada na Sociedade, tal como 

desenvolvida por Copp (2001;2007), oferece um dos esforços mais sofisticados 

contemporâneos para articular realismo moral, naturalismo e construtivismo em uma 

única estrutura teórica. Ao compreender a moralidade como um sistema de padrões 

normativos funcionalmente orientado para a viabilização da vida social, Copp (2001) 

fornece uma explicação da objetividade moral que dispensa apelos a entidades 

normativas metafisicamente robustas, ancorando os fatos morais em práticas, crenças 

e atitudes socialmente compartilhadas. Nesse sentido, sua teoria apresenta uma 

ontologia claramente naturalista, ao reduzir os fatos morais a fatos sociais e 

psicológicos empiricamente acessíveis, e um realismo básico, ao sustentar que 

proposições morais podem ser verdadeiras ou falsas em virtude da correspondência 

com padrões morais efetivamente vigentes em uma sociedade. 

Ao mesmo tempo, sobretudo em sua versão original construtivista, Copp (2001) 

introduz uma dimensão normativa que não se limita à mera descrição sociológica da 

moralidade existente. A distinção entre códigos morais atuais e códigos morais ideais, 

bem como a tese de que um código moral é justificado se uma sociedade seria 

racional ao escolhê-lo para servir de base à cooperação social, apontam para um 

elemento construtivo essencial: a moralidade não é apenas um reflexo passivo das 

práticas sociais, mas algo que pode ser avaliado, criticado e reformulado à luz de 

razões. Essa dimensão abre espaço para a ideia de progresso moral e para a crítica 

interna dos códigos morais existentes, ainda que Copp (2001) permaneça cauteloso 

quanto à possibilidade de um procedimento explícito de escolha racional coletiva. 

Não obstante suas virtudes, a posição de Copp (2001) revela tensões que são 

particularmente relevantes para o desenvolvimento da proposta defendida nesta tese. 

Em primeiro lugar, sua inclinação em direção a uma versão básica não-construtivista 

da teoria (Copp, 2007) indica um compromisso mais forte com um naturalismo 

redutivo, segundo o qual os fatos normativos — inclusive a normatividade enquanto 

tal — podem ser plenamente explicados em termos de fatos naturais e sociais. Copp 

(2007) acredita ser possível oferecer uma resposta naturalista à questão da 

                                            
185 Aqui considero que seria válido pensar em um critério procedimental racional que dê validação as 
normas e princípios que a sociedade idealmente deve escolher para revisar e reconstruir seu código 
moral. 



209 

 

normatividade, tratando o “dever” moral como parte do mesmo domínio factual que 

descreve crenças, atitudes e padrões sociais. 

É precisamente nesse ponto que minha tese se distancia de Copp (2007). 

Embora compartilhe com ele a ideia de que a moralidade é um fenômeno social, 

historicamente situado e ancorado em disposições naturais humanas, rejeito a 

pretensão de reduzir a normatividade a fatos naturais ou sociais. O naturalismo 

defendido neste trabalho é deliberadamente não redutivo e predominantemente 

descritivo: ele visa explicar a gênese e a função dos fenômenos morais, mas não 

resolve, por si só, o problema da normatividade. A força vinculativa das normas morais 

não é tomada como um simples dado natural, mas como algo que emerge de práticas 

construtivas de justificação, deliberação e reconhecimento intersubjetivo. 

Nesse sentido, a teoria de Copp (2001) funciona, para os propósitos desta tese, 

como um ponto de apoio fundamental, mas não como um modelo a ser adotado sem 

reservas. Tomo o insight central de sua teoria – de que a moralidade está à sua função 

social e por isso encontra sua justificação na estrutura social — como um elemento 

fundamental a ser incorporado na concepção de moralidade que a minha tese vem 

sendo elaborada. Contudo, o naturalismo construtivista que tenho procurado 

desenvolver sustenta que essa base natural e social precisa ser complementada por 

uma concepção mais robusta de construção normativa, na qual a racionalidade prática 

e os processos deliberativos desempenham um papel mais explícito. 

Assim, na próxima seção apresentarei a minha versão de naturalismo 

construtivista que toma a teoria moral centrada na sociedade como pano de fundo, 

mas avança para além dela. Trata-se de preservar o vínculo naturalista com a 

descrição dos fatos morais e sociais, sem assumir um reducionismo normativo, e de 

aprofundar o aspecto construtivista por meio de uma análise mais clara dos 

procedimentos, critérios e limites da justificação moral. Desse modo, busco oferecer 

uma compreensão da objetividade e da normatividade moral que seja ao mesmo 

tempo empiricamente informada, socialmente estruturada e racionalmente normativa. 

 

 



210 

 

5.3.3 O Naturalismo Construtivista Centrado na Sociabilidade  

Vou chamar, provisoriamente, a minha versão de naturalismo construtivista 

centrado na sociabilidade (NCCS) para distingui-la das demais formas possíveis de 

naturalismo construtivista. A inspiração vem da teoria moral centrada na sociedade de 

Copp (2001) que interpreto como sendo um tipo de naturalismo construtivista. Embora 

a minha versão de naturalismo construtivista compartilhe de muitos pontos da teoria 

de Copp e tenha sido influenciado por ela, também é verdade que há diferenças 

significativas. Naturalmente uma possibilidade poderia ser chamar minha visão de 

“naturalismo construtivista centrado na sociedade”, porém há duas razões para adotar 

o termo “sociabilidade” no lugar de “sociedade”. Primeiro, porque se trata de uma 

formulação própria, que diverge da dele ao incorporar elementos adicionais, então 

convém um nome distinto. Segundo, porque, em minha visão, o termo “sociabilidade” 

é mais adequado que “sociedade” para a visão que proponho. Enquanto Copp (2001) 

vincula moralidade e sociedade de forma necessária (ou seja, não há moralidade 

dissociada de sociedade) — ainda que definindo “sociedade” de modo mais amplo e 

vago —, prefiro usar “sociabilidade” por abarcar formas de coletividade mais diversas, 

como comunidades, tribos, associações e grupos, reservando o termo “sociedade” 

para um tipo de arranjo social mais restrito e próximo do conceito de sociedade de 

Ferdinand Tönnies (2001).  

Ferdinand Tönnies, em seu livro Community and Civil Society186 (2001), faz uma 

distinção importante entre comunidades e sociedades. Segundo Tönnies a 

comunidade (Gemeinschaft) é uma entidade viva e unificada, é orgânica e 

compreende uma organização social no qual pertencimento e identidade são a bases 

das relações entre os indivíduos. Já a sociedade (Gesellschaft) seria uma construção 

puramente mecânica, como um artefato social criado para um propósito diferente da 

comunidade. Tönnies afirma:  

Todos os tipos de convivência social que são familiares, confortáveis e 
exclusivos devem ser entendidos como pertencentes à Gemeinschaft. 
Gesellschaft significa vida na esfera pública, no mundo exterior. Na 
Gemeinschaft estamos unidos desde o momento de nosso nascimento com 

                                            
186 A obra original em alemão, publicada em 1887 se chama Gemeinschaft und Gesellschaft e é 
provavelmente a principal obra do sociólogo, onde ele procura destacar as diferenças entre comunidade 
(Gemeinschaft) e sociedade (Gesellschaft). Para uma visão geral sobre a sociologia de Tönnies, ver 
Brancaleone (2008) 



211 

 

nosso próprio povo para o bem ou para o mal. Nós saímos para Gesellschaft 
como se estivéssemos em uma terra estrangeira. (Tönnies, 2001, p. 18) 

Para Tönnies (2001), as comunidades são formas de organização social 

marcadas por vínculos pessoais, afetivos e tradicionais, nos quais os indivíduos se 

percebem como partes de um todo relativamente orgânico. As relações comunitárias 

são estruturadas por proximidade, pertencimento e reconhecimento mútuo, e os 

padrões normativos que as regulam tendem a emergir de práticas compartilhadas, 

costumes e expectativas recíprocas, antes de qualquer institucionalização formal. Já 

as sociedades, no sentido estrito de Gesellschaft, caracterizam-se por relações mais 

impessoais, contratuais e instrumentais, mediadas por instituições formais, normas 

jurídicas e interesses individuais. 

Essa distinção é particularmente relevante para uma teoria moral de inspiração 

naturalista. Se a moralidade é entendida como um fenômeno que emerge da 

necessidade de coordenação, cooperação e regulação de conflitos entre agentes 

sociais, então é plausível supor que suas formas mais primitivas tenham surgido em 

contextos comunitários, e não em sociedades complexas no sentido moderno. 

Comunidades, tal como descritas por Tönnies (2001), fornecem um ambiente social 

mais próximo daquele no qual disposições morais básicas — como lealdade, 

reciprocidade, confiança e reprovação social — puderam se desenvolver a partir de 

mecanismos psicológicos e emocionais moldados pela evolução. Nesse sentido, a 

moralidade parece estar enraizada, desde sua origem, em padrões de sociabilidade 

anteriores à formação de sociedades institucionalizadas. 

Por isso, o naturalismo construtivista que defendo, embora tenha inspiração em 

Copp (2001), não é exatamente centrado no conceito de sociedade, pois entendo que 

pode haver moralidade em outros arranjos sociais que não são sociedades, como 

comunidades, por exemplo. Aliás, é bem mais provável que a moralidade tenha 

surgido em um contexto social que é relativamente mais próximo ao modo como 

Tönnies (2001) descreve as comunidades, o que é muito diferente das sociedades 

modernas e contemporâneas.187 E isso é compatível com a maior parte das 

                                            
187 Provavelmente Copp responderia que seu conceito de sociedade é relativamente amplo para 
abarcar o que Tönnies (2001) chama de comunidade. Nesse sentido, a ideia de sociedade seria 
suficiente, no entanto o que me leva a manter a distinção é que ela se encaixa melhor dentro da 
distinção entre moralidade de simpatia e moralidade de justiça (de Tomasello,2016) e do quadro 
explicativo acerca da existência de duas formas de pensar a moralidade que decorrem do modelo do 
processo dual, tal como Joshua Greene (2018) defende. 



212 

 

abordagens naturalistas, especialmente as que buscam a gênese da moralidade em 

raízes evolutivas.  

Essa constatação implica que a raiz da moralidade está nas relações de 

sociabilidade e não necessariamente na estrutura societal (de sociedades) 

propriamente dita. A moralidade evoluiu ou se desenvolveu também na medida em 

que as relações de sociabilidade se ampliaram e se desenvolveram e assumiram uma 

complexidade maior, é verdade – ganhando camadas mais complexas e sendo 

assimiladas também pela estrutura social (seja ela sociedades ou comunidades) –, 

mas ainda assim, o que se mantém essencial é o fato de termos de nos relacionar, 

independentemente do tipo de organização social. Isso significa que a necessidade 

da moralidade parece decorrente da relação de sociabilidade, na medida em que ela 

tende a promover uma certa estabilidade no grupo e amplia as chances do 

comportamento cooperativa entre seus membros (Tomasello, 2016), facilitando a 

coesão social. O tipo de organização social – se é uma tribo ou comunidade (com uma 

organização mais simples e orgânica) ou se é uma sociedade (contendo estrutura 

social altamente complexa) –, isso vai repercutir em um código moral (Copp, 2001) 

provavelmente distinto em termos de escopo ou até em ênfase na forma e no conteúdo 

normativo, o que evidencia um relativismo contingente. Ou seja, a moralidade 

enquanto fenômeno natural, em si mesma, parece ser quase uma exigência intrínseca 

à sociabilidade – quando se trata de indivíduos humanos, pelo menos –, mas o modo 

como ela irá se manifestar ou será expressa – se vai ser através de um código 

deontológico fechado ou uma expressão mais sapiencial (conforme o que ocorre em 

culturas mais orientais) – vai depender do tipo de organização ou estrutura social que 

resulta das relações de sociabilidade desses indivíduos que juntos formam um corpo 

coletivo. Para resumir: a moralidade parece intrínseca à sociabilidade e decorrer dela; 

o modo de expressão moral (os códigos e normas morais) dependem da estrutura 

social (seja ela comunitária ou societária). 

Então, para incorporar a distinção entre comunidade e sociedade de Tönnies 

(2001), pareceu conveniente trocar a “centralidade na sociedade”, pela “centralidade 

na sociabilidade”, que é mais ampla e pode abarcar tanto comunidades quanto 

sociedades (além de outros arranjos sociais possíveis, como associações188, por 

                                            
188 Pensemos em um tipo de associação social como uma ordem militar, por exemplo, que não se 
encaixa nem como uma sociedade nem como uma comunidade, nos termos de Tonnies (2001). Ora, 
parece plausível identificar que há padrões morais normativas entre os militares que não são 



213 

 

exemplo), até mesmo porque o termo sugere que a origem da moralidade está muito 

mais vinculada incialmente a relações do que a estruturas sociais.  

Além disso a distinção entre comunidade e sociedade nos permite conectar a 

moralidade com a teoria do processo dual e a distinção entre dois tipos de moralidade 

feitas por Greene (2018) – e que também repercute a diferença identificada por 

Tomasello (2016) entre a moralidade baseada em simpatia e a moralidade baseada 

na justiça – e identificado ao longo da história da filosofia por uma constante tensão 

entre sentimentalistas e racionalistas.189 Ao meu ver, o naturalismo naturalista 

centrado na sociabilidade abre a possibilidade de uma concepção dual de moralidade 

que explica a razão dessa tensão, que está nessa característica dual da moralidade e 

que por sua vez está conectada à mente dual. O naturalismo construtivista, inspirado 

na distinção entre comunidade e sociedade de Tönnies (2001), incorpora essa ideia 

de uma moralidade dual e distingue entre uma moralidade comunal (baseada na 

simpatia) e uma moralidade societal (baseada na justiça). 

Assim teríamos, uma moralidade mais básica e fortemente enraizada na 

natureza humana, principalmente na biologia e marcada pelo afeto (relações de 

parentesco, enfatizada pelas emoções e sentimentos morais), guiada pelo sistema 1, 

isto é, pelo pensamento rápido e intuitivo. Em outras palavras, uma moralidade 

moldada pela e para comunidades. E teríamos uma moralidade mais complexa e 

racional, baseada no sistema 2, marcada pelas relações de reciprocidade e justiça, 

endereçada à relação entre estranhos e entre diferentes, uma moralidade própria de 

relações societárias, isto é, uma moralidade moldada pela e para sociedades. O 

primeiro tipo chamo, então, de moralidade comunitária, e o segundo tipo, moralidade 

societal. Ambas estariam amparadas pelo guarda-chuva do termo “sociabilidade” que 

corresponde genericamente às relações sociais que são basilares e que podem 

evoluir de forma distinta conforme a estrutura e as necessidades ou contingencias que 

essas estruturas sociais se desenvolvem ou apresentam.190 Daí o relativismo 

moderado presente na teoria do naturalismo construtivista.  

                                            
exatamente os mesmos que regem uma sociedade ou uma comunidade. O termo “sociabilidade” é 
amplo o suficiente para abarcar associações desse tipo e aceitar que pode haver normas morais e 
códigos morais implícitos nesse tipo de arranjo social. A visão do naturalismo construtivista centrado 
na sociabilidade pode abarcar também esse tipo de arranjo, uma vez que a função da moralidade é 
garantir a coesão da sociabilidade em diferentes arranjos coletivos. 
189 Mas também entre particularistas e universalistas, entre os que defendem uma moralidade baseada 
no dever e na justiça dos que defendem uma moralidade baseada no cuidado e na empatia.  
190 É precisamente por essa razão que o conceito de sociabilidade se mostra mais adequado do que o 
de sociedade para a proposta aqui defendida. A noção de sociabilidade permite abarcar uma gama 



214 

 

Essas duas formas de moralidade, a moralidade comunitária e a moralidade 

societária, são consequências da visão do naturalismo construtivista centrado na 

sociabilidade. Isso também significa que a moralidade comunitária tende a ser mais 

fortemente amparada no sistema 1 do que no sistema 2, mas não quer dizer que o 

sistema 2 não cumpre uma função. Na verdade, na moral comunitária o sistema 2 

cumpre o que Haidt (2001) e também Greene (2018) defendem que o sistema 2, isto 

é, o raciocínio, serve para oferecer razões ou argumentos para reforçar as crenças e 

intuições já estabelecidas pelo sistema 1. Mesmo quando uma moral comunitária se 

apresenta de uma forma deontológica (pensemos em um código como o decálogo 

judaico) é uma expressão do uso das normas – na forma de obrigatoriedade – para 

reforçar as crenças morais do sistema 1. Em sociedades que são marcadas pela 

moralidade societal191, o sistema 2 tem maior autonomia e o código moral resultante 

pode ser (e em alguns casos deve ser) relativamente independente do sistema 1. Mas 

isso não significa não haver nenhuma relação. O sistema 2 pode até ser o autor do 

código moral, mas muitas vezes a força motivacional dele é demasiadamente fraca, 

pois embora o sistema 2 – isto é, a razão prática –, possa ser eficaz para fornecer 

uma justificativa para a normas morais, ela nem sempre é suficiente para motivar os 

agentes a cumpri-las. O sistema 1 é mais eficaz em motivar. Não é à toa que Hume 

(2009) pensava que a razão é escrava das paixões. Meu ponto é que pelo menos no 

que tange a motivação moral, é provável que Hume estivesse mais próximo da 

verdade. 

Por outro lado, essa distinção pode esconder um problema. Pode parecer que 

a moralidade comunal é puramente descritiva enquanto que a societal é apenas 

normativa. Isso é errôneo, pois é evidente que há normas na moralidade comunitária 

e há fatos nos códigos morais societais. O ponto é que as normas na moral 

comunitária cumprem um papel secundário e elas tendem a surgir de maneira mais 

orgânica (até podem ser construções sociais, mas são processos históricos e culturais 

que acompanham o desenvolvimento orgânico da estrutura comunitária ao longo do 

                                            
mais ampla de arranjos sociais — incluindo comunidades, grupos informais, associações e formas 
híbridas de coletividade — sem pressupor estruturas institucionais estáveis ou sistemas normativos 
formalizados. Ao incorporar a distinção de Tönnies (2001), o naturalismo construtivista centrado na 
sociabilidade reconhece que a moralidade pode existir e operar em diferentes níveis de complexidade 
social, preservando sua ancoragem naturalista na interação humana básica, ao mesmo tempo em que 
abre espaço para a construção progressiva e reflexiva de normas em contextos sociais mais 
complexos. 
191 Sociedades democráticas e seculares em geral tendem a se estruturarem com esse tipo de 
moralidade de sistema 2. Ver Greene (2014;2018). 



215 

 

tempo), enquanto que nas sociedades, as normas parecem ter uma origem mais 

artificial – são efetivamente construções no sentido de que a sua gênese e sua 

justificação está relacionada a procedimentos racionais deliberativos, como os 

construtivistas éticos defendem (de Kant à Rawls, de Korgaard à O’Neill). Portanto, 

em sociedades, as normas podem ser criadas com uma finalidade específica a 

orientar a conduta dos agentes sociais, mas elas também produzem fatos morais 

novos.192 O caminho e relação entre norma e fato parece distinto. Em comunidades, 

as normas tendem emergir de fatos presentes e constitutivos dessa organização 

social e tais normas, ao surgirem, reforçam esses fatos, enquanto que em sociedades, 

as normas, embora também se apoiem em fatos, parecem criar novos fatos.193 

Essa distinção entre moralidade comunitária e societal é apenas um esboço 

teórico, mas demonstra o aspecto dual da moralidade e também ajuda a entender 

muitos conflitos morais existentes dentro de sociedades, especialmente entre setores 

mais conservadores – que parecem tender mais a uma moralidade comunitária – e 

setores mais progressistas – que tendem a uma moralidade mais societária.194 

De maneira mais específica, o naturalismo construtivista que defendo 

apresenta um conjunto de características que não são compartilhadas por todas as 

formas possíveis de naturalismo construtivista. Trata-se de uma posição que assume 

                                            
192 Em comunidades, normas como a obrigação de reciprocidade ou de ajuda mútua emergem de 
práticas sociais já existentes e reforçam fatos constitutivos da vida comunitária. Em sociedades 
complexas, normas como direitos trabalhistas ou legislações antidiscriminatórias são deliberadamente 
instituídas e passam a criar novos fatos morais, como novas formas de reconhecimento, deveres e 
expectativas normativas. 
193 Por exemplo: Suponha que em uma comunidade haja uma prática específica de que um guerreiro 
que tenha se arriscado em alguma batalha volte para casa e se case com a filha mais velha de um dos 
líderes do grupo, como se fosse uma premiação por sua bravura. Esse fato pode acabar transformando-
se em uma norma e então, algo que era apenas uma convenção ou hábito daquela comunidade passa 
a ser visto como uma obrigação moral, a ponto de um guerreiro que volte vivo de uma batalha sangrenta 
exija dos líderes de sua comunidade o que é seu por “direito”. Em uma sociedade, muitas normas 
podem ter origem semelhante, até mesmo porque a maior parte das sociedades tem sua origem em 
comunidades originarias e guarda em sua cultura diversos elementos que estão entrelaçados, inclusive 
em suas concepções morais (o que torna a separação entre comunidade e sociedade algo complexo, 
sendo mais fácil fazê-lo enquanto conceito do que na prática), mas muitas normas podem ser criadas 
a partir de outro tipo de reivindicação, que na verdade pode ser até uma reação a uma prática antiga 
considera abusiva. Não é incomum que sociedades modernas tenham desenvolvidos normas e leis que 
são releituras ou atualizações de normas comunitárias antigas. Uma sociedade poderia considerar que 
a prática de obrigar uma mulher a casar com o guerreiro que volta de uma batalha (ou com um soldado 
que volte da guerra ou de um exercício militar, em um contexto mais atual) seria extremamente abusivo 
e inadequado, para não dizer injusto ou simplesmente imoral. Ao se criar um direito de escolha para as 
mulheres, cria-se também, simultaneamente um fato novo (ainda que um fato social) que passa a fazer 
parte do conjunto de fatos que constituem aquela sociedade. 
194 Haidt e Greene também exploraram essas raízes morais conflituosas que estão na base da 
polarização política, algo presente não apenas na sociedade americana mas em diferentes sociedades 
ao redor do mundo. 



216 

 

compromissos metaéticos particulares — tanto de natureza ontológica quanto 

epistemológica — que delimitam o seu escopo teórico e a distinguem de abordagens 

afins. Entre os principais compromissos metaéticos assumidos pelo naturalismo 

construtivista centrado na sociabilidade destacam-se: (i) um naturalismo não redutivo, 

segundo o qual os fatos morais relacionam-se aos fatos naturais e sociais, mas não 

se reduzem inteiramente a eles; (ii) um naturalismo predominantemente descritivo, 

que visa explicar a gênese, a funcionalidade e estrutura dos fenômenos morais sem 

pretender fornecer, por si só, uma redução naturalista da normatividade; (iii) uma 

concepção construtivista da normatividade, segundo a qual a força vinculativa das 

normas morais emerge de práticas sociais de justificação, deliberação e 

reconhecimento social; (iv) a centralidade da sociabilidade como condição básica da 

moralidade, entendida de forma mais ampla que o conceito de sociedade 

institucionalizada, o que inclui a possibilidade de códigos morais comunitários ou 

societários; e (v) uma concepção de objetividade moral fraca, compatível com 

pluralismo e sensível a contextos históricos, mas capaz de sustentar crítica moral e 

progresso normativo. 

Esses compromissos dizem respeito, entre outros aspectos, ao modo como os 

fatos morais são concebidos, à relação entre fatos e normas, ao estatuto da 

normatividade e ao papel da racionalidade prática e da sociabilidade na justificação 

moral. Evidentemente, tais escolhas metaéticas não são neutras: elas implicam 

diferentes maneiras de compreender a objetividade moral e repercutem diretamente 

em posições possíveis no domínio da ética normativa, especialmente no que diz 

respeito à possibilidade de crítica moral, progresso moral e pluralismo de valores. 

5.3.3.1 Definindo o naturalismo construtivista  

Naturalismo Construtivista Centrado na Sociabilidade (NCCS) é uma posição 

metaética híbrida que funde naturalismo e construtivismo, que se articula a partir de 

três eixos: 1) Fatos morais existem (alguns fatos são naturais e outros são sociais); 2) 

Normas morais válidas são construídas (social e racionalmente); 3) A moralidade é 

uma construção social (social e racional) sobre uma base natural. 

 

(1) Fatos morais existem e alguns deles têm bases naturais, empíricas, passíveis de 

investigação científica. Esses fatos dizem respeito principalmente ao senso moral 



217 

 

humano (psicologia moral). A base do psicológica do senso moral, de um ponto de 

vista natural e evolucionista, está amparada na estrutura do cérebro dual. Os juízos 

morais expressam inicialmente intuições que estão baseadas em emoções morais 

básicas, cuja origem pode ser explicada de um ponto de vista evolucionário, cuja 

finalidade é garantir a coesão social de grupos humanos através de um 

comportamento cooperativo. Juízos morais também podem ser elaborados através 

do raciocínio prático, mas esse processo ocorre a posteriori e normalmente visa a 

confirmação das convicções morais emocionalmente embasadas. 

 

(2) Normas morais válidas são construídas, dependendo de critérios de 

racionalidade prática e razoabilidade situados socialmente; não existem 

independentemente dos agentes. Essas normas podem ter uma base factual, 

podem ter evoluído de comportamento naturalmente estabelecidos mas ganharam 

camadas sociais e culturais ao longo do tempo – principalmente a partir do 

desenvolvimento intelectual e linguístico humano somado ao processo civilizatório 

– de modo que foram sendo racionalizadas e sistematizadas em códigos morais 

que foram incorporados de diferentes formas por diferentes culturas, o que explica 

a variedade de códigos morais e a pluralidade normativa ao redor do mundo e o 

progressivo desenvolvimento das visões morais ao longo da história. Essa visão 

de construção social e a racionalização das normas em diferentes códigos explica 

o relativismo e também possibilita o progresso moral. 

 

(3) A moralidade é, portanto, um fenômeno social e culturalmente construído 

sob uma base naturalista (emoções e intuições morais), cuja sistematização 

pode ser moldada através do raciocínio prático, que confere validade racional e 

autoridade normativa. A moralidade humana é um fenômeno que surge 

naturalmente e se desenvolve a luz de um processo de interação entre processos 

biológicos e culturais (perspectiva biocultural), sofrendo mudanças e adaptações 

através do tempo conforme culturas e sociedades. O senso moral surge pela 

necessidade de cooperação como reações comportamentais baseadas em 

emoções, que são expressos em ações, crenças e juízos valorativos que se 

transformam em juízos normativos através de processos deliberativos que 

envolvem cognição, raciocínio prático, agência e condicionamentos sociais. De 

acordo com a perspectiva do naturalismo construtivista, a moralidade tem um 



218 

 

aspecto dual, onde a dimensão factual natural fornece o terreno empírico, e a 

dimensão normativa é realizada pela agência deliberativa e pela construção social 

de normas. 

Dessa forma, para o naturalismo construtivista centrado na sociabilidade, a 

moralidade é um fenômeno híbrido em dois sentidos. É híbrido por ter uma dimensão 

factual e uma dimensão normativa. É híbrido também porque possui uma dimensão 

intuitivo-emocional e uma dimensão racional-deliberativa. A moralidade é um misto de 

fato e norma, razão e emoção. Isso implica em uma concepção dual da moralidade. 

Há duas formas de pensar a moralidade, amparadas em dois sistemas mentais de 

pensamento, o intuitivo-emocional e o racional-deliberativo (Greene,2018). A 

dimensão factual natural da moralidade está ligada ao senso moral intuitivo-emocional 

(Haidt,2001; Greene,2018), enquanto que a dimensão normativa dos juízos morais 

está relacionada à capacidade racional-deliberativa humana (Greene,2018). Nesse 

sentido, a perspectiva naturalista sentimentalista (Prinz,2007) se articula com a 

perspectiva construtivista racional (Rawls, 1980; Korsgaard,1996; O’Neill,2006) para 

compor uma imagem completa do fenômeno moral, que abarca tanto o sentido 

empírico quanto normativo da moralidade. 

O Naturalismo Construtivista integra, portanto, explicações descritivas 

(naturalismo) e normativas (construtivismo), conciliando ciência e razão prática para 

compreender a moralidade em uma perspectiva realista, que procura garantir uma 

base ontológica plausível para a objetividade moral. 

 

5.3.4. A realidade moral: entre o “dado” e o construído 

O Naturalismo Construtivista Centrado na Sociabilidade (NCCS) constitui uma 

forma de compatibilismo entre interpretações realistas tanto do naturalismo quanto do 

construtivismo. Trata-se de uma posição metaética que combina uma abordagem 

naturalista com uma abordagem construtivista da moralidade, assumindo um 

compromisso realista em termos ontológicos. Nesse sentido, o NCCS sustenta uma 

concepção realista da moralidade, ainda que distinta do realismo moral metafísico 

tradicional. 

 



219 

 

Diante disso, impõe-se uma questão fundamental: afinal, existe uma realidade 

moral? Faz sentido falar em realidade moral? A resposta a essa pergunta depende, 

evidentemente, do que se entende por “realidade moral”195. Aqui, tomo essa expressão 

como referindo-se ao conjunto de fenômenos pertencentes ao domínio da moralidade. 

Contudo, não compreendo a moralidade como algo dotado de existência ontológica 

independente. O NCCS não defende a existência de entidades morais no mundo, nem 

de leis, princípios ou normas morais que possam ser simplesmente descobertos — 

seja por métodos empíricos, seja por formas não empíricas de conhecimento, como 

propõe o intuicionismo ético, por exemplo — ao menos não antes da interação entre 

sujeitos enquanto agentes morais. 

Ainda assim, há fenômenos que pertencem genuinamente ao domínio moral e 

que podem ser identificados, percebidos, observados ou mesmo intuídos, embora não 

esgotem a totalidade da moralidade. Nesse sentido, defendo que existem fatos 

morais, mas tais fatos não possuem nada de misterioso ou sobrenatural. Alguns deles 

são fatos naturais, especialmente fatos acerca da natureza humana, de ordem 

biológica e psicológica (esse é o aspecto naturalista que compõe a base da 

moralidade, como já foi explorado ao longo dos capítulos anteriores); outros são fatos 

sociais ou institucionais, criados ou construídos por nós, em grande medida de forma 

coletiva. É justamente por isso que o construtivismo oferece um insight indispensável 

que complementa a base naturalista. Como observa O’Neill (2007), a moralidade 

pertence primariamente ao contexto da construção, e não ao da descoberta.  

Minha tese geral, contudo, é que a moralidade participa de ambos os contextos. 

Há um aspecto da moralidade que é descoberto, e não construído, e que funciona 

como base sobre a qual outros elementos morais são construídos. Uma vez 

                                            
195 Na verdade, a expressão “realidade moral” combina dois termos que são complexos de definir e de 
difícil consenso. Eu diria que é ainda mais difícil definir “moral” do que “realidade”, pois parece que 
temos um uso linguístico implícito para “realidade” que diz respeito àquilo que de fato existe. Embora 
essa seja uma discussão metafísica complexa e tão longa quanto a história da própria filosofia (que 
remonta à Platão e até antes dele), parece que quando falamos em realidade moral, usamos a 
expressão “realidade” de maneira mais solta e vaga, como análogo a “domínio”, “campo” ou “mundo” 
(podemos falar em mundo moral, contudo não estamos propriamente se referindo à “mundo” no mesmo 
sentido, mas apenas como figura de linguagem, ou seja, não deveríamos levar tão a sério a expressão. 
Nesse sentido, falar em realidade moral não é nada mais do que falar a respeito do conjunto de coisas 
que consideramos que pertencem a classe da “moral”). Mas definir “moral” (ou ética) também é 
complexo, já que isso implica um certo posicionamento teórico acerca do que é a moral (ou ética). Meu 
ponto é que ou assumimos como dado um certo conceito ou então precisamos ir para a linguagem 
ordinária e ver na prática o que normalmente nos referimos quando falamos em moral ou usamos 
expressões morais, ou quando fazemos juízos morais. Nesse sentido, parece que uma dose de 
pragmatismo é útil e talvez o único caminho realmente promissor. 
 



220 

 

construídos, esses elementos passam novamente a integrar o domínio do que pode 

ser conhecido, identificado ou “descoberto”, ainda que agora enquanto fatos sociais. 

Para ilustrar essa ideia, considere-se o fato de que existem padrões 

relativamente estáveis de comportamento moral em nossas sociedades. Pode-se 

dizer que há códigos morais que fazem parte do tecido social (Copp, 2001), mesmo 

que esses padrões não sejam plenamente coesos ou harmônicos. Ainda assim, eles 

exercem influência efetiva sobre o comportamento das pessoas, bem como sobre 

nossos juízos a respeito de ações, atitudes, discursos e práticas sociais. Do ponto de 

vista naturalista, especialmente evolucionista, tais padrões podem ser entendidos 

como emergindo de disposições naturais próprias de seres essencialmente sociais e 

sociáveis e, nesse sentido, poderiam ser identificados e descritos como fatos naturais. 

No entanto, no caso humano, há camadas adicionais de complexidade. Além 

da base natural, existe uma dimensão social e cultural — na verdade, múltiplas 

camadas — que moldam profundamente a moralidade. Uma parte significativa da 

moralidade é construída socialmente de forma coletiva e amplamente irrefletida, ao 

longo de gerações, e não como resultado de um processo deliberativo consciente (o 

que reforça a intuição básica do construtivismo social). Por essa razão, os 

construtivismos kantianos, entendidos como estritamente procedimentais, não são, 

por si só, suficientes para explicar integralmente o surgimento histórico e social da 

moralidade. O naturalismo, sobretudo em sua versão evolucionista, oferece uma 

chave explicativa relevante para compreender a origem e o desenvolvimento do 

fenômeno moral, enquanto o construtivismo social acrescenta uma camada 

sociocultural em sua explicação que é indispensável. 

Já o construtivismo procedimental – entendido como um método de construção 

racional de princípios – mostra-se particularmente útil quando refletimos sobre uma 

moralidade ideal ou idealizada. Em outras palavras, o construtivismo ético é 

fundamental para pensarmos que tipo de moralidade deveria orientar a conduta dos 

indivíduos em uma sociedade. Nesse contexto, critérios ligados à racionalidade 

prática e a procedimentos deliberativos, seja sob condições reais, seja sob condições 

ideais ou hipotéticas, tornam-se centrais para a formulação e a justificação de normas 

morais. 

O esforço desenvolvido aqui consiste, portanto, em articular duas linhas de 

argumentação complementares: uma de caráter descritivo, voltada à compreensão do 

que é a moralidade, a partir de uma explicação plausível de sua origem, função e 



221 

 

desenvolvimento; e outra de caráter normativo, orientada à reflexão sobre que tipo de 

moralidade precisamos construir. Há, assim, uma concepção implícita de progresso 

moral. Parte-se do pressuposto de que a moralidade cumpre uma função social, razão 

pela qual sustento que ela é um meio, e não um fim em si mesma. 

Essa concepção afasta-se de uma abordagem kantiana clássica, segundo a 

qual a moralidade é um fim em si (Kant, 2009; 2016). Embora essa ideia possa exercer 

certo apelo normativo, ela enfrenta dificuldades importantes. Em primeiro lugar, não 

parece refletir adequadamente a forma como a moralidade é vivida e praticada no 

cotidiano das pessoas. Em segundo lugar, ela entra em tensão com uma genealogia 

naturalista e evolucionista da moralidade. Para que o senso moral tenha sido 

selecionado ao longo da evolução, ele precisou desempenhar uma função adaptativa; 

nesse sentido, a moralidade teve necessariamente um caráter instrumental. Mesmo 

que hoje possamos atribuir à moralidade outros significados e funções – como a 

constituição da identidade moral ou do pertencimento comunitário (Pettit,2018; 

Korsgaard, 1996; 2009) – isso não elimina sua função básica. 

Nesse ponto, aproximo-me da concepção de David Copp (2001), segundo a 

qual a função fundamental da moralidade é tornar a vida social possível e sustentável. 

É difícil conceber a manutenção de qualquer sociedade minimamente estável sem 

algum tipo de código moral compartilhado. Assim, defendo que a moralidade é um 

elemento essencial para a coesão social. 

Isso implica que o NCCS compreende o fenômeno moral como algo real e, em 

certo sentido, objetivo, sem assumir compromissos com um dualismo metafísico ou 

com uma posição antirrealista radical. A realidade moral, tal como concebida pelo 

NCCS, é constituída por dois tipos fundamentais de fatos: fatos naturais e fatos 

sociais. Os fatos morais de base natural pertencem à natureza humana e fornecem o 

ponto de partida para compreender o enraizamento do fenômeno moral. Já os fatos 

morais de natureza social integram uma ontologia de segunda ordem – a ontologia da 

realidade social (Searle, 1995) – que é construída coletivamente por agentes em 

relações de sociabilidade (Copp, 2001; O’Neill, 2006) 

O Naturalismo Construtivista Centrado na Sociabilidade, portanto, deve ser 

entendido como uma proposta que combina o realismo naturalista com um 

construtivismo ético igualmente interpretado em chave realista, oferecendo uma 

concepção integrada da moralidade enquanto fenômeno natural, social e 

normativamente estruturado. 



222 

 

5.3.5 Vantagens e limitações do naturalismo construtivista 

Uma maneira frutífera de avaliar as vantagens do naturalismo construtivista 

consiste em examinar, inicialmente, o naturalismo e o construtivismo considerados 

isoladamente. Esse procedimento permite identificar não apenas os méritos 

específicos de cada abordagem, mas também suas limitações internas — e é 

precisamente a tentativa de responder a essas limitações que motiva a proposta de 

uma posição híbrida. O naturalismo construtivista não surge, assim, como uma 

simples justaposição de teorias, mas como uma tentativa de integrar elementos 

complementares de duas tradições metaéticas que, tomadas separadamente, 

enfrentam dificuldades teóricas persistentes. 

No caso do naturalismo moral, uma de suas principais virtudes reside na 

rejeição de uma dicotomia rígida entre fato e valor. Ao situar a moralidade no interior 

da imagem naturalista do mundo, essa abordagem oferece uma concepção mais 

coesa da relação entre moralidade e natureza, evitando diferentes formas de dualismo 

— como as oposições entre mente e mundo, ética e ciência, natureza e cultura ou 

descrição e normatividade. Além disso, o naturalismo estabelece uma continuidade 

entre o discurso moral e o discurso científico (Darwall et al,1992), permitindo que 

descobertas empíricas acerca da psicologia, da biologia evolutiva e das práticas 

sociais humanas desempenhem um papel explicativo relevante na compreensão da 

moralidade. Contudo, essas vantagens vêm acompanhadas de limitações 

importantes. Em particular, muitas versões do naturalismo enfrentam dificuldades para 

fornecer uma explicação plenamente satisfatória da normatividade moral, isto é, do 

caráter vinculante e prescritivo das normas, bem como para justificar como o 

progresso moral é possível, especialmente quando este envolve transformações 

normativas que parecem ultrapassar meras descrições de fatos naturais. 

O construtivismo moral, por sua vez, apresenta vantagens complementares. Ao 

enfatizar o papel ativo dos agentes morais na deliberação prática e na construção de 

normas, o construtivismo oferece uma resposta mais direta ao problema da 

normatividade (Korsgaard, 1996), ao vincular a validade moral a procedimentos 

racionais, critérios deliberativos ou práticas de justificação intersubjetiva. Essa 

abordagem também evita compromissos metafísicos mais robustos associados a 

certas formas de realismo moral, ao mesmo tempo em que preserva alguma noção 

de objetividade, entendida seja em termos procedimentais, intersubjetivos, sociais ou 



223 

 

práticos. Ademais, o construtivismo atribui centralidade à agência moral e fornece 

instrumentos conceituais para pensar o progresso moral como um processo de 

revisão, reconstrução e aprimoramento das normas à luz de novas razões, contextos 

e desafios. Ainda assim, o construtivismo não está isento de dificuldades. Entre suas 

limitações mais recorrentes estão o risco de reinstaurar uma dicotomia entre fato e 

valor, uma relativa indiferença ou distanciamento em relação às ciências empíricas, 

dificuldades para integrar explicações naturalistas da moralidade e, não raro, 

acusações de relativismo, antirrealismo ou excessiva abstração teórica e conceitual. 

Diante desse diagnóstico, torna-se evidente que tanto o naturalismo quanto o 

construtivismo, considerados isoladamente, exibem vantagens teóricas significativas, 

mas também limitações estruturais. A proposta do naturalismo construtivista consiste 

precisamente em combinar essas duas abordagens de modo a preservar seus pontos 

fortes e, ao mesmo tempo, mitigar suas deficiências. Ao integrar uma explicação 

naturalista da origem e do funcionamento da moralidade com uma abordagem 

construtivista da normatividade e da justificação moral, o naturalismo construtivista 

busca oferecer uma concepção metaética mais abrangente e equilibrada. Nesse 

sentido, ele pode ser entendido como uma tentativa de oferecer “o melhor dos dois 

mundos”, sem incorrer nos custos teóricos que cada posição tende a apresentar 

quando adotada de forma isolada 

As vantagens centrais do naturalismo construtivista podem ser sintetizadas em 

três pontos principais: Em primeiro lugar, (1) essa abordagem oferece uma concepção 

mais plausível da moralidade, compatível tanto com a experiência moral ordinária 

quanto com a visão científica do mundo. Ao rejeitar dualismos fortes e superar uma 

dicotomia rígida entre fatos e valores, o naturalismo construtivista estabelece uma 

continuidade entre as dimensões descritiva e prescritiva da moralidade, sem reduzir 

uma à outra. Em segundo lugar, (2) o naturalismo construtivista sustenta uma forma 

mínima de realismo moral e, com isso, uma noção de objetividade moral em duas vias: 

por um lado, ancorada em fatos naturais e sociais relevantes; por outro, resultante de 

processos construtivos de deliberação racional e justificação social intersubjetiva. 

Essa dupla ancoragem permite evitar tanto o subjetivismo e o relativismo arbitrário 

quanto formas mais radicais de ceticismo ou niilismo moral.196 Por fim, (3) o 

                                            
196 Desse modo, o naturalismo construtivista pode mesclar uma objetividade mais forte (independente 
de agentes), advinda do naturalismo, com uma objetividade mais fraca (dependente de agentes) que 
está associada ao construtivismo. 



224 

 

naturalismo construtivista mostra-se especialmente adequado para pensar a ideia de 

progresso moral. Enquanto abordagens evolucionistas podem explicar apenas de 

maneira limitada como certas disposições morais emergiram ao longo da evolução 

biológica, o construtivismo complementa essa explicação ao permitir a reconstrução 

crítica de normas e práticas morais. Desse modo, torna-se possível articular a 

moralidade que efetivamente temos com a moralidade que aspiramos construir, 

preservando simultaneamente uma dimensão descritiva e uma perspectiva normativa 

do progresso moral em que podemos pensar na moral que temos e na moral que 

almejamos. 

Contudo, o naturalismo construtivista também apresenta limitações próprias, 

que devem ser reconhecidas. Em primeiro lugar, trata-se de uma posição 

teoricamente complexa, que exige a articulação cuidadosa de diferentes níveis 

explicativos — biológico, psicológico, social e normativo —, o que pode dar margem 

a acusações de ecletismo se essa articulação não for suficientemente clara. Em 

segundo lugar, embora rejeite uma dicotomia rígida entre fato e valor, o naturalismo 

construtivista ainda enfrenta o desafio de explicar de maneira plenamente satisfatória 

como descrições naturalistas contribuem para a normatividade sem reduzi-la. Em 

terceiro lugar, ao assumir uma concepção de objetividade fraca, preponderantemente, 

o naturalismo construtivista se expõe à crítica de que sua objetividade seria 

insuficiente ou instável, situando-se numa zona intermediária entre realismo e 

antirrealismo. Essa consequência está diretamente ligada ao fato de que a tese 

implica uma forma de relativismo moderado: embora rejeite o relativismo radical e 

preserve a ideia de progresso moral, o naturalismo construtivista reconhece que a 

normatividade moral mantém uma relação estreita com contextos culturais e formas 

de organização social, o que torna plausível a existência de diferentes códigos morais 

historicamente situados — um ponto que aproxima esta proposta de Copp (2001). Por 

fim, embora o naturalismo construtivista não se restrinja a um modelo procedimental 

idealizado de deliberação — incorporando também um elemento construcionista 

ancorado em práticas sociais, instituições e formas historicamente situadas de 

cooperação —, ele ainda depende de condições mínimas de racionalidade prática, 

reconhecimento mútuo e estabilidade institucional para que processos de construção 

normativa possam ocorrer de maneira não distorcida. Isso implica que, em contextos 

marcados por desigualdades estruturais profundas, déficits sistemáticos de 

reconhecimento ou assimetrias persistentes de poder, tanto os procedimentos 



225 

 

deliberativos quanto as próprias práticas sociais que sustentam a normatividade moral 

podem encontrar-se comprometidos, limitando a aplicação imediata e crítica da teoria 

nesses cenários. 

Ainda assim, essas limitações não anulam as virtudes do naturalismo 

construtivista. Ao contrário, elas refletem os custos teóricos inerentes a uma posição 

que rejeita soluções metaéticas simples e busca fazer justiça à complexidade do 

fenômeno moral. Nesse sentido, o naturalismo construtivista não promete eliminar 

todos os problemas tradicionais da metaética, mas oferece uma estrutura conceitual 

particularmente adequada para compreender a moralidade como um fenômeno 

simultaneamente natural, social e normativamente construído. 

 

5.4 O NATURALISMO CONSTRUTIVISTA E O PROGRESSO MORAL 

A constatação de que houve progresso moral ao longo da história é um ponto 

de partida essencial para compreender a moralidade em chave naturalista-

construtivista. Ainda que a evolução biológica seja indispensável para explicar a 

emergência das capacidades cognitivas, emocionais e sociais que tornam a 

moralidade possível, ela não é suficiente para explicar a trajetória histórica de 

transformação e aperfeiçoamento dos padrões morais. A evolução, segundo Darwin 

(2009), é um processo adaptativo, mas tem um direcionamento a um determinado fim 

último: ou seja, a evolução não é teleológica; não aponta para um fim último, mas 

resulta de pressões seletivas.  

Apesar disso, darwinistas sociais como Spencer (2002), tentaram enxergar na 

evolução um processo intrinsecamente progressivo, mas essa leitura foi criticada e 

abandonada sistematicamente, fato que inclusive foi responsável por enterrar por 

muito tempo um projeto de ética evolucionista (Ruse, 1995). O ponto crucial é que a 

evolução natural forneceu a base biológica necessária à moralidade, mas ela própria 

não determina por si só a direção de seu desenvolvimento. O progresso moral, 

entendido como um movimento cumulativo em direção a formas mais inclusivas e 

racionais de convivência (Buchanan &Powell,2018), é um fenômeno que só pode ser 

explicado em interação com a evolução cultural (Richerson & Boyd, 2005). 

Portanto há diferença entre evolução e progresso. A evolução pode implicar 

ganhos e perdas, dependendo do contexto. Um traço adaptativo pode ser vantajoso 



226 

 

para a sobrevivência, mas representar, do ponto de vista moral ou social, uma 

limitação ou mesmo um “retrocesso” – como tendência a favorecer membros do grupo 

indenitário que reforçam tribalismo ou preconceitos como a xenofobia. O progresso 

moral, ao contrário, remete a melhorias que transcendem o quadro naturalista. Peter 

Singer (2011) descreveu esse processo como a expansão do círculo moral. Nesse 

processo, grupos antes marginalizados – escravos, mulheres, minorias étnicas, 

crianças, estrangeiros, animais –, passam a ser progressivamente reconhecidos como 

agentes merecedores de consideração. Essa expansão não é linear, nem inevitável, 

mas os exemplos históricos – a abolição da escravidão, a promoção dos direitos civis, 

a luta por igualdade de gênero, a defesa de minorias sexuais e, mais recentemente, o 

reconhecimento de direitos animais e até do meio ambiente – indicam uma direção 

discernível que faz sentido chamar de progresso moral. 

Do ponto de vista social é evidente a conexão entre progresso moral e o 

“processo civilizador” (Elias, 2010). Na medida em que a os projetos civilizatórios 

passaram a ser instituídos (ainda que sob a crítica atual de colonialismo ou 

imperialismo) inevitavelmente houve uma transição de uma moralidade dos afetos 

para uma moralidade normativa, frequentemente deontológica – ainda que a 

justificação dos sistemas e códigos morais possa ser política, religiosa ou cultural – 

fazendo eco ao que Haidt (2020) e Greene (2018) chamam de racionalização da 

moral. Ainda que possamos criticar de diferentes formas os processos de civilização 

da humanidade – a saída de comunidades rurais para sociedades urbanas, por 

exemplo –, é importante admitir que esse contexto trouxe diferentes benefícios para a 

humanidade, em várias como saúde, educação, cultura, ciência e tecnologia, além de 

melhores condições de vida para as pessoas em geral. A redução da violência em 

larga escala, por exemplo, é visto como um efeito direto do processo civilizador. 

Steven Pinker (2013), por exemplo, documentou e expôs estatisticamente a queda da 

violência ao longo dos séculos, relacionando-a a processos culturais e políticos como 

a ascensão do Estado moderno, a difusão da alfabetização entre outros fatores.197  

Esse movimento de transformação moral também está intimamente ligado ao 

progresso social e político. Embora progresso social não implique necessariamente 

em progresso moral, é difícil imaginar o segundo sem o primeiro. O crescimento de 

formas mais inclusivas de moralidade esteve associado ao desenvolvimento de 

                                            
197 Embora se possa fazer críticas ao otimismo de Pinker (2013), sua tese reforça a ideia de que há 
tendências históricas que podem ser interpretadas como progresso moral. 



227 

 

instituições políticas, sistemas jurídicos e práticas democráticas.198 É impossível negar 

que há íntima conexão entre moral e direito. Também há de se notar que os sistemas 

jurídicos surgem da mesma demanda que motiva a moralidade em um sentido 

normativo: não podemos contar com os afetos e com a predisposição altruísta das 

pessoas.199 É necessário um sistema de regras que tenha autoridade normativa sobre 

as pessoas. 200 No caso da moralidade, a força normativa parece implicar em um 

aspecto introspectivo, já no Direito, a coação e a sanção externa é condicionante para 

evitar o descumprimento das normas legais. Apesar dessa diferença, é inegável que 

sistemas morais e legais estejam intimamente relacionados de forma a se 

retroalimentar: a moralidade motiva a criação de leis que, por sua vez, geram novas 

obrigações morais. 

Essa perspectiva aponta para algo que deve ser contatado: a biologia evolutiva 

ajuda a compreender porque somos capazes de moralidade, mas é a cultura que 

explica por que determinados padrões morais se tornam predominantes. Embora haja 

exemplos ilustrativos como aqueles presentes nas observações feitas por Frans de 

Waal (2020), de que outros animais não humanos, como chipanzés e bonobos, 

possuem disposições morais, como cuidado, empatia e senso de reciprocidade, é 

provável que lhes falte a capacidade cognitiva de expandir deliberadamente esse 

horizonte de consideração, de modo semelhante ao que os humanos fizeram ao longo 

de sua história. A chamada “revolução cognitiva”, como descreve Yuval Harari (2017), 

foi decisiva para dar aos seres humanos a capacidade de criar sistemas simbólicos 

complexos, incluindo a linguagem, a religião, o direito e a moralidade. E como 

Richerson e Boyd (2005) mostraram, a evolução cultural pode operar de forma muito 

mais rápida que a evolução biológica, permitindo que normas, instituições e crenças 

se modifiquem em poucas gerações.  

Nesse ponto, o naturalismo construtivista oferece uma estrutura teórica 

privilegiada para compreender o progresso moral. Do lado naturalista, ele reconhece 

que a moralidade surge de disposições emocionais enraizados na biologia evolutiva. 

                                            
198 As tensões entre conservadores e progressistas mostram que a moralidade não avança em bloco, 
mas em meio a disputas, resistências e conflitos. Ainda assim, o fato de que certas práticas antes 
toleradas (como a tortura ou o linchamento público) hoje nos parecem inaceitáveis é um forte indício 
de progresso moral. Joshua Greene (2018) e Jonathan Haidt (2020) ressaltam em suas análises da 
psicologia moral esse tensionamento entre visões políticas antagônicas 
199 Kitcher (2011) argumenta que a origem da normatividade moral está relacionada à insuficiência do 
altruísmo psicológico. 
200 Azevedo (2000), por exemplo, chega a defender que não existe obrigações morais fora do Direito.  



228 

 

Do lado construtivista, o progresso moral depende de nossa capacidade reflexiva de 

construir e reconstruir normas em resposta a novos contextos sociais, políticos e 

culturais.  

Allen Buchanan e Russell Powell (2018) argumentam que o progresso moral 

deve ser entendido como um processo de revisibilidade permanente: as normas são 

provisórias e passíveis de melhoria, à medida que novas informações, perspectivas e 

condições históricas se tornam disponíveis.  

[...] a moralidade e o progresso moral evoluem por meio de esforços 
humanos, desenvolvem-se ao longo do tempo e não podem ser especificados 
a priori por referência a algum padrão de valor que seja descoberto pela razão 
humana, independentemente das condições sócio-epistêmicas sob as quais 
esteja agindo. [...] embora neguemos que a moralidade seja meramente uma 
tecnologia social, enfatizamos que o desenvolvimento das capacidades 
morais humanas depende crucialmente do ambiente material e institucional; 
que o progresso moral em larga escala sempre requer ação social coletiva e 
coordenada se for para ir além da mera aspiração [...]. (Buchanan &Powell, 
2018, p. 387) 

Esse caráter reconstrutivo conecta-se com a concepção de Philip Kitcher 

(2011) da ética como um projeto em andamento, em que a humanidade busca resolver 

problemas práticos de cooperação e convivência, reformulando seus padrões morais 

de acordo com as exigências do tempo. Kitcher (2011) nos convida a assumir o projeto 

ético iniciado por nossos antepassados de forma coletiva e responsiva: 

Como a função da ética não é articular a vontade de um ser transcendente, 
as autoridades religiosas que afirmam ter acesso especial à vontade em 
questão já não têm a última palavra, nem mesmo qualquer palavra mais 
convincente do que a dos seus semelhantes. Da mesma forma, a filosofia 
secular não pode estabelecer princípios fundamentais a priori, ou mesmo 
através da generalização a partir de percepções éticas alegadamente 
básicas. Que recursos restam, exceto renovar a discussão entre nós, rejeitar 
as distorções introduzidas pelos anúncios de conhecimento ético e continuar 
a conversa que nossos ancestrais remotos iniciaram? (Kitcher, 2011, p.287) 

Assim, o progresso moral pode ser visto como o elo entre a gênese natural da 

moralidade e sua construção cultural e normativa. Ele mostra que a moralidade não é 

estática, mas dinâmica; não é fixa, mas revisível; não é meramente adaptativa, mas 

capaz de se orientar por princípios de justiça (Rawls, 2000; O’Neill,2006), na direção 

de práticas e normas morais mais inclusivas (Buchanan & Powell, 2018) e que 

respeitem direitos e a dignidade das pessoas (Kant, 2009), independentemente de 

suas incapacidades cognitivas (Silva, 2022). Reconhecer o progresso moral como um 

fato histórico é também reconhecer que a explicação mais adequada para ele deve 



229 

 

combinar os elementos descritivos da evolução com os elementos normativos da 

construção racional e cultural (Buchanan & Powell, 2018). O naturalismo construtivista 

é, nesse sentido, a abordagem mais apta a dar conta do fenômeno: ele explica como 

viemos a ter moralidade e, ao mesmo tempo, como essa moralidade se transformou 

e progrediu até aqui. 

5.4.1 O progresso moral direcionado: construindo e reconstruindo a moralidade  

Se até aqui argumentei que a moralidade humana pode ser compreendida em 

chave biocultural – enraizada na evolução e transformada pela cultura –, cabe agora 

destacar uma das implicações mais importantes dessa abordagem: a possibilidade do 

progresso moral como projeto (Kitcher, 2011) consciente e direcionado racionalmente 

(O’Neill, 2006; Copp, 2000). O naturalismo construtivista permite ver que, se por um 

lado a moralidade originou-se como resultado de processos biológicos e evoluiu 

através de processos sociais, culturais e históricos, que muitas vezes escaparam ao 

controle consciente dos agentes, por outro, hoje somos capazes de reconhecer essa 

dinâmica e intervir nela de modo mais reflexivo. Em outras palavras, a tese do 

naturalismo construtivista não apenas procura indicar como provavelmente se deu a 

passagem das disposições naturais às normas sociais e destas às normas 

racionalmente justificadas; mas fornece uma base para compreender como a 

humanidade pode orientar ativamente o rumo de seu desenvolvimento moral. 

Ao contrário de uma visão segundo a qual o progresso moral seria apenas um 

subproduto contingente de transformações sociais, econômicas ou políticas, o 

naturalismo construtivista oferece uma base teórica para sustentar que a deliberação 

racional e a construção coletiva de normas e princípios (Ralws, 20001; Copp, 2000) 

podem desempenhar papel decisivo na condução desse processo. Nessa altura, a 

contribuição construtivista é a seguinte: já que a normatividade não é descoberta, mas 

construída pelos agentes a partir de exigências racionais e de sociabilidade, isso 

significa que, embora o progresso moral possa ocorrer de maneira mais ou menos 

espontânea – como resultado de pressões sociais e históricas –, sem um plano 

diretivo com objetivos definidos, ele pode ser planejado e conduzido de forma 

consciente, através de processos de reflexividade, deliberação coletiva do raciocínio 

prático (em equilíbrio reflexivo). 



230 

 

Essa dimensão reconstrutiva abre espaço para pensar o progresso moral não 

apenas como constatação retrospectiva, mas como tarefa normativa. Se, em 

perspectiva histórica, reconhecemos que houve progresso moral em diferentes níveis 

– tanto em relação a uma melhoria de nossos códigos morais (Copp, 2001) quanto 

em nossos conceitos e práticas, como no sentido da inclusão de novos sujeitos morais 

(como no caso da abolição da escravidão, da emancipação feminina ou da afirmação 

dos direitos das minorias) –, a perspectiva que o naturalismo construtivista propõe 

sugere que também podemos projetar novos avanços, enfrentando desafios globais 

que desafiam a humanidade como um todo – como a crise climática, a crise 

democrática disseminada pelo mundo, ou a construção de padrões mínimos de justiça 

entre sociedades diferentes que respeitem tanto a diversidade cultural e a pluralidade 

de valores quanto os direitos dos indivíduos.  

Esse ponto também expressa uma possível conexão do naturalismo 

construtivista com os direitos humanos. Diante da controvérsia entre positivistas e 

jusnaturalistas, o naturalismo construtivista assume uma posição intermediária: os 

direitos humanos não são fatos naturais, mas também não são simples convenções 

arbitrárias ou conquistas históricas, mas são elaborações abstratas e racionais que 

tomam por base as necessidades humanas básicas (Copp, 2001). Se é plausível que 

haja um direito à alimentação, por exemplo, é porque existe uma necessidade básica, 

por parte de cada ser humano, à nutrição, sem a qual ele não pode sobreviver. Ou 

seja, direitos, nessa perspectiva, são construções racionais, mas estão amparadas 

em uma base natural (necessidades básicas são necessidades fisiológicas, como a 

necessidade de se alimentar, dormir, etc). Desse modo, o naturalismo construtivista 

oferece uma base filosófica para os direitos humanos, pois mostra como eles 

emergem do entrelaçamento entre as disposições naturais que reconhecem as 

necessidades humanas básicas com a racionalização construtiva de direitos básicos, 

que podem aspirar à validade universal. A força dos direitos humanos, nessa ótica, 

não reside em seu caráter absoluto ou em uma base metafísica, mas na possibilidade 

de serem melhorados, expandidos e ampliados conforme o contexto social exigir e 

permitir.201 

                                            
201 Tomemos, por exemplo o contexto da pandemia da Covid-19, que assolou o mundo em 2020. 
Naquele momento não tínhamos vacinas disponíveis e tudo o que tínhamos eram as recomendações 
sanitárias que nos instruíam a como evitar ou minimizar a circulação do vírus, reduzindo hospitalizações 
e mortes. Práticas como higienização das mãos, uso de máscaras, distanciamento social, quarentenas, 
entre outros, foram implementados e recomendados. Evidentemente haviam diferentes questões éticas 



231 

 

Dessa forma os direitos humanos parecem ser o exemplo mais proeminente de 

convergência moral na direção de uma ética global. Os direitos humanos, funcionam 

como cláusulas de barreira e como muralhas construídas em torno daquilo que 

consideramos importante proteger (Greene, 2014). Ainda que sejam construções, os 

direitos humanos consolidam de maneira histórica a passagem do naturalismo ao 

construtivismo e representam um exemplo significativo de progresso moral (Hunt, 

2009) bem como uma ferramenta indispensável parar responder moralmente – em 

termos de justiça equitativa (Rawls, 2000) – aos problemas sociais e globais do nosso 

tempo e de tempos vindouros. 

Fazendo eco à essa linha de raciocínio, Buchanan e Powell (2018) reiteram: 

O fenômeno do movimento moderno de direitos humanos, que 
argumentamos ser a expressão institucional mais completa da moralidade 
inclusiva até agora, pode se encaixar um pouco melhor no modelo padrão de 
explicação evolucionária cultural. (Buchanan & Powell, 2018, p.398) 

Pensar o progresso moral nesses termos, levando em consideração os 

diferentes desafios emergentes e urgentes da humanidade, à luz de uma ética global 

baseada nos direitos humanos, é algo incontornável e uma tarefa complexa. É 

necessário sempre pensar os códigos morais das sociedades como podendo ser 

reformulados na direção de códigos morais ideais que melhor atendam às 

necessidades básicas da sociedade (Copp, 2001). Assim como somos capazes de 

construir a moralidade a partir da nossa própria natureza, somos também capazes de 

reconstruí-la, se necessário. 

Portanto, a contribuição do naturalismo construtivista é dupla: de um lado, ele 

sugere como o progresso moral foi possível, dado o enraizamento natural da 

moralidade e sua transformação cultural; de outro, ele propõe como esse progresso 

pode se tornar objeto de um direcionamento consciente, passando a depender de 

escolhas coletivas orientadas por ideais de justiça e critérios de racionalidade e 

sociabilidade.  

                                            
envolvidas nesse contexto. Poderíamos pensar que em um contexto sem pandemia não faria sentido 
a obrigação moral do uso de máscaras por exemplo, mas dado o contexto pandêmico, essa 
obrigatoriedade passa a ser uma questão ética crucial. Portanto, da perspectiva do naturalismo 
construtivismo que tenho defendido, uma norma pode ser validada aqui em um contexto construtivo em 
âmbito social, motivado por uma recomendação médica e amparado em evidências científicas. Para 
uma discussão mais aprofundada sobre as questões éticas envolvidas durante a pandemia, ver Silva 
(2023). 



232 

 

5.4.1.1 Olhando para o futuro: para onde vamos?  

Não estamos condenados a ser apenas espectadores do desenvolvimento 

moral, mas podemos, como agentes racionais (Korsgaard; 2009; O’Neill, 2007), 

orientar ativamente esse progresso. Ao se articularmos a base intuitiva e emocional 

da moralidade (Haidt, 2020; Prinz, 2007) aos critérios de racionalidade (Korsgaard, 

1996; O’Neill, 2007; Scanlon, 2000) e sociabilidade (Copp, 2001; Searle, 1995; 

Tonnies, 2001), teremos melhores critérios de deliberação que permitem corrigir 

falhas – tanto em nossa mentalidade moral como em nossas normas, códigos ou 

sistemas morais, superando preconceitos relacionados à moralidade tribal (Greene, 

2018; Buchanan, 2020) –, ampliando, assim, o círculo moral (Singer, 2011) em direção 

a uma moral mais inclusiva (Buchanan & Powell, 2018). Essa dimensão reconstrutiva 

é justamente o ponto forte do naturalismo construtivista: ao reconhecer que as normas 

morais não são dadas nem puramente descobertas, mas construídas em diálogo com 

nossa natureza e com nossas instituições sociais, a visão que aqui propus, oferece 

um caminho para projetar uma ética de caráter global, baseada no paradigma dos 

direitos humanos, amparada em uma concepção ampla e racional que vislumbra a 

possibilidade de uma universalidade moral mínima.  

O naturalismo construtivista não apenas se vale da constatação do progresso 

moral como fenômeno passado, mas também fundamenta sua possibilidade como 

tarefa normativa presente e futura. O naturalismo construtivista, que tenho defendido, 

oferece uma base teórica que nos coloca como agentes protagonistas da construção 

e da constante reconstrução moral (Kitcher, 2011; O’Neiil, 2007; Copp, 2001), de 

acordo com as diferentes situações e desafios que emergem do nosso tempo e do 

futuro que advém. Por isso, o naturalismo construtivista nos vê não apenas como 

produtos da evolução e simples peões no tabuleiro da história moral, mas como 

agentes que podem guiar o progresso moral, conduzindo-o de forma consciente em 

direção a uma moralidade mais justa, inclusiva e racionalmente fundamentada.  

A moralidade é, como sugeriu Philipp Kitcher (2011), um projeto ético. E é um 

projeto ético inacabado, que precisamos constantemente reconstruir. 



233 

 

5.5 NATURALISMO CONSTRUTIVISTA: UMA (BREVE) SÍNTESE 

O Naturalismo Construtivista é uma posição metaética híbrida que busca 

conciliar explicações descritivas e normativas da moralidade, integrando o naturalismo 

moral e o construtivismo ético. Segundo essa perspectiva, fatos morais existem, e 

alguns deles possuem bases naturais, empíricas e passíveis de investigação científica 

(Cf. capítulo 2). Esses fatos dizem respeito principalmente ao senso moral humano, 

cuja base psicológica, de um ponto de vista natural e evolucionista, está amparada na 

estrutura do cérebro dual (Greene, 2018). Os juízos morais expressam inicialmente 

intuições fundamentadas em emoções morais básicas (Haidt, 2001;2020; Prinz, 2007, 

Greene, 2018), que surgiram ao longo da evolução para garantir a coesão social e 

comportamentos cooperativos dentro de grupos humanos (Tomasello, 2016; Greene, 

2018). Juízos morais também podem ser elaborados através do raciocínio prático 

(Greene, 2008; Korsgaard, 1996; O’Neill, 2006), mas esse processo ocorre a posteriori 

(Haidt, 2001; Greene, 2018) e normalmente visa a confirmação das convicções morais 

emocionalmente embasadas (Haidt, 2001;2020, Prinz, 2007). 

Ao mesmo tempo, normas morais válidas são construídas socialmente (Searle; 

Copp) e dependem de critérios de racionalidade prática e razoabilidade (Rawls; 

Scanlon) situados em contextos sociais (O’Neill, Copp); não existem 

independentemente dos agentes (Rawls, 1971; Korsgaard; O’Neill, 1989). A agência 

moral desempenha papel central nesse processo, pois é através dos agentes morais 

que a normatividade moral se torna possível. Normas e princípios morais parecem 

não existirem no mundo, mas são construídos através do raciocínio (sistema 2) a partir 

de fatos brutos (Searle,1995). 

Embora possam ter origens em padrões de comportamento naturalmente 

estabelecidos, como defendem os naturalistas, e em resposta emocionais (Prinz, 

2007) à necessidade de ação colaborativa (Tomasello, 2016), o senso moral evoluiu 

culturalmente (Prinz, 2007; Kitcher,2011; Tomasello, 2016), na medida em que os 

juízos morais intuitivos foram sendo racionalizadas e sistematizadas em códigos 

morais incorporados de diferentes formas pelas sociedades (Kitcher, 2011; Buchanan 

& Powell, 2018; Copp, 2001). Esse processo explica tanto a pluralidade de códigos 

morais (Copp, 2001) e o relativismo moral cultural (Prinz, 2007) quanto a possibilidade 



234 

 

de progresso moral histórico, à medida que visões morais se desenvolvem e se 

refinam ao longo do tempo (Buchanan & Powell, 2018; Copp,2001 Kitcher,2011). 

Dessa forma, o Naturalismo Construtivista integra as dimensões factual e 

normativa da moralidade. O naturalismo fornece o terreno empírico para a 

compreensão dos fatos morais (Prinz; 2007), enquanto o construtivismo fornece 

critérios de normatividade, guiados pela razão prática (Korsgaard, 1996; Scanlon, 

2000; O’Neill,2006) e pela reflexão social (Copp,2001 Rawls,2000). Não há redução 

das normas aos fatos, nem independência absoluta dos fatos em relação às normas 

(Putnam, 2004); existe, antes, intercâmbio entre ambas as dimensões. Há 

continuidade sem identidade entre fatos do mundo e fatos morais, assim como 

também há entre fatos naturais e fatos sociais (Searle, 1995). Essa perspectiva 

permite explicar o progresso moral como resultado de um processo biocultural 

(Buchanan & Powell, 2018) combinado à racionalidade prática, oferecendo uma saída 

para o problema clássico da normatividade para o naturalismo e evitando o dualismo 

rígido do construtivismo puro, aproximando a moralidade de uma explicação 

cientificamente fundamentada. 

 

Em suma: 

 

A proposta que tenho defendido parte de um naturalismo não-reducionista na 

direção de um construtivismo realista, sensível à condição humana e suas 

contingências mais do que à princípios abstratos. Do ponto de vista do naturalismo, 

diferentemente das versões reducionistas, que tentam explicar os fatos morais 

puramente em termos naturalistas (biológicos ou físicos), a abordagem que tenho 

procurado defender aceita que a moralidade tem uma base biológica e emocional, 

mas que não se reduz a isso. A normatividade, ainda que tenha uma raiz e uma base 

naturalista – uma vez que fazer juízos normativos é uma capacidade mental humana 

que possui um locus físico (isto é, ocorre no, e dependo do cérebro) – é um processo 

que não pode ser reduzido à fisicalidade (Nagel. 2006; 1965; Searle, 1992). Ainda que 

a capacidade de fazer juízos normativos possivelmente seja o resultado de um 

processo evolutivo (Kitcher, 2011, Tomasello, 2016), esse fenômeno não é puramente 

biológico, mas os juízos normativos – os que são justificados e são moralmente 

vinculativos, isto é, obrigatórios (Korsgaard, 1996) – eles mesmos tem sua gênese no 

uso do raciocínio prático (O’Neill, 1996). 



235 

 

 

Por isso, o construtivismo que tenho proposto não parte “do zero” – como se os 

materiais de construção fossem eles mesmos construídos ou sua natureza fossem 

meras abstrações idealizadas. Tal construtivismo, não toma o agente moral como se 

fosse um ser puramente racional, sem corpo, sem contexto, sem história.202 Ao 

contrário, é preciso partir do reconhecimento de que os agentes morais são seres 

biológicos, moldados pela evolução sim, dotados de capacidades afetivas e cognitivas 

que podem ser empiricamente detectadas, como também são seres sociais e 

históricos, afetados pelas condições socioculturais e outros condicionamentos 

circunstanciais que fazem parte do seu contexto de vida, mas são também seres cujas 

capacidades racionais – ainda que deficientes em muitos aspectos – podem construir 

e reconstruir a realidade à sua volta – o que inclui a “realidade moral”. 

 Essa é uma forma de construtivismo que é ampliada ao reconhecer que a 

moralidade tem esse caráter dual, um pé no chão da biologia, outro na cultura que 

nos transformou no ser diferenciado que somos. Tomar essa natureza biológica e 

cultural da moralidade como ponto de partida e fazer uso da razão afim de moldá-la, 

a fim de adaptar nossas tendências naturais junto aos padrões morais estabelecidos 

e enraizados na cultura vigente, para uma moldura mais racional e que promova mais 

bem-estar, justiça e respeito pela individualidade – manifestado pela ideia de direitos 

e dignidade humana – é algo que uma visão construtivista reformista, alinhada à ideia 

de progresso moral, é capaz de fazer. Através de procedimentos deliberativos, 

construtivos e revisionistas, é possível revisar e reconstruir padrões normativos e 

códigos morais, levando em consideração necessidades e até preferências 

individuais, abrindo espaço para que liberdade e justiça possam ser compatíveis com 

nosso ímpeto moral ancestral. Parece que podemos ampliar o círculo moral (Singer, 

2011), expandindo nossa capacidade moral de ter empatia e cuidado pelo próximo 

(algo sempre muito limitado de um ponto de vista afetivo), para uma moralidade 

baseada em uma racionalidade que reconheça que devemos ir além do tribalismo 

                                            
202 Esses agentes podem ser racionais, embora nem sempre o sejam, ou seja, nem sempre fazem uso 
de seus atributos como seres capazes de fazer uso da racionalidade. Nem sempre esses seres também 
são agentes que toma decisões razoáveis e deliberam à luz de princípios, sejam eles racionais ou 
institucionalizados na vida pública. Por vezes esses agentes tomam decisões impulsivas, passionais e 
irracionais – frequentemente imprudentes. Ainda assim, não se pode negar o potencial racional que 
agentes humanos tem em suas mãos.   
 



236 

 

(Greene, 2018; Buchanan, 2020). A moralidade, nessa visão, é um fenômeno em 

constante transformação. 

Em suma, naturalismo e construtivismo podem ser compatíveis, desde que um 

não seja reducionisnista e o outro não seja meramente formalista. Em vez disso, 

parece que o ideal seria uma alternativa teórica que assuma a natureza humana como 

ponto de partida – em seus aspectos biológicos e culturais – e a razão prática como 

seu instrumento de transformação normativa. Penso que o naturalismo construtivista 

seja essa alternativa. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



237 

 

6 CONCLUSÃO  

A presente tese pretendeu argumentar a favor de uma alternativa na metaética 

que tenho chamado de naturalismo construtivista, que é a fusão do naturalismo ético 

e do construtivismo moral. A hipótese foi defender que naturalismo e construtivismo 

podem ser compatíveis e harmonizados de forma a fundirem-se em uma concepção 

metaética abrangente que inclua tanto uma explicação descritiva quando uma 

justificação normativa para a moralidade. O naturalismo construtivista, prevê, portanto, 

como resultado dessa fusão, uma concepção híbrida de moralidade, que une a 

dimensão natural – que pode ser explicada pela via naturalista – à dimensão normativa 

– que lança mão da estratégia construtivista de justificação das normas morais.   

Dessa forma o percurso que a tese tomou foi se posicionar a favor de uma 

complementariedade entre naturalismo e construtivismo na metaética. O capítulo 2 

tinha o objetivo de ser um preâmbulo de toda a discussão que viria a seguir e dar o 

contexto geral da problemática e um esboço geral da solução proposta. Procurei 

destacar a tensão entre realismo e antirrealismo e que há um dilema entre aceitar uma 

ou outra posição. A minha defesa foi de que o antirrealismo não é sustentável porque 

ele abre as portas ao ceticismo e ao niilismo moral. Já o realismo moral metafísico – 

isto, é, não naturalista – não parece satisfatório, pois não é convincente para sustentar 

onde os fatos morais se apoiariam. O naturalismo parece ser o caminho mais aceitável 

para o realismo, mas se vê amarrado no problema da normatividade. Como pano de 

fundo mais amplo, há o problema da dicotomia entre fato e valor, que parece 

condicionar todo empreendimento de explicação sobre a moralidade, quer na 

metaética ou na ética normativa. Essa camisa de força parece impedir que certas 

conexões sejam feitas. O naturalismo construtivista pretende ser uma reação a esse 

condicionamento conceitual, embora não ambicione romper com a distinção, apenas 

aproximar fato e valor de modo que possam se tocar e se sobrepor. O problema do 

enquadramento entre ética e ciência acaba sendo uma versão contemporânea do 

problema fato/valor, já que o método científico e a imagem naturalista do mundo são 

paradigmáticas. A discussão se a ética pode ou não ser totalmente naturalizada 

também surge como uma questão central aqui. Os naturalistas apoiam a 

naturalização, enquanto muitos construtivistas parecem resistir à ideia. A minha 

proposta é intermediária, na medida em que vejo limites para o projeto de 



238 

 

naturalização da ética, embora reconheça as contribuições que a pesquisa científica 

possa fazer nesse campo de estudo. 

O capítulo 3 pretendeu explorar, a luz do referencial teórico, que a moralidade 

tem raízes naturais, explicáveis por processos evolutivos e psicológicos, mas também 

sociais e culturais. O naturalismo é um potente instrumento para compreender a 

dimensão empírica da moralidade e apresentar uma descrição detalhada de como e 

porque a moralidade surgiu, além de auxiliar a compreender como o senso moral e 

possível e como nos tornamos uma espécie moral. No entanto, apesar do naturalismo 

oferecer uma base realista e objetiva para a moralidade, evitando a via cética e niilista, 

parece ser deficiente para responder ao problema da normatividade (Korsgaard, 

1996). 

O capítulo 4 pretendeu defender que o construtivismo pode oferecer um 

complemento interessante para o naturalismo ao propor a metáfora da construção 

como analogia para entender a gênese das normas e princípios morais e, ao dar 

ênfase para a agência e a racionalidade, oferece um caminho alternativo para justificar 

o caráter normativo da moral. Contudo, embora o construtivismo explique a 

normatividade moral pela via da deliberação racional e até mesmo alguns fatos 

morais, enquanto fatos sociais, pelos processos de construção social, ele tende a 

negligenciar ou ser indiferente aos fundamentos empíricos, parecendo desconectado 

com a realidade ou excessivamente formal, o que o torna distante da compreensão 

científica e ordinária da moralidade. Minha defesa foi que essa falha pode ser corrigida 

se o construtivismo incorporar elementos do construcionismos e do naturalismo. 

O último capítulo pretendeu defender que não precisa haver incompatibilidade 

entre naturalismo e construtivismo necessariamente. Pelo contrário, são duas visões 

que se complementam e se corrigem em suas limitações. A fusão entre naturalismo e 

construtivismo nos leva em direção a uma teoria moral híbrida em metaética. Essa 

fusão implica em entender a moralidade como um fenômeno biocultural, em primeiro 

lugar, mas também como um projeto em constante construção. 

Desse modo procurei defender que o conflito tradicional entre naturalismo 

moral e construtivismo ético é em grande medida artificial e que é possível 

compatibilizar uma explicação naturalista da origem e da base da moralidade — 

ancorada em disposições emocionais, capacidades cognitivas e formas de 

sociabilidade moldadas pela evolução biológica e cultural — com uma metodologia 

construtivista voltada à justificação e à elaboração das normas morais. Nessa 



239 

 

perspectiva, o naturalismo oferece o pano de fundo descritivo necessário para 

compreender como práticas morais emergem e se estabilizam, enquanto o 

construtivismo fornece os recursos normativos para explicar como tais práticas podem 

ser avaliadas, reformuladas e justificadas à luz da racionalidade prática e das 

exigências da vida social. A normatividade moral, portanto, não é nem descoberta 

como um dado metafísico independente, mas construída socialmente a partir de uma 

base natural compartilhada.  

Ao longo dos capítulos procurei argumentar que a base natural para a 

moralidade pode ser identificada empiricamente como um fenômeno a ser estudado 

pelas ciências naturais e sociais que tem como base a nossa psicologia moral. Se por 

um lado nosso aparato psicológico que nos permite fazer juízos morais tem forte 

relação com o modo como nosso cérebro funciona, por outro, podemos identificar que 

há uma história evolutiva por trás do modo como nossas mentes morais se 

desenvolveram (Haidt, 2001;2020; Greene, 2014;2018). A seleção natural, à luz da 

evolução darwinista, parece oferecer pistas significativas para entender como e 

porque desenvolvemos um senso moral, que promoveu em nossa espécie 

comportamentos mais cooperativos e sociáveis, mesmo quando a luta pela 

sobrevivência e pela reprodução parecem incitar um caminho oposto ao que indica o 

nosso senso de certo e errado.  

 O modelo psicológico do processo dual do cérebro (Stanovish, 1999; Evans & 

Frankish, 2009; Kahneman, 2012; Haidt, 2001; Greene, 2014), que identifica dois 

sistemas de pensamento diferentes, a intuição (sistema 1) e o raciocínio (sistema 2), 

está na base da hipótese do naturalismo construtivista. Desse modo, ao articular as 

ideias de Prinz (2006;2007;2022), Haidt (2001;2020) e Greene (2004; 2014; 2018), 

principalmente, procurei argumentar que podemos identificar uma tendência 

naturalista que explica a origem da moralidade surgindo a partir do chamado sistema 

1 – isto é, a partir da forma intuitiva de pensar que se ancora em nossas emoções e 

sentimentos. Essa ideia ganha força com relação a base evolutiva da moralidade. 

Evoluímos como seres sociais que precisavam viver em grupos onde a cooperação 

era uma questão de sobrevivência (Tomasello, 2016) e isso levou os nossos 

ancestrais a desenvolverem certos comportamentos baseados em reações 

emocionais que resultaram em um senso moral baseado no afeto pelos mais 

próximos. 



240 

 

Contudo, como Kitcher (2011) apontou, esse tipo de moralidade baseada na 

preocupação afetiva – que ele chama de altruísmo psicológico, e Tomasello (2016) de 

moralidade de simpatia – não foi suficiente quando os grupos humanos se ampliaram 

muito e tornaram-se mais complexos. Aí surgiu, então, como forma de corrigir as 

falhas dessa moralidade baseada no afeto – que estavam restritas a um círculo 

pequeno de parentesco ou proximidade –, uma capacidade de orientação normativa 

(Kitcher, 2006; 2011) – isto, é, uma forma de racionalidade prática, conectada ao 

sistema 2 (raciocínio) – e que nos levou a outro patamar da moralidade: passamos a 

projetar e construir a moral em sistemas cada vez mais complexos e abstratos; uma 

moralidade baseada em critérios de justiça e imparcialidade (Tomasello, 2016). 

Esse aspecto construtivo, ativo e autoconsciente, que permeia os sistemas 

morais de diferentes sociedades – cuja genealogia deve ser rastreada tanto pela via 

biológica quanto cultural – parece um fenômeno híbrido que mescla elementos de uma 

moralidade rudimentar – uma protomoralidade (Kitcher, 2006; 2011) –, baseada no 

sistema 1 (o pensamento intuito-emocional) e uma moralidade mais sofisticada e 

racionalizada, fundada no sistema 2. É evidente que a moralidade, se vista como um 

constructo híbrido de natureza e cultura, não pode ser fruto apenas do sistema 1 ou 

do sistema 2, ou seja, estar baseado apenas em uma base intuitiva e emocional ou 

no raciocínio puro. A moralidade parece muito mais uma mistura caótica que mescla 

elementos do sistema 1 e 2, intuição, emoção e raciocínio, em um caldo moral que 

resulta em diferentes sistemas éticos que foram se desenvolvendo ao longo da 

história, cujas teorias morais propostas por diferentes filósofos tentaram capturar. Por 

isso, seria errôneo dizer que a moralidade é apenas uma construção racional, ainda 

que estivesse baseada na natureza humana. A moralidade, em grande medida, 

parece uma construção nem tão racional assim (ou pelo menos não exclusivamente 

racional) na maior parte do tempo, mas um fenômeno híbrido (mesclando razão e 

emoção) que atende ao propósito de garantir a coesão e estabilidade social. 

Nesse sentido, o naturalismo construtivista que procurei defender, postula que 

a moralidade é construída sobre bases naturais, mas essa construção tem dois 

aspectos, um social e outro racional. O aspecto social (ou sociocultural) está alinhado 

à abordagem que os construcionistas ou construtivistas sociais entendem por uma 

construção social. A ideia de que todos os fenômenos humanos, aqueles que fazem 

parte do mundo social, são de certa forma construções humanas, criações que não 

existiriam sem nós. Mas diferente de construcionistas antirrealistas ou antinaturalistas, 



241 

 

e em oposição a formas de construtivismo radical, procurei defender uma abordagem 

realista da construção social e em sintonia com uma compreensão naturalista do 

mundo. Isso significa ter de articular de uma forma não reducionista duas ontologias: 

a ontologia do mundo natural e a ontologia do mundo social. Essa articulação é 

realizada através da relação entre fatos brutos e fatos institucionais (ou sociais) feitas 

por John Searle (1995;2010). Searle, parece ser o filósofo que melhor conecta esses 

pontos e entende que a realidade social, apesar de distinta da realidade natural 

(física), é co-dependente ontologicamente, mas não é redutível a ela. Searle (1995) 

defende uma abordagem realista e naturalista da construção social e penso que 

apresenta uma matriz importante para entender o fenômeno moral, já que a 

moralidade também faz parte do mundo social. 

Searle (1995), contudo, não elaborou uma filosofia moral a partir de sua filosofia 

social, embora isso fosse possível. Se tivesse feito, talvez ele diria que os fatos morais 

seriam fatos sociais, mas na visão que defendo eu acrescento que também há fatos 

naturais (ou fatos brutos) sobre a moralidade, mas eles não dizem respeito aos fatos 

normativos. São fatos sobre nossa capacidade de sermos morais. São fatos da ordem 

da biologia e da psicologia moral. Portanto, a moralidade é sim objetiva tanto em um 

sentido natural, quanto social. Há dois tipos de fatos morais que constituem a 

realidade moral: fatos morais naturais – que são descritivos –, e fatos morais sociais, 

que são, em grande medida, normativos. 

Isso nos leva ao segundo aspecto em que a moralidade é construída: o aspecto 

racional. Embora a moralidade seja em grande parte um produto social, e que nem 

sempre somos os protagonistas dessa construção (na maior parte das vezes a causa 

da construção está vinculada à cultura, à sociedade, a transformações históricas e 

mudanças de paradigmas, algo que vai muito além do agente individual), é possível 

argumentar que a moralidade pode ser construída – ou reconstruída – racionalmente. 

Isso nos conecta mais diretamente com a abordagem do construtivismo ético, cuja 

preocupação com a normatividade é central (Korsgaard, 1996). O papel que os 

agentes têm é central, e a racionalidade constitui um elemento fundamental para 

articular o que seriam as normas morais que passam por critérios de legitimidade (que 

podem ser os mais variados). Portanto, o construtivismo enfatiza o papel do raciocínio 

(sistema 2) como fundamento e critério para a objetividade moral e a validade dos 

juízos normativos. Aqui não se trata mais de entender o que a moralidade é ou a sua 

gênese, mas sim do que ela deveria ser, ou seja, qual o ideal de moralidade que 



242 

 

deveríamos perseguir (O’Neill; 2006; Copp, 2001). E esse aspecto conecta-se 

diretamente com a concepção de progresso moral. Se por um lado podemos constatar 

que houve progresso moral na história, o construtivismo pode nos dar ferramentas 

para que possamos guiar o progresso moral em uma direção que seja a melhor versão 

da moralidade – a mais racional, razoável e equilibrada – que pudermos projetar.  

O Naturalismo Construtivista Centrado na Sociabilidade (NCCS) que propus 

apresenta-se como uma teoria metaética realista em um sentido moderado, ao 

sustentar uma concepção objetiva de moralidade que é, ao mesmo tempo, 

dependente de agentes e sensível aos contextos sociais de construção normativa. 

Diferentemente do realismo moral metafísico robusto, o NCCS não postula fatos 

morais independentes das práticas humanas; e, ao contrário do antirrealismo e de 

certas versões expressivistas ou relativistas, não abdica da objetividade e da 

possibilidade de avaliação racional das normas morais. Sua vantagem teórica reside 

precisamente nessa posição intermediária: os padrões morais são objetivos na 

medida em que resultam de processos construtivos e estão enraizados em traços 

naturais da sociabilidade humana. Assim, o NCCS não recorre a entidades 

metafisicamente problemáticas, fundamentando a objetividade moral em uma base 

tanto naturalista quanto como resultado construtivo racional e social.  

Com efeito, o Naturalismo Construtivista Centrado na Sociabilidade, oferece 

uma resposta convincente ao problema clássico de como acomodar a moralidade em 

um mundo natural descrito pelas ciências, ao mostrar que a normatividade moral 

emerge de capacidades naturais sem esgotar-se nelas. A moralidade é compreendida 

como um fenômeno natural em sua base, mas normativo em sua forma, resultado de 

práticas de justificação que visam regular a convivência social. Com isso, a teoria 

responde tanto ao niilismo moral, pois confere um fundamento realista para a 

moralidade, quanto ao ceticismo moral, ao mostrar que a justificação normativa não 

exige fundamentos transcendentes, mas pode ser plenamente explicada em termos 

de racionalidade prática e sociabilidade humana. Nesse sentido, o NCCS não apenas 

acomoda a moralidade no mundo natural, mas também preserva seu papel normativo 

essencial, oferecendo um quadro teórico capaz de sustentar a possibilidade de 

progresso moral e de crítica racional dos códigos morais vigentes nas sociedades 

atuais. 

Além de ser uma alternativa que se vale do melhor do naturalismo e do melhor 

do construtivismo, o naturalismo construtivista lida de forma mais satisfatória com 



243 

 

algumas das questões centrais da metaética, especialmente no que tange ao 

problema de como acomodar a moralidade dentro de uma visão científica de mundo 

sem apelar para uma dicotomia rígida entre fato e valor. Como consequência, o 

naturalismo construtivista se conecta com a ideia de progresso moral, entendido como 

um aprimoramento gradual de nossas visões morais, dos padrões normativos e 

códigos morais, valores ou práticas morais ao longo da história. Além disso propõe 

uma concepção reconstrutiva da moralidade na medida em que enfatiza o papel da 

agência moral individual e coletiva. O Naturalismo Construtivista Centrado na 

Sociabilidade, portanto, como uma teoria híbrida procura articular esses diferentes 

entendimentos morais em uma concepção coesa e coerente 

Em resumo, a visão do naturalismo construtivista, que procurei elaborar ao 

longa desta tese é a seguinte: A base primitiva da moralidade está nas emoções 

morais que moldaram o senso moral humano ao longo de milhares de anos de 

evolução biológica, sendo lapidadas e moldadas ao longo de séculos de 

desenvolvimento cultural e progresso civilizatório em sistemas e códigos morais 

diversos. Ao longo desse processo, a moralidade foi ganhando camadas sociais e 

culturais mais complexas e fundamentação racional – o senso moral baseado nas 

emoções morais primitivas foi sendo racionalizado e tomando a forma de códigos 

morais racionais. Na medida em que o cérebro humano evoluiu, a cognição humana 

se desenvolveu e o pensamento racional estratégico tornou-se não apenas possível, 

mas necessário à vida social, criamos a capacidade também de pensar racionalmente 

as questões morais e elaborar de forma racional normas, preceitos e princípios, que 

regulariam a convivência social. A dimensão da racionalidade prática (enquanto 

capacidade individual e validação social) explica, pois, a normatividade moral. 

Desenvolvemos a capacidade de pensar moralmente à luz da racionalidade. O ponto 

de vista moral tornou-se também o ponto de vista racional, isto é, o que é o mais 

logicamente adequado a fazer (o mais justo, o que promove o maior bem individual e 

social) é o que deve ser seguido por todos. E a visão racional do senso moral (da 

obrigação moral) ganhou maior peso e justificação, sobrepondo-se à dimensão 

emocional da moralidade. Isso significa que as emoções morais, embora sejam a base 

da moralidade em sua origem – sendo muito mais antigas e tendo maior força 

motivacional sobre nós – elas sozinhas não se justificam se contrariarem o senso 

moral racional (a força das razões morais validadas socialmente). Portanto, deve 

haver uma prioridade do racional sobre o emocional quando há conflito entre as duas 



244 

 

formas de pensar a moralidade (embora isso não seja uma fórmula a ser seguida 

cegamente e possam haver situações em que o racional conduza a conclusões 

moralmente inaceitáveis), contudo o ideal é um equilíbrio entre emoções e razões 

morais – isto é, entre intuições morais básicas e as construções morais normativas 

(princípios, preceitos, normas, etc). 

Essa explanação procura criar uma imagem sobre como enxergamos a 

moralidade em nossas relações e como ela funciona dentro das práticas sociais. 

Segue-se que a moralidade, vista sob essa ótica, não pode ser adequadamente 

compreendida apenas na chave do naturalismo moral ou do construtivismo moral 

separadamente. Devemos combinar as duas visões para formar uma imagem ampla 

e coerente com o conhecimento científico e filosófico que temos disponível, sem nos 

afastar demais do que o senso comum moral nos apresenta. Além disso, a moralidade 

vista dessa forma é capaz de apresentar uma genealogia factível e lançar luz sobre 

diferentes questões e dilemas éticos que tendem a surgir na medida em que a 

humanidade caminha para um futuro desconhecido, cheio de dúvidas e incertezas 

morais. 

Dessa forma, o título da tese “Do naturalismo ao construtivismo” expressa a 

ideia de que o as bases naturais biológicas (bases emocionais) do senso moral são o 

ponto de partida para entender o terreno onde a moralidade se assenta e que a 

camada sociocultural que se ergue sobre a base naturalista dá-nos mais elementos 

factuais e normativos para entender o que é e como funciona a moralidade, como ela 

engendra a subjetividade humana e as práticas sociais. Essa dimensão sociocultural 

sistematizada de forma racional e validada socialmente constitui uma dimensão que 

explica e justifica a normatividade moral, a partir da perspectiva dos agentes morais 

em sua teia social, na medida em que levam em consideração o ponto de vista 

relacional. 

A moralidade, de forma “completa”, vista como essa construção social, sob 

bases naturais e sociais, fundamenta-se em uma racionalidade prática social. Assim, 

partimos das emoções morais em direção às razões morais. Portanto, o método 

naturalista, ao aproximar-se da ciência e das evidências empíricas, é de suma 

importância para apresentar uma descrição mais condizente e coerente com a 

realidade moral (seja ela subjetiva ou objetiva), enquanto que o método construtivista 

nos permite ir além das evidências, mas em sintonia com elas (ou seja, em equilíbrio 

reflexivo) construir um arcabouço teórico que explique e fundamente a moralidade em 



245 

 

suas dimensões factuais e normativas, apontando em direção à uma perspectiva que 

admite reformas dos nossos códigos e sistemas morais sociais, apontando na direção 

do progresso moral.  

O subtítulo, “em direção a uma teoria híbrida em metatética”, reflete justamente 

a ideia de uma teoria moral híbrida que combina o naturalismo e o construtivismo. Ao 

mesmo tempo também expressa a ideia de uma teoria dual da moralidade, inspirada 

em Greene (2014), que aceita que há dois aspectos da moralidade que estão ligados 

ao pensamento rápido (intuições) e ao pensamento lento (racionalidade). Essas duas 

dimensões compõem uma interpretação que parece explicar de maneira mais 

coerente e promissora as razões pelas quais temos certas crenças morais fortemente 

enraizadas em nossa psique moral e como isso estrutura nosso modo intuitivo de 

pensar, ao passo que a racionalidade moral também apresenta razões pelas quais 

podemos colocar sob suspeita tais intuições ou crenças morais. Defendo, no entanto, 

que um equilíbrio adequado entre essas duas visões pode ser promissor, tanto para 

explicar porque temos certas crenças morais quanto para justificar porque ou não 

deveríamos segui-las e agir ou não de acordo com elas. Embora sejamos fortemente 

influenciados por nossas crenças morais, não somos completamente escravos ou 

reféns delas e podemos alterá-las (embora nem sempre possamos estar motivados a 

isso).  

Para finalizar, podemos sintetizar o argumento do naturalismo construtivista 

que essa tese defende: se a moralidade deve ser objetiva e significativa, então não 

pode ser explicada adequadamente nem pelo antirrealismo – uma vez que conduz ao 

niilismo ou ao ceticismo – nem pelo realismo metafísico ou robusto (não naturalista) – 

já que este implica dualismo ontológico e uma metafísica da moral incompatível ou 

estranha à imagem científica do mundo natural, tal como o concebemos atualmente. 

Além disso é preciso uma forma de fundamentar a normatividade moral e justificar a 

autoridade normativa. Nesse caso, é necessária uma teoria que una a explicação 

factual com a justificação normativa. Ora, o naturalismo pode oferecer a dimensão 

factual da moralidade (origem e evolução biológica e a base da psicologia moral) e o 

construtivismo fundamentar a dimensão normativa (justificação racional e social das 

normas). Logo, a moralidade é melhor explicada por uma teoria híbrida – o naturalismo 

construtivista – que combina e articula a dimensão factual (naturalista) e a dimensão 

normativa (construtivista) em uma visão uniforme e contínua entre ética e ciência.   



246 

 

É possível concluir, então, que o naturalismo construtivista é uma posição 

filosófica viável e plausível que merece ser levada em consideração como uma 

alternativa metaética. 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



247 

 

REFERÊNCIAS 

AXELROD, Robert. A evolução da cooperação. São Paulo: Leopardo Editora, 2010. 

AYER, Alfred Jules. Language, truth, and logic. New York: Dover Publications, 1952. 

AZEVEDO, Marco Antônio Oliveira de. Há obrigações fora do Direito?. Revista 
Bioética, v. 8, n. 2, 2000. 

AZEVEDO, Marco Antonio Oliveira de. Why animals do not develop the artificial virtue 
of justice. In: ARALDI, Cláudio L.; CARMO, José S.; CHAGAS, Fernando C. (org.). 
Naturalism, contemporary perspectives. Pelotas: NEPFIL Online, 2013. p. 87–104. 
 
AZEVEDO, Marco Antonio Oliveira de. A “lei de Hume”: Investigação sobre o 
naturalismo moral. 2002. 400 f. Tese (Doutorado em Filosofia) - Programa de Pós-
Graduação em Filosofia, Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 
2002. 

BAGNOLI, Carla (Ed.). Constructivism in ethics. Cambridge University Press, 2013. 

BAGNOLI, Carla. Constructivism in metaethics. In: ZALTA, Edward N. (ed.). The 
Stanford Encyclopedia of Philosophy. Spring 2021. Stanford: Stanford University, 
2021 

BAGNOLI, Carla. Kantian Constructivism and the Moral Problem. Philosophia, v. 44, 
n. 4, p. 1229–1246, dez. 2016. 

BAGNOLI, Carla. Ethical constructivism. Cambridge University Press, 2022. 

BAIER, Kurt. The moral point of view: A rational basis of ethics. Cornell University 
Press, 1958 

BARBOSA, Evandro. O contratualismo e a metáfora da construção em John Rawls. 
Veritas (Porto Alegre), v. 62, n. 1, p. 17–38, 22 maio 2017. 

BECKER, Fernando. O que é construtivismo? Revista de Educação AEC, Brasília, 
v. 21, n. 83, p. 7-15, abr./jun. 1992. 

BERGER, Peter L; LUCKMANN, Thomas. A Construção Social da Realidade: 
Tratado de Sociologia do Conhecimento. Petrópolis, Vozes, 1985. 

BLACKBURN, Simon. How to Be an Ethical Antirealist. Midwest Studies in 
Philosophy, v. 12, n. 1, p. 361–375, set. 1988. 

BOYD, Robert; RICHERSON, Peter J. The origin and evolution of cultures. Oxford 
University Press, 2005. 

BOYD, Robert; RICHERSON, Peter. Why culture is common, but cultural evolution is 
rare. Proceedings of the British Academy, Oxford, v. 88:77–93, 1996.  



248 

 

BRANCALEONE, Cassio. Comunidade, sociedade e sociabilidade: revisitando 
Ferdinand Tönnies. Revista de Ciências Sociais: RCS, v. 39, n. 2, p. 98-104, 2008. 

BRINK, David O. Moral realism and the foundations of ethics. Cambridge 
University Press, 1989. 

BRINK, David O. Realismo moral. In: In: CANTO-SPERBER, Monique (org). 
Dicionário de Ética e Filosofia Moral. São Leopoldo, Ed. UNISINOS, 2003, p. 463-
473. 

BUCHANAN, Allen. Our moral fate: evolution and the escape from tribalism. MIT 
Press, 2020. 

BUCHANAN, Allen; POWELL, Russell. The evolution of moral progress: A 
biocultural theory. Oxford University Press, 2018. 

CARRON, Paul. Ape imagination? A sentimentalist critique of Frans de Waal’s 
gradualist theory of human morality. Biol Philos 33, 22 (2018) 

CASTANON, Gustavo Arja. Construtivismo e ciências humanas. Ciênc. cogn., Rio de 
Janeiro ,  v. 5, n. 1, p. 36-49,  jul.  2005. 

CHALMERS, David J. Facing up to the problem of consciousness. Journal of 
consciousness studies, v. 2, n. 3, p. 200-219, 1995. 

CLARK, Kelly James (Ed.). The Blackwell companion to naturalism . John Wiley & 
Sons, 2015. 

COHEN, Stephen. The nature of moral reasoning: the framework and activities of 
ethical deliberation, argument, and decision-making. Oxford University Press, 2004. 

COITINHO, D. (2023). Veículos Autônomos e Equilíbrio Reflexivo Amplo 
Coletivo. Veritas (Porto Alegre), 68(1), e44388. 

COPP, David. A Skeptical Challenge to Moral Non-Naturalism and a Defense of 
Constructivist Naturalism*. Philosophical Studies, v. 126, n. 2, p. 269–283, nov. 
2005. 

COPP, David. Ceticismo Darwiniano sobre o Realismo moral. In: WILLIGES, F.; 
FISCHBORN, M.; COPP, D. O lugar das emoções na ética e na metaética. Pelotas: 
NEPFIL Online, 2018, p. 198-230. 

COPP, David. Morality in a natural world: selected essays in metaethics. 
Cambridge Univ. Press, 2007. 

COPP, David. Morality, normativity, and society. Oxford University Press, USA, 
2001. 

CUDD, Ann; EFTEKHARI, Seena. Contractarianism. In: ZALTA, Edward N.; 
NODELMAN, Uri (eds.). The Stanford Encyclopedia of Philosophy. Fall 2025. 
Stanford: Stanford University, 2025 



249 

 

DALL’AGNOL, Darlei. O que é a metaética? In: DARWALL, Stephen; GIBBARD, Allan; 
RAILTON, Peter. Tendências da metaética. In: DARWALL, S.; GIBBARD, A.; 
RAILTON, P. Metaética. (Org. Dall’Agnol, Darlei) Florianópolis: Ed. UFSC, 2013. 

DALSOTTO, Lucas Mateus. É a teoria do sentimentalismo construtivo de Jesse Prinz 
de fato construtivista? Griot : Revista de Filosofia, v. 11, n. 1, p. 185–196, 15 jun. 
2015. 

DANCY, Jonathan; HOOKWAY, Christopher. Two Conceptions of Moral Realism. 
Proceedings of the Aristotelian Society, Supplementary Volumes, v. 6, p. 167- 
187+189-205, 1986. 

DARWALL, Stephen. Philosophical ethics: An historical and contemporary 
introduction. Hachette UK, 1997. 

DARWALL, Stephen. The second-person standpoint: Morality, respect, and 
accountability. Harvard University Press, 2009. 

DARWALL, Stephen; GIBBARD, Allan; RAILTON, Peter. Tendências da metaética. In: 
DARWALL, S.; GIBBARD, A.; RAILTON, P. Metaética. (Org. Dall’Agnol, Darlei) 
Florianópolis: Ed. UFSC, 2013. 

DARWALL, Stephen; GIBBARD, Allan; RAILTON, Peter. Toward Fin de siecle Ethics: 
Some Trends. The Philosophical Review, v. 101, n. 1, p. 115, jan. 1992. 

DARWIN, Charles. A origem das espécies por meio da seleção natural. São Paulo: 
Editora Escala, 2009. 

DARWIN, Charles. A origem do homem e a seleção sexual. São Paulo, HEMUS, 
1974. 

DAWKINS, Richard. O gene egoísta. Companhia das Letras, 2011. 

DE MESQUITA SILVEIRA, Matheus. A natureza evolutiva das emoções sociais 
básicas: uma investigação do orgulho e da vergonha. Veritas (Porto Alegre), v. 64, 
n. 3, p. e33986-e33986, 2019. 

DENNET, Daniel C. A perigosa idéia de Darwin: A evolução e os significados da 
vida. Rio de Janeiro: Rocco, 1998. 

DE WAAL, Frans. Good natured: The origins of right and wrong in humans and 
other animals. Harvard University Press, 1996. 

DE WAAL, Frans. Primates and philosophers: How morality evolved. Princeton 
University Press, 2006. 

DE WALL, Frans. [et al.] Primatas e filósofos: como a moralidade evoluiu. São 
Paulo: Palas Athena Editora, 2020. 

DORSEY, Dale. A Perfectionist Humean Constructivism. Ethics, v. 128, n. 3, p. 574–
602, abr. 2018.  



250 

 

DREIER, James (ORG.). Contemporary debates in moral theory. Nachdr. ed. 
Malden, Mass.: Blackwell, 2009. 

DREIER, James. Introduction. In: DREIER, James (ORG.). Contemporary debates 
in moral theory. Nachdr. ed. Malden, Mass.: Blackwell, 2009, p.x-xxiv. 

DRISCOLL, Catherine. Sociobiology. In: ZALTA, Edward N. (ed.). The Stanford 
Encyclopedia of Philosophy. Summer 2022. Stanford: Stanford University, 2022. 

EDMUNDSON, William A. Uma introdução aos direitos.  São Paulo: Martins Fontes, 
2006. 

ELIAS, Norbert. O processo civilizador 2: Formação do Estado e Civilização. Rio 
de Janeiro: Zahar, 2010. 

ENOCH, D. Can there be a global, interesting, coherent constructivism about practical 
reason? Philosophical Explorations, v. 12, n. 3, p. 319–339, set. 2009. 

ENOCH, David. Taking morality seriously: a defense of robust realism. Oxford: 
Oxford University Press, 2011. 

FISHER, Andrew. Metaethics: an introduction. London: Routledge, 2014. 

FITZPATRICK, William J. Morality and evolutionary biology. In: ZALTA, Edward N. 
(ed.). The Stanford Encyclopedia of Philosophy. Spring 2021. Stanford: Stanford 
University, 2021. 
 
FITZPATRICK, William J. Robust Ethical Realism, Non-Naturalism, and Normativity. 
In: SHAFER-LANDAU, Russ (ORG.). Oxford studies in metaethics. Vol. 3. Oxford, 
New York: Clarendon Press; Oxford University Press, 2006, p.159-205. 

FLANAGAN, Owen; SARKISSIAN, Hagop; WONG, David. Naturalizing Ethics. In: 
CLARK, Kelly James (Ed.). The Blackwell companion to naturalism. John Wiley & 
Sons, 2016, p. 16-33. 

FOOT, P. The problem of abortion and the doctrine of the double effect. Oxford 
review, v. 5, 1967. 
 
FORMOSA, Paul. Kant a moral constructivist or a moral realist?.European Journal of 
Philosophy, 21(2), 2013, p.170-196. 

GARNER, Richard. Abolishing Morality. Ethic Theory Moral Prac 10, 499–513 (2007). 

GREENE, J. Tribos morais: a tragédia da moralidade do senso comum. Rio de 
Janeiro; São Paulo: Editora Record, 2018. 

GREENE, Joshua D. et al. The neural bases of cognitive conflict and control in moral 
judgment. Neuron, v. 44, n. 2, p. 389-400, 2004. 

GREENE, Joshua. Moral tribes: Emotion, reason, and the gap between us and 
them. Penguin, 2014. 



251 

 

HAIDT, J. The emotional dog and its rational tail: A social intuitionist approach to moral 
judgment. Psychological Review, v. 108, n. 4, p. 814–834, 2001. 

HAIDT, Jonathan. A mente moralista. Rio de Janeiro: Alta Cult editora, 2020. 

HARARI, Yuval Noah. Sapiens: Uma Breve História da Humanidade. 28ª ed. Porto 
Alegre: Editora L&PM, 2017. 

HARDIN, Garrett. The tragedy of the commons: the population problem has no 
technical solution; it requires a fundamental extension in morality. Science, v. 162, n. 
3859, p. 1243-1248, 1968. 

HARMAN, Gilbert. Naturalism in moral philosophy. In: NUCCETELLI, Susana; SEAY, 
Gary (eds). Ethical naturalism: Current debates. Cambridge University Press, 2011, 
p.8-23. 

HARMAN, Gilbert. The nature of morality. An introduction to ethics. Critica, v. 12, n. 
36, 1980. 

HARMAN, Gilbert. Three trends in moral and political philosophy. The Journal of 
Value Inquiry, v. 37, n. 3, p. 415-425, 2003. 

HARRIS, Sam. A paisagem moral: como a ciência pode determinar os valores 
humanos. São Paulo: Companhia das Letras, 2013. 

HART, Herbert L.A. O Conceito de Direito. 3ª ed. Lisboa: Fundação Calouste 
Gulbenkian, 1986. 

HENRICH, Joseph. How culture made us uniquely human. Zygon, v. 58, n. 2, p. 405–

424, 10 maio 2023.  

HENRICH, Joseph.; HENRICH, Natalie. Why Humans Cooperate. [s.l.] Oxford 

University Press, 2007.  

HENRICH, N.; JOSEPH PATRICK HENRICH. Why Humans Cooperate. [s.l.] Oxford 
University Press, 2007 

HILL, Thomas E. “Kantian Constructivism in Ethics.” Ethics 99, no. 4 (1989): 752–70.  

HORGAN, Terry; TIMMONS, Mark (Ed.). Metaethics after Moore. Clarendon Press, 
2006. 

HUME, David. Tratado da Natureza Humana: uma tentativa de introduzir o 
método experimental de raciocínio nos assuntos morais. Trad. Débora Danowski. 
2 ed. rev. e ampliada. São Paulo: Editora UNESP, 2009. 

HUNT, Lynn. A invenção dos direitos humanos: uma história. Editora Companhia 
das Letras, 2009. 



252 

 

HUXLEY, Thomas H. Evolution and Ethics. In: HUXLEY, Thomas H. (Ed. RUSE, 
Michael). Evolution and Ethics. Princeton, NJ: Princeton University Press, 2009. 

JACKSON, Frank. From metaphysics to ethics: A defence of conceptual analysis. 
Clarendon Press, 1998. 

JAMES, Aaron. Constructivism about Practical Reasons. Philosophy and 
Phenomenological Research, v. 74, n. 2, p. 302–325, 2007. 

JAMES, Aaron. Constructivism, Moral. Em: LAFOLLETTE, H. (Ed.). International 
Encyclopedia of Ethics. Oxford, UK: Blackwell Publishing Ltd, 2013.  

JAMES, Scoot. Uma introdução à ética evolutiva. São Paulo - SP: Ideias e Letras, 
2015. 

JOYCE, Richard. Moral anti-realism. In: ZALTA, Edward N.; NODELMAN, Uri (eds.). 
The Stanford Encyclopedia of Philosophy. Winter 2022. Stanford: Stanford 
University, 2022. 

JOYCE, Richard. Evolution and Moral Naturalism. In: CLARK, Kelly James (Ed.). The 
Blackwell companion to naturalism. John Wiley & Sons, 2016, p. 371-385. 

JOYCE, Richard. The evolution of morality. 1. MIT Press paperback ed ed. 
Cambridge, Mass.: The MIT Press, 2007. 

JOYCE, Richard. The myth of morality. Cambridge: Cambridge Univ. Press, 2003. 

KAHNEMAN, Daniel. Rápido e devagar: duas formas de pensar. Objetiva, 2012. 

KANT, Immanuel. Crítica da Razão Prática. Petrópolis, RJ: Vozes; Bragança 
Paulista, SP: Editora Universitária São Francisco, 2016. 

KANT, Immanuel. Fundamentação da Metafísica dos Costumes. Trad. Guido 
Antônio de Almeida (Edição bilíngue). São Paulo: Discurso Editorial: Barcarolla, 2009. 

KAUPPINEN, Antti. Moral sentimentalism. In: ZALTA, Edward N. (ed.). The Stanford 
Encyclopedia of Philosophy. Spring 2022. Stanford: Stanford University, 2022. 

KEMP, Gary N. et al. (ORGS.). Naturalism and its challenges. New York, NY: 
Routledge, 2025. 

KITCHER, Philip. Biology and Ethics. In: David Copp (ed.), The Oxford Handbook of 
Ethical Theory. New York: Oxford University Press, 2006, p.163-185. 

KITCHER, Philip. Four Ways of "Biologicizing" Ethics. In: KITCHER, Philip. In 
Mendel’s Mirror: Philosophical Reflections on Biology. New York: Oxford 
University Press, Incorporated, 2003. 

KITCHER, Philip. The ethical project. Harvard University Press, 2011. 



253 

 

KITCHER, Philip. The evolution of human altruism. The Journal of Philosophy, v. 90, 
n. 10, p. 497-516, 1993. 

KNOBE, Joshua; NICHOLS, Shaun. Experimental philosophy. In: ZALTA, Edward N. 
(ed.). The Stanford Encyclopedia of Philosophy. Winter 2017. Stanford: Stanford 
University, 2017. 

KOHLBERG. L.; LEVINE, C.; HEWER, A. Moral stages: A current formulation and a 
response to critics. Basel, Switzerland: Karger, 1983. 

KORSGAARD, Christine M. Creating the kingdom of ends. Cambridge University 
Press, 2000. 

KORSGAARD, Christine M. et al. The sources of normativity. Cambridge University 
Press, 1996. 

KORSGAARD, Christine M. Realism and constructivism in twentieth-century moral 
philosophy. Journal of Philosophical Research, v. 28, n. Supplement, p. 99-122, 
2003. 

KORSGAARD, Christine M. Self-constitution: agency, identity, and integrity. 
Oxford: Oxford university press, 2009.  

KORSGAARD, Christine M. The constitution of agency: Essays on practical 
reason and moral psychology. OUP Oxford, 2008. 

LEBAR, Mark. Aristotelian constructivism. Social Philosophy and Policy, v. 25, n. 1, 
p. 182–213, jan. 2008. 

LENMAN, James; SHEMMER, Yonatan (Ed.). Constructivism in practical 
philosophy. Oxford University Press on Demand, 2012. 

LUTZ, Matthew. Moral naturalism. In: ZALTA, Edward N.; NODELMAN, Uri (eds.). The 
Stanford Encyclopedia of Philosophy. Fall 2023. Stanford: Stanford University, 
2023. 

MACINTYRE, Alasdair. Depois da virtude: um estudo em teoria moral. São Paulo: 
Martins Fontes, 2001. 

MACKIE, J. L. Ethics: inventing right and wrong. Reprinted ed. London: Penguin 
Books, 1990. 

MALLON, Ron. Naturalistic approaches to social construction. In: ZALTA, Edward N.; 
NODELMAN, Uri (eds.). The Stanford Encyclopedia of Philosophy. Summer 2024. 
Stanford: Stanford University, 2024. 

MILLER, Alexander. An introduction to contemporary metaethics. Cambridge, UK : 
Malden, MA: Polity Press ; Distributed in the USA by Blackwell Publishers, 2003. 

MILO, Ronald. Contractarian Constructivism: Journal of Philosophy, v. 92, n. 4, p. 
181–204, 1995. 



254 

 

MOORE, G. E. Principia Ethica. Cambridge: Cambridge University Press. 1903. 

NAGEL, Thomas. Physicalism. In: SMART, J. J. C. (org.). The mind–brain identity 
theory. London: Macmillan, 1965. p. 214–230. 

NAGEL, Thomas. What is it like to be a bat?. Theories of Mind: An Introductory 
Reader, v. 186, 2006. 

NUCCETELLI, Susana; SEAY, Gary (eds). Ethical naturalism: Current debates. 
Cambridge University Press, 2011. 

NUSSBAUM, Martha C. Frontiers of Justice: Disability, Nationality, Species 
Membership. Cambridge, MA: Harvard University Press, 2006. 

O’NEILL, Onora. Constructions of Reason: Explorations of Kant’s Practical 
Philosophy. Cambridge University Press, 1989. 

O’NEILL, Onora. Constructivism VS. Contractualism. Ratio, v. 16, n. 4, p. 319–331, 
dez. 2003.  

O’NEILL, Onora. Em direção à justiça e à virtude: uma exposição construtiva do 
raciocínio prático. São Leopoldo: Editora UNISINOS, 2006. 

O’NEILL, Onora. The public use of reason. In: Immanuel Kant. Routledge, 2017. p. 
267-290. 

O'NEILL, Onora. Autonomia, pluralidade e razão pública. Cadernos de Filosofia 
Alemã: Crítica e Modernidade, v. 19, n. 1, p. 15-34, 2014. 

O'NEILL, Onora. Towards justice and virtue: A constructive account of practical 
reasoning. Cambridge University Press, 1996. 

PAPINEAU, D. Philosophical naturalism. Cambridge, Mass.: B. Blackwell, 1993.  

PAPINEAU, David, "Naturalism", The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Fall 2023 
Edition), Edward N. Zalta & Uri Nodelman (eds.), URL = 
<https://plato.stanford.edu/archives/fall2023/entries/naturalism/>. 

PAPINEAU, David. Philosophical naturalism. Philosophical Quarterly, v. 47, n. 189, 
1997. 

PETTIT, Philip. Naturalizing Tomasello’s history of morality. Philosophical 
Psychology, v. 31, n. 5, p. 722-735, 2018. 

PETTIT, Philip. The birth of ethics: Reconstructing the role and nature of morality. 
Berkeley Tanner Lectures, 2018. 

PINKER, Steven. Racionalidade: O que é, por que parece estar em falta, por que 
é importante. Rio de Janeiro: Intrinseca, 2022. 

PINKER, Steven. Os anjos bons da nossa natureza: por que a violência diminuiu. 
Editora Companhia das Letras, 2013. 



255 

 

PRINZ, J. The emotional basis of moral judgments. Philosophical Explorations, v. 9, 
n. 1, p. 29–43, mar. 2006. 

PRINZ, Jesse. A construção emocional da moral [recurso eletrônico]. Porto Alegre: 
Editora Fundação Fênix, 2022. 

PRINZ, Jesse. The emotional construction of morals. Oxford ; New York: Oxford 
University Press, 2007. 

PUTNAM, Hilary. Razão, Verdade e História. Editora Dom Quixone, Ltda, 1992. 

PUTNAM, Hilary. The collapse of the fact/value dichotomy and other essays. 
Harvard University Press, 2004. 

QUINE, Willard V.O. Epistemology Naturalized. In: Ontological relativity and other 
essays. Columbia University Press, 1969, p.69-90. 

RAILTON, Peter A. Facts and values. Philosophical Topics, v. 14, n. 2, p. 5-31, 1986. 

RAILTON, Peter A. Facts, values, and norms: Essays toward a morality of 
consequence. Cambridge University Press, 2003. 

RAILTON, Peter. Moral realism. The Philosophical Review, v. 95, n. 2, p. 163-207, 
1986. 

RAWLS, John. História da Filosofia Moral. Trad. Ana Aguiar Cotrim. São Paulo: 
Martins Fontes, 2005. 

RAWLS, John. Justice as Fairness: Political not Metaphysical. Philosophy & Public 
Affairs, v. 14, n. 3, p. 223–251, 1985. 

RAWLS, John. Kantian constructivism in moral theory. The journal of philosophy, v. 
77, n. 9, p. 515-572, 1980.  

RAWLS, John. O construtivismo kantiano em teoria moral (1980). In: RAWLS, John. 
Justiça e Democracia. São Paulo: Martins Fontes, 2000b, p. 43-140. 

RAWLS, John. O Liberalismo Político. São Paulo: Ed. Ática, 2000c. 

RAWLS, John. Uma teoria da justiça. São Paulo: Martins Fontes, 2000a. 

RICHERSON, Peter J.; BOYD, Robert. Not by genes alone: How culture 
transformed human evolution. University of Chicago Press, 2005. 

RITCHIE, Jack. Naturalismo. Petrópolis, RJ: Vozes, 2012. 

RUSE, Michael. Levando Darwin a sério. Belo Horizonte: Itatiaia. 1995. 

SANDEL, Michael. Liberalism and the Limits of Justice. Cambridge: Cambridge 
University Press, 1982. 



256 

 

SAVULESCU, Julien; GYNGELL, Christopher; KAHANE, Guy. Collective Reflective 
Equilibrium in Practice (CREP) and Controversial Novel Technologies. Bioethics, 
Toronto, v. 35, n. 7, p. 1-12, 2021. 

SAYRE-MCCORD, Geoff. Essays on moral realism. Ithaca: Cornell University Press, 
1988. 

SAYRE-MCCORD, Geoff. Metaethics. In: ZALTA, Edward N.; NODELMAN, Uri (eds.). 
The Stanford Encyclopedia of Philosophy. Spring 2023. Stanford: Stanford 
University, 2023. 

SCANLON, Thomas M. What we owe to each other. Belknap Press, 2000. 

SCANLON, Thomas. Sendo realista sobre razões. São Paulo: Editora da 
Universidade de São Paulo, 2003. 

SCHNEEWIND, Jerome B. A invenção da autonomia: uma história da filosofia 
moral moderna. São Paulo: Editora UNESP, 2001. 

SEARLE, John R. A redescoberta da mente. São Paulo: Martins Fontes, 2006. 

SEARLE, John R. The construction of social reality. New York: Free Press, 1995. 

SEARLE, John R. Mente, linguagem e sociedade. Rio de Janeiro: Rocco, p. 878-
885, 2000. 

SEARLE, John R. What is an institution? Journal of Institutional Economics, v. 1, 
n. 1, p. 1–22, jun. 2005. 

SEARLE, John R. The rediscovery of the mind. MIT Press, 1992. 

SEARLE, John. Making the social world: The structure of human civilization. 
Oxford University Press, 2010. 

SEN, Amartya. A ideia de justiça. Editora Companhia das Letras, 2011. 

SHAFER-LANDAU, Russ. Moral realism: A defence. Oxford University Press on 
Demand, 2003. 

SILVA, Thiago Delaíde da. Dignidade e Autonomia na Filosofia Moral de Kant. São 
Paulo: Edições 70, 2022. 

SILVA, Thiago Delaíde. Considerações sobre a Neurofilosofia de Patricia Churchland: 
Implicações para além da filosofia da mente. Revista Ideação, v. 1, n. 45, p. 197–215, 
23 jun. 2022. 

SILVA, Thiago Delaíde. Ética e COVID-19: das recomendações sanitárias aos 
deveres morais. Sofia 12, no. 1, 2023, p. 1-19. 

SILVEIRA, Denis Coitinho. Construtivismo político: além do realismo e antirrealismo. 
Ethic@. Florianópolis. V. 10. n. 1, p. 1-25, Junho 2011.  



257 

 

SINGER, Peter. The expanding circle: Ethics, evolution, and moral progress. 
Princeton University Press, 2011. 

SLOTE, Michael. Moral Sentimentalism. Ethical Theory and Moral Practice 7, 3–14 
(2004) 

SMITH, Adam; STEWART, Dugald. Teoria dos sentimentos morais. São Paulo: 
Martins Fontes, 2015. 

SPENCER, Herbert. Do progresso: sua lei e sua causa. Editorial Inquérito, Lisboa, 
2002. 

STEVENSON, C. L. The emotive meaning of ethical terms. Mind, Volume XLVI, Issue 
181, January 1937, p. 14–31. 

STREET, Sharon. A Darwinian Dilemma for Realist Theories of Value. In: 
Philosophical Studies 127, p.109-166, 2006. 

STREET, Sharon. Constructivism about reasons. Oxford studies in metaethics, v. 3, 
n. 1, p. 207-245, 2008. 

STREET, Sharon. What is constructivism in ethics and metaethics? Philosophy 
Compass, v. 5, n. 5, p. 363-384, 2010. 

STROUD, Barry. The charm of naturalism. In: DE CARO, Mario; MACARTHUR, David 
(orgs.). Naturalism in question. Cambridge, MA: Harvard University Press, 2008. p. 
21–35. 

TAUREK, J. M. (1977). Should the numbers count?. Philosophy & Public Affairs, 
293-316. 

TAYLOR, Charles. As fontes do self: a construção da identidade moderna.. São 
Paulo: Edições Loyola, 1997. 

THOMSON, J. J. The trolley problem. Yale Law Journal, v. 94, n. 6, p. 5, 1985. 

TOMASELLO, M. Precís of a natural history of human morality. Philosophical 
Psychology, v. 31, n. 5, p. 661–668, 4 jul. 2018. 

TOMASELLO, Michael. A natural history of human morality. Harvard University 
Press, 2016. 

TOMASELLO, Michael. Why we cooperate. MIT press, 2009. 

TÖNNIES, Ferdinand. Community and Civil Society. Cambridge University Press, 
2001. 

TOULMIN, Stephen Edelston. An examination of the place of reason in ethics. 
Cambridge University Press, 1961. 

VON GLASERSFELD, Ernst. An introduction to radical constructivism. The invented 
reality, v. 1740, p. 28, 1984. 



258 

 

VON GLASERSFELD, Ernst. Radical constructivism: A way of knowing and 
learning. London: Routledge, 2013. 

WESTPHAL, Kenneth R. Hegel, Natural Law and Moral Constructivism. The Owl of 
Minerva, v. 48, n. 1/2, p. 1-44, 2016. 

WILLIAMS, Andrew. Constructivism in political philosophy. In: ZALTA, Edward N.; 
NODELMAN, Uri (eds.). The Stanford Encyclopedia of Philosophy. Spring 2024. 
Stanford: Stanford University, 2024. 

WILLIAMS, Bernard. Moral luck: philosophical papers 1973-1980. Cambridge 
University Press, 1981. 

WILSON, E. O. Sociobiology: The New Synthesis. Harvard University Press, 1978. 

WRIGHT, Crispin. Realism, Antirealism, Irrealism, Quasi-Realism. Gareth Evans 
Memorial Lecture, Delivered in Oxford on June 2, 1987. **Midwest Studies in 
Philosophy**, v. 12, n. 1, p. 25–49, set. 1988. 

 


