
UNIVERSIDADE DO VALE DO RIO DOS SINOS (UNISINOS) 

DIRETORIA DE PESQUISA , PÓS-GRADUAÇÃO E INOVAÇÃO 

NÍVEL DOUTORADO 

NARRATIVAS DE PROFESSORES(AS) INDÍGENAS SOBRE SUAS PRÁTICAS 

PEDAGÓGICAS EM ESCOLAS DE SÃO GABRIEL DA CACHOEIRA-AM 

JUCILENE MIRANDA DA SILVA 

São Leopoldo - RS 

2025 



JUCILENE MIRANDA DA SILVA 

 

 

 

 

 

 

 

 

NARRATIVAS DE PROFESSORES(AS) INDÍGENAS SOBRE SUAS PRÁTICAS 

PEDAGÓGICAS EM ESCOLAS DE SÃO GABRIEL DA CACHOEIRA-AM 

 

 

 

 

 

 

Tese apresentada como requisito parcial para obtenção do 

título de Doutora em Educação, pelo Programa de Pós-

Graduação em Educação da Universidade do Vale do Rio 

dos Sinos (UNISINOS) 

 

 

Orientador: Prof. Dr. Rodrigo Manoel Dias da Silva 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

São Leopoldo - RS 

2025  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DEDICATÓRIA 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico esta tese aos meus pais, Antônia e Marcelino, dignos de todos os meus 

agradecimentos. Sempre presentes em minha trajetória, pois, em meio a tantas 

dificuldades, souberam ser a presença que tanto necessitei. Alegrem-se comigo!  

 

  



AGRADECIMENTOS 

Encerrar esta tese de doutorado é mais do que concluir uma etapa acadêmica; é um momento de 

profunda emoção, de silêncio carregado de gratidão, de memória e de afeto. Foram anos intensos, 

de aprendizado, de desafios, de transformações internas e externas. E hoje, ao olhar para trás, o que 

pulsa no coração é um sincero e imenso obrigada. 

Ao professor Rodrigo Manoel Dias da Silva, meu orientador, deixo minha mais profunda gratidão. 

Sua escuta atenta, seu rigor acadêmico e sua generosidade intelectual foram pilares fundamentais 

neste percurso. Obrigada por acreditar em meu trabalho, por me desafiar a crescer e por caminhar 

comigo com respeito e sabedoria. 

Aos meus pais, Antônia e Marcelino, não há palavras suficientes para agradecer. Tudo o que sou 

e carrego em mim é porque fui acolhida (o), ensinada (o) e amada (o) por vocês. Esta conquista 

também é de vocês — que me ensinaram o valor da educação muito antes de qualquer sala de aula 

ou universidade. 

Aos meus familiares, meu carinho e reconhecimento. Cada gesto de apoio, cada palavra de 

incentivo, cada acolhida durante os momentos mais difíceis fizeram toda a diferença. 

Aos colegas da Unisinos, levo comigo não apenas os debates e as trocas acadêmicas, mas também 

os encontros humanos que tornaram essa caminhada mais rica e suportável. Vocês me ensinaram 

que a construção do saber também é coletiva, afetiva e comprometida. 

Aos colegas da rede estadual de educação do Amazonas e rede municipal de educação de São 

Gabriel da Cachoeira, meu respeito e minha admiração. Continuar atuando com vocês, mesmo em 

meio à correria e aos desafios do doutorado, foi fonte de inspiração. Vocês me lembram, todos os 

dias, por que escolhi a Educação: por acreditar que ela é capaz de transformar realidades e de 

fortalecer vidas. 

Às Irmãs Catequistas Franciscanas, aquelas que assumiram o compromisso comigo e não desistiram 

de alimentar meu sonho.  

Finalizar esta tese é, para mim, um ato de esperança. Que este trabalho, fruto de tantas mãos, vozes 

e vivências, possa, de alguma forma, contribuir para um mundo mais justo, sensível e comprometido 

com o bem comum. 

Com emoção, 

Jucilene Miranda da Silva  



RESUMO 

A tese aborda as narrativas de professores indígenas sobre suas práticas pedagógicas em escolas de 

São Gabriel da Cachoeira, no estado do Amazonas. Orienta-se pelo objetivo de descrever práticas 

pedagógicas e características identitárias de docentes indígenas mencionando os saberes e as 

estratégias utilizadas pelos docentes, os sentidos e as formas de atuação, as histórias pessoais e 

formativas, as relações com a comunidade e as novas ferramentas que possam contribuir para a 

melhoria do ensino-aprendizagem. Os objetivos específicos que nortearam a tese são: 1. Identificar 

elementos que representam as práticas pedagógicas e as identidades profissionais dos docentes 

indígenas em escolas da rede municipal, situadas no contexto de São Gabriel da Cachoeira, no 

Amazonas; 2. Observar e ouvir os docentes, visando recolher informações sobre suas trajetórias 

pessoais e profissionais, seus posicionamentos e suas perspectivas em vários contextos, como nas 

salas de aula, em atividades extraclasse e momentos informais desses docentes em suas escolas; 3. 

Descrever os dados produzidos com densidade, tendo como base as narrativas sobre as práticas 

pedagógicas e as identidades profissionais dos docentes observados, expondo elementos que as 

caracterizam, considerando suas trajetórias, relações, atuação profissional e estratégias; 4. Analisar 

as informações geradas a partir de estudos culturais da teoria Pós-Colonial e do grupo Modernidade 

Colonialidade, e discutir sobre as realidades das escolas participantes do estudo em contraste com a 

importância e a necessidade de descolonização de sujeitos e saberes da região de estudo. 

Participaram deste estudo os professores indígenas dos povos Tukano, Baré, Piratapuia, Tariano e 

Baniwa. No percurso dos diversos caminhos, houve a necessidade de discutir as limitações, as 

aproximações, os distanciamentos, os deslizes produzidos durante os caminhos metodológicos e as 

percepções desses campos de experiências, bem como as observações realizadas junto aos sujeitos 

da pesquisa. Do ponto de vista conceitual leva-se em conta as questões referentes às identidades e 

práticas docentes e ciente da necessidade de descolonização de sujeitos/saberes enraizados pelo 

período colonial, estabeleceu-se o diálogo potente com autores indígenas, que foram três, alguns 

deles do Alto rio Negro. Logo adentrei o campo dos Estudos Culturais, da teoria Pós-Colonial e do 

grupo Modernidade-Colonialidade, pois se tornaram indispensáveis para a construção da tese. A 

necessidade de descolonizar saberes e sujeitos em meio ao projeto que coloniza com forte tendência 

em silenciar ou apagar as diferentes manifestações culturais. Do ponto de vista metodológico a 

produção dos dados contou com a utilização de procedimentos de cunho etnográfico, além de 

questionário, conversas, fotografias, diário de campo e observações das práticas pedagógicas dos 

professores. Com base nos dados elencados, pôde-se perceber que as práticas pedagógicas narradas 

pelos professores indígenas de São Gabriel da Cachoeira-Am estão estreitamente ligadas à 

caminhada comunitária, visto que todos são participantes e corresponsáveis pelo todo. Suas 

trajetórias são marcadas pela ressignificação de metodologias, utilizando o que é próprio de suas 

culturas e, em comunidade, celebram os conhecimentos e saberes produzidos a partir da pedagogia 

indígena.  

 

Palavras-chave: Professores indígenas. Práticas pedagógicas. Identidades docentes. 

  



ABSTRACT 

The organized and systematized assumptions address the narratives of Indigenous teachers about 

their pedagogical practices in schools in São Gabriel da Cachoeira, Amazonas State. The proposed 

objective was to describe the pedagogical practices and identity characteristics of Indigenous 

teachers in municipal schools in the urban and peri-urban areas of the municipality of São Gabriel 

da Cachoeira, Amazonas, mentioning: the knowledge and strategies used by the teachers, the 

meaning and forms of professional practice, personal histories and educational paths, ethnic 

diversity present, relationships established with the community, practical actions aimed at 

improving schools, and new tools that can contribute to the teaching-learning process of students. 

The specific objectives that guided the thesis are: 1. Identify elements that represent the pedagogical 

practices and professional identities of Indigenous teachers in municipal schools in the São Gabriel 

da Cachoeira-Amazonas region; 2. Observe and listen to teachers to gather information about their 

personal and professional trajectories, positions, and perspectives in various contexts, such as 

classrooms, extracurricular activities, and informal moments at their schools. This also provides 

opportunities for conversations with other stakeholders seeking information about the professionals 

in question; 3. Describe the data produced in depth, based on narratives about the pedagogical 

practices and professional identities of the observed teachers, highlighting elements that 

characterize them, considering their trajectories, relationships, professional performance, and 

strategies; 4. Analyze the information generated from cultural studies of Postcolonial theory and the 

Modernity-Coloniality group, and discuss the realities of the schools participating in the study in 

contrast to the importance and necessity of decolonizing subjects and knowledge in the study region. 

Indigenous teachers from the Tukano, Baré, Piratapuia, Tariano, and Baniwa peoples participated 

in this study. Throughout the various approaches, it was necessary to discuss the limitations, 

approaches, distances, and slip-ups produced during the methodological approaches, as well as the 

perceptions of these fields of experience and the observations made with the research subjects. 

Considering issues related to identities and teaching practices, and aware of the need to decolonize 

subjects and knowledge rooted in the colonial period, this study establishes a powerful dialogue 

with Indigenous authors, some from the Upper Rio Negro, within the field of Cultural Studies, 

Postcolonial Theory, and the Modernity-Coloniality group, as they have become indispensable to 

the construction of this thesis. The need to decolonize knowledge and subjects amidst a colonizing 

project with a strong tendency to silence or erase diverse cultural manifestations. Data collection 

involved ethnographic procedures, including questionnaires, conversations, photographs, field 

diaries, and observations of teachers' pedagogical practices. Based on the data collected, it was clear 

that the pedagogical practices described by Indigenous teachers in São Gabriel da Cachoeira, 

Amazonas, are closely linked to the community's journey; everyone is a participant and co-

responsible for the whole. Their trajectories are marked by the redefinition of methodologies, 

utilizing what is unique to their cultures, and, as a community, they celebrate the knowledge and 

wisdom produced through Indigenous pedagogy. 

 

Keywords: Indigenous teachers. Pedagogical practices. Teaching identities. 

  



LISTA DE FIGURAS  

Figura 1: Imagem da floresta ..................................................................................................... 59 

Figura 2: Povos Originários ....................................................................................................... 60 

Figura 3: Limites de São Gabriel, no formato da “Cabeça do Cachorro” .................................... 72 

Figura 4: Vista das águas do rio Negro, com a Bela Adormecida ao fundo ................................. 73 

Figura 5: Centro comercial de São Gabriel no período da pandemia .......................................... 73 

Figura 6: Povos e línguas indígenas do alto e médio rio Negro .................................................. 74 

Figura 7: Roça de mandioca Mõpoea: agricultoras com aturás ................................................... 76 

Figura 8: Divisões das coordenadorias da FOIRN...................................................................... 78 

Figura 9: Internato salesiano de Taracuá, rio Uaupés...................................................................... 94 

Figura 10: Balsa transportadora ................................................................................................. 94 

Figura 11: Produção na Casa de Farinha .................................................................................... 96 

Figura 12: Produção na Casa de Farinha........................................................................................96 

Figura 13: Vista da Escola Duraka, fotografada do Porto de Camanaus. .................................... 97 

Figura 14: Vista do Rio Negro  .................................................................................................. 98 

Figura 15: Vista parcial da comunidade..........................................................................................99 

Figura 16: Comunitários carregando materiais para construção de salas de aulas na Escola Duraka

 ................................................................................................................................................. 100 

Figura 17: Descascar da macaxeira para produção da farinha .................................................. 102 

Figura 18: Criança fazendo a travessia do rio Negro ................................................................ 106 

Figura 19: Escola Municipal Indígena Tiago Montalvo ............................................................ 109 

Figura 20: Projeto Cultural ....................................................................................................... 110 

Figura 21: Slogan do Projeto Cultural....................................................................................... 115 

Figura 22: Apresentação Cultural Saberes dos nossos povos ..................................................... 116 

Figura 23: Membro da família na Língua Nheengatu ............................................................... 135 

Figura 24: Desenhos e palavras na Língua Nheengatu ............................................................. 137 

Figura 25: Igreja Católica Nossa Senhora Auxiliadora localizada dentro da comunidade ......... 139 

Figura 26: Espaço da Comunidade Duraka..................................................................................137 

Figura 27: É preciso uma aldeia inteira para educar uma criança................................................139 

  



LISTA DE QUADROS 

Quadro 1: Identificação dos professores participantes da pesquisa ............................................. 61 

Quadro 2: Encaminhamentos para as rodas de conversas com professores ................................. 67 

Quadro 3: Encaminhamentos para as rodas de conversas com familiares ................................... 68 

 

  



LISTA DE TABELAS 

Tabela 1: Terras Indígenas do Rio Negro ................................................................................... 52 

Tabela 2: Número de escolas e alunos matriculados na própria comunidade............................... 92 

Tabela 3: Número de escolas e alunos matriculados fora de suas comunidades .......................... 92 

  



LISTA DE SIGLAS 

CAIARNX  

COIAB  

Coordenadoria das Associações Indígenas do Alto Rio Negro e Xié 

Coordenação das Organizações Indígenas da Amazônia Brasileira. 

COIDI  Coordenadoria das Organizações Indígenas do Distrito de Iauaretê 

CAIMBRN  Coordenadoria das Associações Indígenas do Médio e Baixo Rio Negro 

CAPES  Coordenação de aperfeiçoamento de pessoal em nível superior 

CRAS  Centro de Referência de Assistência Social  

DIA WII  Coordenadoria das Organizações Indígenas do Tiquié, Uaupés e Afluentes 

DSEis  Distritos Sanitários Especiais Indígenas 

EJA  Educação de Jovens e Adultos 

FOIRN  Federação das Organizações Indígenas do Rio Negro 

IFAM  Instituto Federal do Amazonas 

IBGE  Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística 

INEP  Instituto Nacional de Estudos e Pesquisas 

LDB  

MC 

Lei de Diretrizes da Educação Nacional 

Modernidade/Colonialidade 

NADZOERI  Organização Baniwa e Koripako. 

Oibi  Organização Indígena da bacia do Içana 

PARFOR  Programa Nacional de formação de Professores da Educação Básica 

PGTA  Plano de Gestão Territorial e Ambiental 

PPPI  Projeto Político Pedagógico Indígena.  

PROFORMAR  Programa de Formação e Valorização de Profissionais da Educação. 

PSS  Processo Seletivo Simplificado. 

PT  Partido do Trabalhadores 

RCNEI  Referencial Curricular Nacional para a Educação Infantil 

SEMEC  Secretaria Municipal de Educação de São Gabriel da Cachoeira, AM. 

STF  Supremo Tribunal Federal 

TIs  Terras Indígenas. 

UEA  Universidade do Estado do Amazonas 

UFAM  Universidade Federal do Amazonas 

UFSC Universidade Federal de Santa Catarina 

UNEMAT Universidade do Estado do Mato Grosso 

  



SUMÁRIO  

INTRODUÇÃO................................................................................................................... .......... 13 

1 TRAJETÓRIAS, IDENTIDADES E ESCOLAS “DE FRONTEIRAS”............................ 20 

1.1 REFLEXÕES SOBRE A TRAJETÓRIA DA PESQUISADORA E SUAS APROXIMAÇÕES 

COM O CONTEXTO DAS ESCOLAS URBANAS E PERIURBANAS DE SÃO GABRIEL DA 

CACHOEIRA-AM ..................................................................................................................... 21 

1.2 REVISITANDO O PANORAMA DA EDUCAÇÃO ESCOLAR COM OS POVOS 

INDÍGENAS NO BRASIL ......................................................................................................... 31 

1.3A REALIDADE DOS POVOS INDÍGENAS E AS AÇÕES DO CAPITALISMO...................38 

1.4 AS NOVAS PRÁTICAS PEDAGÓGICAS E SEUS DESAFIOS........................................... 41 

2 O CAMINHO TEÓRICO-METODOLÓGICO DA PESQUISA ....................................... 50 

2.1 ESCOLAS DE FRONTEIRAS AMAZÔNICAS E PRÁTICAS DOCENTES: 

PERSPECTIVAS DE ANÁLISE ................................................................................................ 50 

2.2 A ESCOLHA DO CAMPO INVESTIGATIVO.................................................................... 54 

2.3 DIÁRIO DE CAMPO: COTIDIANO E BREVE RECORTE SOBRE OS RELATOS DE 

PROFESSORES ......................................................................................................................... 58 

3 PROCEDIMENTOS PARA OBTENÇÃO DE INFORMAÇÕES ..................................... 63 

3.1 ROTEIROS DE CAMPO .................................................................................................... 68 

3.1.1 Questionário para preenchimento e roda de conversa com professores ........................ 68 

3.1.2 Encaminhamentos para as rodas de conversa com familiares ....................................... 68 

4 CARACTERIZAÇÃO DO TERRITÓRIO DE SÃO GABRIEL DA CACHOEIRA-AM 70 

4.1 CONTEXTOS DA EDUCAÇÃO ESCOLAR URBANA E PERIURBANA DE SÃO 

GABRIEL DA CACHOEIRA ..................................................................................................... 70 

4.2 SÃO GABRIEL E SUAS COORDENADORIAS - UMA “CIDADE” COM MUITAS 

“REGIÕES” ............................................................................................................................... 78 

4.3 PEDAGOGIAS INDÍGENAS: DOCÊNCIA, SEUS DESAFIOS E POSSIBILIDADES 

ENTRE FRONTEIRAS .............................................................................................................. 82 

5 NARRATIVAS DE PRÁTICAS PEDAGÓGICAS INDÍGENAS ...................................... 94 

5.1 ESCOLA MUNICIPAL INDÍGENA DURAKA KAPUAMU...................................................94 

5.2 CONVERSA COM FAMILIARES DA ESCOLA DURAKA KAPUAMU ........................ 107 

5.3 CONVERSA COM OS ALUNOS DA ESCOLA DURAKA KAPUAMU .......................... 108 

5.4 ESCOLA MUNICIPAL INDÍGENA PROFESSOR TIAGO MONTALVO ........................ 109 



5.5 RODA DE CONVERSA COM OS PROFESSORES DA ESCOLA TIAGO MONTALVO . 113 

5.5.1 Primeira roda de conversa ............................................................................................. 113 

5.5.2 Segunda roda de conversa .............................................................................................. 114 

5.6 RODA DE CONVERSA COM FAMILIARES DA ESCOLA TIAGO MONTALVO .......... 114 

5.7 A PARTICIPAÇÃO DOS PROFESSORES NA COLETA DOS DADOS ............................ 116 

6 ANÁLISE DAS PRÁTICAS PEDAGÓGICAS DE PROFESSORES INDÍGENAS EM 

SÃO GABRIEL DA CACHOEIRA-AM. ............................................................................... 130 

6.1 AS CARACTERÍSTICAS PEDAGÓGICAS INDÍGENAS NARRADAS PELOS 

PARTICIPANTES .................................................................................................................... 130 

6.2 UMA EDUCAÇÃO VIVA, COMUNITÁRIA, ANCESTRAL E CONECTADA COM A 

NATUREZA............................................................................................................................. 131 

6.3 EDUCAÇÃO COMO PARTE DA VIDA COTIDIANA ..................................................... 133 

6.4 AS NARRATIVAS E OS CONHECIMENTOS ORAIS SÃO IMPORTANTES PARA A 

ESCOLA INDÍGENAS ............................................................................................................ 136 

6.5 EDUCAÇÃO POSSUI RESPONSABILIDADES COMPARTILHADAS .......................... 137 

CONCLUSÃO ........................................................................................................................ 141 

REFERÊNCIAS ..................................................................................................................... 146 

APÊNDICE A – Carta de Anuência para a pesquisa (Semed) .............................................. 153 

APÊNDICE B – Modelo do Termo de Consentimento Livre e Esclarecido ......................... 154 

ANEXOS ................................................................................................................................. 156 

 

 



13 

 

INTRODUÇÃO  

A pesquisa intitulada “Narrativas de professores (as) indígenas sobre suas práticas 

pedagógicas em escolas de São Gabriel da Cachoeira - Amazonas”, é um desafio duplo a 

que me proponho: o de apresentar a educação escolar nesse contexto fronteiriço e, ao 

mesmo tempo, fazer um investimento em minha formação pessoal, objetivando uma 

maior inserção social – como mulher, religiosa, educadora, negra, indígena – humanizada 

e aberta aos novos conhecimentos, saberes e contextos que são produzidos. 

Entendendo que as práticas pedagógicas dialogam, utilizo o termo “tecituras”. 

Utilizo  para reunir as experiências da pesquisadora e as dos professores participantes da 

pesquisa como contribuição para o campo educacional. Assim, diálogo com professores, 

questionário, observação participante, rodas de conversa, narrativas e fotografias farão 

parte da metodologia a ser desenvolvida e aplicada. 

 Ainda merece destaque que o termo tecitura é assim definido no dicionário 

Houaiss: “A reunião dos fios que se atravessam no tear (urdidura). [Por Extensão] que se 

encontra arranjado; estrutura”. Ou seja, tecitura remete a uma trama de fios e tecidos: a 

maneira como o tear produz uma realidade nova, ao mesclar cores, texturas, experiências. 

No contexto regional em que o estudo ocorreu, são comuns diversas práticas e técnicas 

de artesanato. Trançar fios, linhas, cordas é uma prática ancestral de artesanato. A partir 

de agora, assumo essa prática como alegoria, a qual é assumida como fio condutor desta 

tese. 

Com base na definição acima, entendo que não somos ilhas e que participamos 

dessa dinâmica na tentativa de reunir as diferenças, sem anulá-las, mas criando 

possibilidades para diálogos. Por isso, somos convocados a contribuir como seres sociais 

para uma maior formação e um maior engajamento de cidadãos comprometidos com a 

cidadania global. 

Nesse processo de vivências marcadas pelas diversidades e especificidades de 

conhecimentos, faz-se necessário entender que viver é praticar cotidianamente a arte do 

equilíbrio entre os saberes diversificados que enriquecem as relações. Em muitos casos, 

estas são pontuadas por desafios, de modo especial quando as diferenças despontam, e a 

tendência de padronização conduz esse processo. Essa ambiguidade entre a diversidade e 

a tendência contemporânea à padronização é um elemento importante para a construção 

desta tese. 

 



14 

 

Nossas vivências são marcadas por experiências significativas quando há 

propostas que promovem o diálogo respeitoso, acolhedor, sem inferiorizar as diferentes 

expressões que compõem nossos cenários visivelmente entrelaçados pelas diversidades. 

Segundo Santiago, Akkari e Marques (2013, p. 35), 

A igualdade está indissociavelmente ligada à ideia da diferença, que, por sua 

vez, tem uma relação intrínseca com o conceito [de] identidade (s). A discussão 

entre igualdade e diferença está fortemente associada aos processos de 

discriminação por sexo, raça, cor, religião, convicção filosófica ou política, 

diferenças culturais, entre outros. 

O transitar nesses espaços é uma oportunidade que favorece essa experiência 

pessoal e, ao mesmo tempo, conjunta. Muitas vezes somos interrogados em nossas 

(in)verdades e passamos a questionar o que nos causa estranhamentos. 

Considero essa estranheza um elemento natural, na medida em que é utilizada para 

potencializar e provocar nossas relações, fazendo-nos atentar para os conceitos de 

igualdade e diferença, além de seus efeitos polissêmicos. 

A escola é um dos ambientes determinantes na constituição de identidade(s), já 

que nesse espaço há uma intensa circulação de manifestações. Ela é convidada a ser 

colaboradora nesse exercício de cidadania, promovendo diálogos entre seus sujeitos. 

A transformação do espaço escolar em um ambiente acolhedor, que possibilite 

a aprendizagem de todos a partir de situações que envolvam colaboração e 
experiências compartilhadas de aprendizagem, requer responsabilidade e 

espírito de coletividade por parte da equipe pedagógica (SANTIAGO; 

AKKARI; MARQUES, 2013, p. 35). 

A interculturalidade deveria ocupar espaço privilegiado na formação de 

professores, pois “os conceitos e práticas precisam estar profundamente ancoradas no 

diálogo entre culturas – diálogo intercultural” (URQUIZA; NASCIMENTO, 2010, p. 50). 

É verdade que já existem práticas articuladas em curso nesses ambientes; porém em 

muitas realidades busca-se a homogeneização como forma de enquadrar os indivíduos, 

tirando-lhes as possibilidades de expressão. 

Silva, Hall e Woodward (2014, p. 91-92) destacam que “A pedagogia e o currículo 

deveriam ser capazes de oferecer oportunidades para que as crianças e os/as jovens 

desenvolvessem capacidades de crítica e questionamento dos sistemas e das formas 

dominantes de representação da identidade e da diferença”. Nessa mesma dinâmica, 



15 

 

Santiago, Akkari e Marques (2013, p. 47) ressaltam elementos fundamentais para o 

exercício de práticas diversificadas que valorizem seus sujeitos em suas diferenças. 

Assim, consideramos que a educação em uma perspectiva intercultural se 

constitui em um movimento de incentivo à aprendizagem e à participação de 

todos os estudantes, que envolve a valorização de todas as pessoas que 

compõem o espaço escolar; e também a reestruturação de práticas escolares 

sensíveis à diversidade de estudantes e a concepção de diferença como 

possibilidade e apoio à aprendizagem (SANTIAGO; AKKARI; MARQUES, 

2013, p. 47). 

Além disso, Fleuri (2003) nos recorda que foi a partir da emergência das 

identidades indígenas em busca de seus direitos por reconhecimento que foram 

apresentadas sugestões de um trabalho intercultural. Como exemplo, cita o Movimento 

Zapatista de Chiapas, no México, cujo modelo político do Estado-Nação não contemplava 

a diversidade cultural mexicana e, por isso, recebeu questionamentos. Apesar das 

inúmeras tentativas para um currículo hibridizado, ainda há insistência em homogeneizar 

essas diferenças, o que se torna bastante perceptível nas pesquisas com temáticas voltadas 

para o currículo. Conforme Candau (2011), em seus estudos sobre diferenças culturais, 

cotidiano escolar e práticas pedagógicas apresentam as preferências enfatizadas pela 

cultura escolar dominante. 

A cultura escolar dominante em nossas instituições educativas, construída 

fundamentalmente a partir da matriz político-social e epistemológica da 

modernidade, prioriza o comum, o uniforme, o homogêneo, considerados 

como elementos constitutivos do universal. (CANDAU, 2011, p. 241). 

A realização de avaliações padronizadas também exemplifica os aspectos 

negativos de práticas que reforçam a homogeneização e invisibilizam seus sujeitos. As 

metas estabelecidas nem sempre colaboram ou atentam para seu público diverso. Por 

exemplo, o rendimento é coletado a partir das notas atribuídas aos sujeitos, além de outros 

itens elencados, que são acordados como fundamentais para aferir um ensino de qualidade. 

Logo, conceito de qualidade a que me refiro é aquele perseguido na maioria das 

instituições, mas não seria o ideal para uma prática inclusiva, por basear-se nos resultados 

objetivos, tendo as notas como parâmetro principal. 

Sobre essas medidas utilizadas para verificação de rendimentos escolares, Maria 

Abádia da Silva levanta questionamentos necessários a serem feitos ao longo do processo 

em relação ao sistema: 



16 

 

Qual a intenção implícita desse sistema? Introduzir os princípios de qualidade 

e competitividade entre escolas? Alterar o currículo escolar, ajustando-o aos 

conteúdos a serem cobrados nos testes de aferição de desempenho? 

Hierarquizar as escolas e punir aqueles que fracassam por não terem alcançado 

os níveis e índices aceitáveis? (SILVA, 2009, p. 2020). 

Atenta às mudanças e às urgências que o campo educacional requer, mas também 

ciente do meu compromisso como educadora, me propus a aprofundar a temática 

intercultural, partindo das experiências docentes em contexto amazônico, descrevendo os 

possíveis indicativos presentes naquela realidade. 

Trata-se de uma tese sobre as narrativas de professores (as) indígenas em duas 

escolas situadas no município de São Gabriel da Cachoeira, localizado no extremo 

Noroeste do Amazonas, onde o Brasil faz limites com a Colômbia e a Venezuela. Logo, 

o contexto é marcado por fronteiras, as quais podem serem vistas tanto como geográficas 

quanto como simbólicas.  

Essa localidade é a última fronteira do noroeste da Amazônia em uma região 

conhecida como “Cabeça do Cachorro”. Limita-se ao norte com as Repúblicas da 

Colômbia e da Venezuela, e ao sul, com os Municípios de Santa Isabel do Rio Negro e 

Japurá. Em seu vasto território, destacam-se os distritos de Cucuí, Iauaretê, Içana, Pari-

Cachoeira, Maturacá, Taracuá, Querari e mais de seiscentas comunidades espalhadas nas 

calhas de seus rios.  

Tal região recebeu vários nomes, a destacar: São Gabriel da Cachoeira (1761), 

São Gabriel do Rio Negro (1891), São Gabriel e Uaupés (1943) e novamente o nome de 

origem, São Gabriel da Cachoeira (1966).  

Suas origens remontam ao século XVII, quando no cenário verde das florestas 

fechadas e nas intactas margens do rio Negro aportaram os religiosos jesuítas 

e carmelitas, com a “missão” de catequizar seus primeiros habitantes, 

fundando vilas e povoados, congregando pessoas espalhadas nessa imensa 
região. Somente seis anos depois da criação da Capitania de São José do Rio 

Negro, hoje Estado do Amazonas, fato ocorrido em 03 de março de 1755, é 

que se ouviu falar em São Gabriel da Cachoeira (ALVES, 2007). 

 

Trata-se do município brasileiro com maior extensão territorial, segundo o 

historiador Edmar César Alves (2007) apud Pereira (2013, p. 25), este é considerado o terceiro 

maior Município do Brasil em extensão territorial, pois são 112.255 quilômetros quadrados 

correspondentes a 7,18% da área total do Estado, sendo, mais de 80%, terras indígenas 



17 

 

demarcadas e regularizadas. O Município está situado a noventa metros acima do nível do 

mar, à margem esquerda do rio Negro, um dos maiores rios do mundo. 

Esta localidade é a última fronteira do noroeste da Amazônia em uma região 

conhecida como “Cabeça do Cachorro”. Limita-se ao norte com as Repúblicas da Colômbia 

e da Venezuela, e ao sul, com os Municípios de Santa Isabel do Rio Negro e Japurá. Em seu 

vasto território destacam-se os distritos de Cucuí, Iauaretê, Içana, Pari-Cachoeira, Maturacá, 

Taracuá, Querari e mais de seiscentas comunidades espalhadas nas calhas de seus rios. 

(Pereira, 2013 p. 25) 

Tomando essa condição fronteiriça como fundamental, a pergunta instigadora para 

o percurso investigativo é: Como se configuram as práticas pedagógicas presentes nas 

narrativas dos docentes indígenas em escolas de São Gabriel da Cachoeira-AM? Examino 

as hipóteses de que as práticas pedagógicas de docentes indígenas que atuam em escolas 

da rede municipal de São Gabriel da Cachoeira-AM têm estreita relação com as histórias 

pessoais e os processos formativos desses professores e sujeitos; de que transitam por 

uma diversidade de etnias, línguas, crenças e identidades; e de que estabelecem relações 

com as comunidades, dialogando com seus reais interesses. 

Conforme o que preconiza o objetivo geral da tese, permitindo o tratamento das 

hipóteses que foi: Descrever práticas pedagógicas e características identitárias de 

docentes indígenas de escolas municipais, no território urbano e periurbano do município 

de São Gabriel da Cachoeira, no Amazonas, confirmando de forma integral a sua validade. 

Os objetivos específicos que norteiam a dinâmica da pesquisa foram: 

1. Identificar elementos que representam as práticas pedagógicas e as identidades 

profissionais dos docentes indígenas em escolas da rede municipal, situadas no 

contexto de São Gabriel da Cachoeira, no Amazonas; 

2. Observar ou ouvir os docentes, visando recolher informações sobre suas trajetórias 

pessoais e profissionais, posicionamentos e perspectivas em vários contextos 

como: salas de aula, em atividades extraclasse e momentos informais desses 

docentes em suas escolas, além de oportunizar conversas com outros atores em 

busca de informações sobre os profissionais em foco;  

3. Narrar as práticas pedagógicas e identidades profissionais dos docentes observados, 

expondo elementos que caracterizam as mesmas, considerando suas trajetórias, 

relações, atuação profissional e estratégias. 

4. Analisar as contribuições teóricas relacionadas aos estudos culturais da teoria Pós-

Colonial e do grupo Modernidade Colonialidade. 



18 

 

5. Discutir as realidades das escolas participante da pesquisa e a descolonização dos 

sujeitos e saberes dos docentes indígenas. 

No marco teórico, trata-se de uma síntese da revisão bibliográfica realizada no 

âmbito das produções acadêmicas, referentes a identidades e práticas docentes e cientes 

da necessidade de descolonização de sujeitos/saberes enraizados pelo período colonial, 

posiciono-me dentro do campo dos Estudos Culturais, da teoria Pós-Colonial e do grupo 

Modernidade-Colonialidade, pois tais áreas  se tornaram indispensáveis para a construção 

da tese em questão e a necessidade de descolonizar saberes/sujeitos em meio ao projeto 

que coloniza, com forte tendência em silenciar/apagar as diferentes manifestações 

culturais. Diante das inúmeras contribuições teóricas oriundas de autores que estão 

inseridos no convívio da realidade das comunidades indígenas no Alto Rio Negro, é 

possível mencionar: Luciano (2007, 2010, 2012, 2022); Sarmento (2013, 2018), Krenak 

(2020) e outros pesquisadores indígenas que problematizam conceitos como: 

identidade/diferença, interculturalidade, colonialidade, hibridismo, tradução, negociação, 

o pensamento de fronteira, práticas docentes. 

A perspectiva MC representa uma crítica profunda a retórica da modernidade 
e a lógica da colonialidade e uma intervenção política e pedagógica, entendida 

como a necessidade de ler o mundo para intervir na reinvenção da sociedade. 

É um trabalho de politização da ação pedagógica. Esta perspectiva é pensada 

a partir da ideia de uma práxis política contraposta a geopolítica hegemônica 

monocultural e monorracional, pois trata-se de visibilizar, enfrentar e 

transformar as estruturas e instituições que têm como horizonte de suas práticas 

e relações sociais a lógica epistêmica ocidental, a racialização do mundo e a 

manutenção da colonialidade. (WALSH et al, 2018, p. 04-05). 

Embasada nas reflexões dos autores acima elencados, a tese traz elementos do 

campo de pesquisa relacionados às práticas do cotidiano dos professores que atuam nesse 

espaço fronteiriço, procurando (des)construir pensamentos padronizados e (re)aprender 

com culturas outras, tendo como base o diálogo. 

A tese está dividida em seis capítulos. No primeiro, reconhecendo a posição de 

autora, explico por que me intitulo pesquisadora artesã e apresento minha trajetória em 

uma trama na qual diversos fios de identidades foram delineando minha formação híbrida, 

repleta de (des)construções. Apresento, ainda, os contextos da educação escolar 

diferenciada no Brasil, além do contexto da realização da pesquisa: as escolas urbanas e 

periurbanas em São Gabriel da Cachoeira, na região do alto e médio rio Negro, no 

noroeste Amazônico.  



19 

 

No segundo capítulo, a tese apresentará os referenciais teóricos e metodológicos, 

bem como a delimitação do problema. Assim, trata de definir “escolas de fronteiras”, 

“identidades híbridas” e “prática docente”. São apresentadas as motivações para a escolha 

do campo investigativo e relatos sobre o cotidiano dos professores a partir das conversas 

e observações. 

No terceiro capítulo, são apresentados os procedimentos para obtenção de 

informações com seus roteiros de campo contendo: Questionário, roda de conversas e 

observações. 

O quarto capítulo é feita a caracterização do território de São Gabriel da Cachoeira, 

AM e suas coordenadorias; contextos de educação escolar urbana e periurbana e a 

docência com seus desafios e possibilidades entre fronteiras. 

O quinto capítulo aponta os dados do campo, com apresentação das escolas 

participantes da pesquisa, registros escritos e imagéticos das observações realizadas, das 

conversas individuas e em grupo com professores onde relatam suas trajetórias, familiares 

e alunos. 

No sexto capítulo, foram inseridas as análises das práticas pedagógicas de 

professores indígenas em São Gabriel da Cachoeira-Amazonas, sistematizadas por 

categorias, que contemplaram os seguintes enunciados: As características pedagógicas 

indígenas narradas pelos participantes da pesquisa, envolvendo uma educação viva, 

comunitária, ancestral e conectada à natureza; Educação como parte da vida cotidiana; as 

narrativas e os conhecimentos orais são importantes para escola indígena; Educação 

possui responsabilidades compartilhadas; e a conclusão final. 

  



20 

 

1 TRAJETÓRIAS, IDENTIDADES E ESCOLAS “DE FRONTEIRAS” 

Acordava ainda no escuro, como se ouvisse o sol chegando  

atrás das beiradas da noite. 

E logo sentava-se ao tear. 

Linha clara, para começar o dia. 

Delicado traço cor da luz, que ela ia passando entre os fios estendidos, 

Enquanto lá fora a claridade da manhã desenhava o horizonte. 

Depois lãs mais vivas, quentes lãs 

Iam tecendo, hora a hora, em 

Longo tapete que nunca acabava 

 

A moça tecelã (COLASANTI, 2004) 

 

Esta epígrafe foi escolhida devido à motivação que a obra da escritora Marina 

Colasanti desencadeou no exercício da minha escrita. Escrever, assim como o trabalho da 

tecelã, exige foco, escolha e encadeamento entre as palavras, para então formar a rede de 

ideias a serem transmitidas ao leitor. Nem sempre as condições são propícias para um tear 

tranquilo – assim como a produção da tese, que foi tecida em momentos permeados de 

grandes acontecimentos a nível mundial, familiar e pessoal. 

Em nível mundial, destaco as mudanças climáticas, que de forma intensa e 

agressiva afetam o planeta. Por vários dias, fiquei produzindo este texto com uma 

temperatura bastante elevada, próxima aos 45ºC, o que se tornou um tormento, mas me 

recusei a desistir e com satisfação apresento o resultado da pesquisa aliada à persistência 

da pesquisadora artesã que se encontrava em Cuiabá- MT nos períodos em que as intensas 

ondas de calor se manifestaram. 

Minha residência era em Manaus, no Amazonas, porém, em junho de 2021, ano 

em que iniciei o curso de doutorado, solicitei licença da Secretaria do Estado de Educação 

do Amazonas, onde estou lotada na função de professora, mas licenciada para tratar 

interesses particulares. O objetivo era residir em Cuiabá para contribuir com os cuidados 

de minha mãe idosa que mora no Mato Grosso, por isso permaneci por dois anos e meio 

em Cuiabá enquanto realizei as disciplinas para créditos exigidos no curso do doutorado. 

As disciplinas foram cursadas no formato remoto, pois, durante o meu ingresso no 

doutorado, estávamos vivendo a pandemia da Covid-19, que assolava milhares de pessoas. 

Nesse contexto, o isolamento era obrigatório e necessário para a sobrevivência. 



21 

 

Em fevereiro de 2024, retornei para Manaus, já me preparando para permanecer 

o mês de maio em São Gabriel da Cachoeira-AM, local da pesquisa. A construção desta 

tese se deu em trânsito, em constante deslocamento entre Manaus e São Gabriel da 

Cachoeira-AM, entre Cuiabá-MT e, sua fase conclusiva ocorreu em Humaitá-AM, onde 

passei a residir a partir do mês fevereiro de 2025 com o objetivo de continuar atuando na 

área educacional. 

 

1.1 REFLEXÕES SOBRE A TRAJETÓRIA DA PESQUISADORA E SUAS 

APROXIMAÇÕES COM O CONTEXTO DAS ESCOLAS URBANAS E 

PERIURBANAS DE SÃO GABRIEL DA CACHOEIRA-AM 

 

Neste capítulo, me intitulo pesquisadora artesã, pois realizo a missão de unir os 

fios, escrever minha trajetória em diálogo com a dos professores de São Gabriel da 

Cachoeira-AM.  Diante desse contexto, os artesanatos vão também constituindo modos 

específicos de organizar o papel e o lugar ocupado pelos sujeitos desta cultura, neste caso, 

homens, mulheres e crianças – meninos e meninas. Ao definir as funções de cada sujeito 

dentro do grupo, o artesanato elabora uma dinâmica dos e nos modos de ser desses 

sujeitos.  

Os artesanatos produzem um “conjunto de representações constituídas em 

múltiplos artefatos e tramadas em diferentes contextos históricos” (BONIN, 2015, p. 21). 

Com relação aos significados atribuídos aos artesanatos, seus usos cotidianos interpelam 

narrativas culturais de cada grupo. Os cestos, os anéis, os colares são artesanatos que, em 

seu uso estético no contexto da comunidade, não se constituem como artefatos culturais, 

mas, ao serem utilizados em outros espaços, estabelecem uma representatividade das 

identidades indígenas. 

Tendo presente a trama, apresento uma trajetória mestiça, marcada por processos 

instáveis de aprendizados e enfrentamentos. De modo especial, mostro-me em busca de 

meu espaço como mulher que vai sendo constituída, afetada por outras identidades. Quem 

sou eu? De onde vim? Para onde vou? O que faço neste mundo? 

O anseio por identidade vem do desejo de segurança, ele próprio um 

sentimento ambíguo, embora possa parecer estimulante no curto prazo, cheio 

de promessas e premonições vagas de uma experiência ainda não vivenciada, 
flutuar sem apoio num espaço pouco definido, num lugar teimosamente, 

perturbadoramente “nem-um-nem-outro”, torna-se a longo prazo uma 



22 

 

condição enervante e produtora de ansiedade. Por outro lado, uma posição fixa 

dentro de uma infinidade de possibilidades também não é uma perspectiva 

atraente. Em nossa época líquido-moderna, em que um dia o indivíduo 

livremente flutuante, desimpedido, é o herói popular, “estar fixo” – “ser 

identificado” de modo inflexível e sem alternativa – é algo cada vez mais 

malvisto (BAUMAN, 2005, p. 35). 

Concordo com Bauman que almejamos uma identidade ancorada em nossas 

crenças fixas, porém a modernidade caracterizada pela liquidez, pelo instantâneo, 

desinstala-nos, convocando-nos a hibridizar por identidades diversificadas. 

Consciente do meu processo de identidade, reconheço-me mestiça. Segundo 

Garcia (2009, p. 6), “Desde os tempos coloniais, cada grupo social, com suas 

necessidades e interesses, foi atraído pelas novas situações e perspectivas de 

relacionamento social, em que as diferenças eram amenizadas em função das interações 

mestiças”. Ao tomar consciência da trajetória marcada por um transitar intenso nesse 

aspecto, apresento a seguir um breve relato do meu processo biográfico. 

Meu avô materno, indígena boliviano, foi um grande contador de histórias e, 

atribuído desse dom, conseguia nos manter por muito tempo conectados, acompanhando 

o desenrolar de seus contos, marcados por entonação de voz, de acordo com os 

personagens que compunham o enredo. 

Ao final de cada história, éramos acometidos por reflexões que fervilhavam 

nossos pensamentos. Suas histórias continham sempre, como pano de fundo, 

ensinamentos básicos para o ser humano viver melhor, prevenindo-se das armadilhas e 

dos males presentes no cotidiano. 

A generosidade, a simplicidade e o cuidado com o outro eram marcas 

imprescindíveis desse indígena que nos mostrou outras direções ou vias de convivência, 

tendo o bem viver como uma prática e um princípio para uma vida saudável. 

O Bem Viver é uma filosofia de vida que abre as portas para a construção de 

um projeto emancipador. Um projeto que, ao haver somado histórias de lutas, 

de resistência e de propostas de mudança, e ao nutrir-se de experiências locais, 

às que deverão somar-se contribuições provenientes de diversas latitudes, 

posiciona-se como ponto de partida para estabelecer democraticamente 

sociedades sustentáveis (ACOSTA, 2019, p. 40). 

Atualmente, estabeleço relações com essa forma saudável de lidar com a vida, 

com os momentos reflexivos realizados pelos indígenas, de modo especial, quando 

apresentam a dinâmica de suas vivências marcadas por respeito, diálogo e cuidado com 



23 

 

o coletivo. Nesse sentido, contextualizar meu lugar de origem se faz necessário para uma 

possível conexão entre minha trajetória e os argumentos desenvolvidos nesta tese.  

Nasci e vivi até os 18 anos de idade em uma cidade fronteiriça, Cáceres, localizada 

no estado do Mato Grosso, fronteira com a Bolívia, filha de pai negro e mãe mestiça. 

Nesse contexto, localizar-me era um dos meus objetivos na infância e parte da 

adolescência, mas a frustrante falta de respostas chegava a tornar meus dias um tanto 

entediados. Atualmente, entendo que fui silenciada na escola e em casa, porque os adultos 

não estavam preparados para oferecer respostas aos meus questionamentos, como aos de 

tantos Outros. “Após o apagamento e/ou silenciamento dos conhecimentos epistêmicos 

que não seja o europeu, os esforços são voltados para o sujeito não europeu e a negação 

da sua condição humana”. (SILVA, 2023, p. 25). 

Ser concebida nesse espaço de fronteiras tem implicações na problemática sobre 

a qual pretendo discorrer nesta tese. Entendo que todos os processos vivenciados, e a 

necessidade de trazê-los para a discussão, não tenham sido por acaso. 

Ao tecer esta tese, vivo um processo de autoafirmação das identidades negra e 

indígena. Sinto-me lisonjeada por me sustentar pelos sangues da resistência, dois grandes 

grupos que resistiram e persistem diante dos ataques violentos do período colonial, os 

quais se estendem até os dias atuais, marcados por constantes crises, que nos obrigam a 

viver diariamente de forma vulnerável. Sobre isso, Munanga disserta que: 

O conceito de identidade evoca sempre os conceitos de diversidade, isto é, de 
cidadania, raça, etnia, gênero, sexo, etc. com os quais ele mantém relações ora 

dialéticas, ora excludentes, conceitos esses também envolvidos no processo de 

construção de uma educação democrática (MUNANGA, 2005, p. 4). 

Ocupar espaços de fronteiras nos oportuniza experiências permeadas de desafios 

e possibilidades, apesar de sempre haver alguém reforçando os perigos da fronteira e seus 

limites. Acredito que os desafios nos movem para a busca de outras vias e acessos, como 

a acolhida das diferenças e suas inúmeras implicações. 

Dar esse acesso a outros corpos significa a abertura de um processo de 

convivência que requer negociação por diversas motivações, como: costumes, crenças, 

alimentação. Garcia, em seu artigo sobre “Migração, cultura e mestiçagem: o 

desenvolvimento mestiço numa comunidade indígena Terena”, afirma que “a presença de 

elementos da cultura branca na vida dos índios constitui-se em outras experiências 



24 

 

culturais. Ainda que eles imaginem que sua cultura seja pura, os seus pensamentos são 

reorganizados a partir do contato com o povo da cidade” (GARCIA, 2009, p. 7). 

Comungo com o pensamento de Garcia, por possuir uma trajetória marcada pelos 

constantes deslocamentos e, o fato de ser religiosa franciscana, desde o ano de 2001, vivo 

em constante itinerância, quando residi em São Gabriel já tinha transitado em outros 

espaços, de modo especial, no Estado do Mato Grosso. Ser embebida de outras 

experiências culturais possibilita minha contribuição a partir de recortes da minha história 

pessoal e profissional que contribuíram na construção da tese. 

A imagem da tecitura sugere esse desejo de, ao mesmo tempo, ser a artesã 

participante que utiliza a escrita, e de, com auxílio de outras ferramentas, tecer, ora com 

habilidade, ora com dificuldades, esses fios ou elementos que compõem o produto final, 

a tese. 

Observando a percepção deles sobre a produção artesanal que realizam e 

também a realidade sócio-cultural com a qual convivem, podemos, a partir do 

comportamento e da interação que eles mantêm com a cultura material, 

confirmar a produção de novos significados, aplicados aos seus modos de 
pensar e viver. Todavia, as transformações socioculturais que essas relações 

desenvolvem historicamente, não podem ser analisadas como se houvesse a 

perda de uma consciência étnica (GARCIA, 2009, p. 7-8). 

Assim como no caso dos indígenas terena moradores de Campo Grande-MS, a 

cidade de São Gabriel da Cachoeira, local escolhido para a pesquisa, concentra muitos 

artesãos que utilizam matérias-primas da região para fabricação de diversos artesanatos 

comercializados em espaços variados, bem como no centro da cidade de Manaus. A 

capital amazonense também conta com um centro de medicina, onde os kumuã (pajés) 

realizam atendimentos embasados nas alternativas tradicionais para a cura de doenças. 

Essas atividades possibilitam a interação de indígenas do alto rio Negro com 

pessoas de diversas regiões, bem como de outros países, que transitam naqueles espaços 

reproduzindo novos significados em suas vivências. 

Acredito que esta tese traga contribuições através dos relatos de minhas 

experiências educativas e da convivência durante três anos como educadora e missionária 

franciscana em São Gabriel. 

Residir em São Gabriel foi experimentar novamente a sensação de estar deslocada 

e realizar esse processo de travessia. Isso não seria possível sem as constantes 

provocações que essas realidades incitam — claro, se nos permitirmos ser afetados por 

elas. 



25 

 

Acima de tudo, acolhi o fato de ser uma estranha transitando naquela região e de 

que, portanto, deveria tecer relações com os outros. Minha maior preocupação era a escola, 

por ser o lugar onde passava mais tempo. Lidiane Alves (2017, p. 18) já aponta que, 

“[n]esse cenário, a escola, quando inserida nas aldeias, caracteriza-se como um espaço de 

fronteira que envolve embates e tensões”. 

No ambiente escolar de São Gabriel, tive a oportunidade de atuar como educadora 

em uma das escolas pesquisadas, onde tive diversas experiências e possibilidades, e 

inúmeros desafios que fervilhavam em grandes proporções. Minha formação em letras, 

na época muito recente, pela Universidade Federal de Rondônia (UNIR) possibilitou em 

parte, um olhar atento às diferenças presentes em sala de aula. De certa forma, a 

experiência como professora entre os anos de 2012 e 2014 naquele município foi 

mobilizadora para a produção desta tese. 

Muitos educadores, sem dificuldade de se expor, colocavam-se em busca de novas 

ferramentas para que, em conjunto com seus alunos, pudessem dinamizar suas atividades 

dentro e fora das salas de aula. Por outro lado, não basta ser um bom educador, mas 

depende-se de outros recursos, como o financeiro, para potencializar as práticas 

educativas. 

Ative-me à observação das relações entre professor e estudante, passando a 

interessar-me por metodologias desenvolvidas por alguns desses educadores, pois sentia 

que suas estratégias possibilitavam uma relação saudável entre os envolvidos. 

Foi no contexto escolar desse município que surgiram as primeiras inquietações 

para a pesquisa. Dois episódios instigaram reflexões em relação à minha formação 

acadêmica, sobre os cursos de licenciatura, seus currículos e sobre como eu deveria atuar 

nesse contexto, aspectos quase sempre ignorados pela academia. 

Um dos episódios marcantes em sala de aula foi o fato de eu ministrar Língua 

Portuguesa e receber estudantes vindos das chamadas “comunidades” (os assentamentos 

do “interior” – em oposição à sede urbana – acessíveis somente por via fluvial, onde se 

vive mais intensamente o modo de vida tradicional), e suas escritas e falas se davam 

apenas na língua materna. Apreensiva em busca de um auxílio num caso particular, 

compartilhei com um colega professor minha dúvida sobre como deveria proceder com 

uma estudante com dificuldades na língua portuguesa. O colega, sem titubear, me 

aconselhou a reprovar essa estudante e acrescentou: “Quando a senhora foi para a escola, 

não teve que aprender inglês? Então, é a mesma situação, simples…”. 



26 

 

As considerações desse professor aumentaram ainda mais as minhas preocupações, 

pois, mesmo recém-formada, entendia que a linguística valoriza todos os falares e que a 

língua pode ser um grande instrumento de exclusão quando supervalorizamos algumas 

formas e desprezamos outras. 

Nessa situação, reporto-me à lei nº 11.645/08 que tem o objetivo de reconhecer e 

valorizar a diversidade cultural do país, combater preconceitos e promover uma educação 

mais inclusiva. No entanto, é possível notar o quão presentes estão ideias e 

comportamentos cultivados pelo contexto colonial e propagados com intensidade, 

também no contexto escolar. 

Para o ensino de Português, por exemplo, apesar de existir um discurso comum 

de se respeitar a oralidade, o contexto das crianças e de suas comunidades, 

tanto nas orientações, quanto no texto síntese sobre as tendências gerais dessas 

publicações não é citada qualquer preocupação com outra língua que não seja 

o Português, silenciando a existência de mais de 200 línguas indígenas em 

território nacional. Interessante notar que essa visão homogeneizadora é 

tamanha que a língua portuguesa é utilizada como sinônimo de “língua materna” 
em todo material, ignorando não só línguas indígenas, mas também o contexto 

vivenciado por imigrantes ou estudantes surdos que frequentem as escolas 

públicas brasileiras (RUSSO; PALADINO, 2015, p. 44). 

Ainda se faz necessário questionar sobre a superioridade da língua portuguesa em 

um contexto em que há diversas línguas através das quais as crianças iniciam seus 

contatos com palavras que são fortemente utilizadas nas comunidades, bem como na Sede 

de São Gabriel, região onde a comunicação é marcada pela oralidade. Sobre a articulação 

do projeto hegemônico, Quijano afirma que: 

Com efeito, todas as experiências, histórias, recursos e produtos culturais 

terminaram também articulados numa só ordem cultural global em torno da 

hegemonia européia ou ocidental. Em outras palavras, como parte do novo 

padrão de poder mundial, a Europa também concentrou sob sua hegemonia o 

controle de todas as formas de controle da subjetividade, da cultura, e em 

especial do conhecimento, da produção do conhecimento. (QUIJANO, 2005, 

p. 121). 

Em outras palavras, Quijano (2005) nos aponta uma realidade moldada segundo 

os princípios europeus ou ocidentais, que aprisionam e marginalizam toda forma de 

produção de conhecimento que foge dos padrões impostos e tidos como supremos. 

Em outros termos, a modernidade foi implementada escondendo o seu lado 
obscuro que é a colonialidade. Para esses intelectuais, colonialidade e 

modernidade são as duas faces da mesma moeda. Graças à colonialidade, a 

Europa pode produzir as ciências humanas com um modelo único, universal e 



27 

 

pretensamente objetivo na produção de conhecimentos, além de deserdar todas 

as epistemologias da periferia do ocidente. (WALSH et al, 2018, p. 03). 

Em muitos espaços escolares, é perceptível o exercício da acolhida de outras 

manifestações por educadores que, cientes desse público diversificado, apontam novos 

direcionamentos para tais casos, ou seja, não os tratam como empecilhos, mas 

reconhecem a necessidade de apostar em outras possibilidades que requerem novas 

estratégias, leituras e, de modo especial, novos olhares e pensamentos em relação às 

outras manifestações. 

Em situações com estudantes indígenas de São Gabriel que se comunicavam na 

língua materna, busquei dialogar com a gestora da escola em busca de alternativas para 

esses casos. Certa de que enfrentaria outras situações como essa, sentia que precisava 

ressignificar minhas práticas educativas em sala de aula, bem como nos ambientes do 

entorno. 

Esse episódio me possibilitou várias reflexões em torno da sociedade moldada 

para que seus sujeitos apenas busquem formas de encaixe naquilo que já está determinado, 

porém, desde então, uma inquietude instalou-se em mim e mobilizou-me para buscar 

outras formas possíveis naquela realidade. 

Recorri aos demais estudantes da sala que também eram falantes de línguas 

indígenas, para contribuírem com a integração daqueles colegas que não compreendiam 

a língua portuguesa. Assim, foram facilitadores na tradução, proporcionando a interação 

entre professora e estudantes. 

Outra situação foi em relação ao modo como os colegas professores lidavam com 

o trabalho. Enquanto eu o direcionava com certa rigidez, pautada em regras, percebia que 

os colegas indígenas com muita leveza articulavam seus planos com os estudantes, sem 

desviar das metas estabelecidas. 

Aproximar-me e investir na escuta atenta foi fundamental para cultivar uma 

relação com mais confiança e liberdade com os colegas professores. Em determinado dia, 

um deles observou que era possível administrar a vida profissional, mantendo sempre um 

clima alegre, sem torná-la um fardo. 

Diariamente eu procurava exercitar as dicas do professor que acenou para essas 

possibilidades, bem como de outros que passei a observar no ambiente escolar. Éramos 

uma equipe, e compreendi que o processo de adaptação e aprendizado, quando assumido 



28 

 

na coletividade, apresenta maiores probabilidades de crescimento comparado com 

aqueles idealizados na individualidade. 

Com certas dificuldades, fui ajustando as lentes, deixando-me afetar por essa nova 

experiência, descolonizando-me de ideias fixas e determinadas, optando por mais 

flexibilidade em meu planejamento escolar e de vida. 

Acreditando nas possibilidades, ministrei por um ano aulas de artes em duas 

turmas do EJA (Educação de Jovens e Adultos). Sem muitas habilidades para essa 

disciplina e não querendo me ater somente às propostas do livro didático, busquei dialogar 

em uma roda de conversa com a turma – formada em sua maioria por trabalhadores 

assalariados, com semblantes cansados, porém assíduos e com disposição para cooperar. 

Em meu planejamento de artes, conduzi a primeira aula e produzimos colares, 

pulseiras e cestos com jornais e revistas. Para as demais, formamos duplas para que 

desenvolvessem artesanatos e ensinassem os colegas a confeccioná-los, utilizando apenas 

recursos da região. 

Foram momentos ricos, de trocas de experiências, marcados por descontração, 

leveza, cuidado, em que todos adquirimos mais confiança entre os membros das turmas. 

Essa opção por maior investimento em minha formação, objetivando maiores 

diálogos e possibilidades, resultou em pesquisa de mestrado, desenvolvida no município 

de Iranduba, no Amazonas, onde dialoguei com crianças indígenas do ensino fundamental, 

sobre suas representações em relação aos povos indígenas. 

A pesquisa, além de provocar reflexões necessárias em relação aos afetamentos e 

silenciamentos oriundos do projeto de colonização, apresentou como proposta a 

necessidade de mais projetos que tragam para discussão outros mecanismos de inclusão 

e valorização de saberes anulados no vasto campo do conhecimento. 

As crianças participantes da pesquisa demonstraram o quanto os estereótipos são 

determinantes no campo das relações, contribuindo para a reprodução de perfis 

preconceituosos em relação aos povos originários. 

Em um dos desenhos de uma criança participante da pesquisa, ela retratou uma 

mulher indígena com as seguintes características: 

 

Dessa perspectiva, é possível afirmar que a escolha das cores: amarelo, para 

pintar os cabelos, e rosa claro, para colorir a pele, no desenho acima podem 

levar [à] compreensão de que a construção da imagem da índia retratada pela 

aluna revela uma referência de significantes que correspondem [à] construção 



29 

 

de sua própria identidade, ou seja, [à] branquitude desejada em oposição [à] 

indianidade negada e/ou marginalizada pela sociedade. (SILVA, 2018, p. 75). 

Ao concluir o mestrado em 2018, me dediquei exclusivamente à sala de aula. Em 

2021, surgiu a oportunidade de dar continuidade à pesquisa e iniciei o doutorado, no 

período crítico da pandemia. Como lócus da pesquisa, sempre elegi São Gabriel, por 

acreditar que as experiências docentes dessa região podem contribuir para a educação a 

partir de outras perspectivas. 

Narrar as práticas dos docentes da rede municipal de São Gabriel da Cachoeira 

em escolas situadas em contexto de fronteiras, além de possibilitar-me uma reflexão, a 

partir da escrita, sobre o contexto de fronteira que influenciou a constituição de minhas 

identidades, poderia oferecer subsídios e continuar oportunizando reflexões acerca dos 

desafios e possibilidades da educação escolar em uma realidade instável. 

Em junho de 2023, estive no município para dialogar com o secretário municipal 

de educação a respeito da minha proposta de pesquisa – que foi bem recebida pelo gestor 

e pelos profissionais da educação com os quais tive contato. 

Educadores indígenas que atuam em escolas do município demonstraram um 

desejo enfático pela realização da pesquisa. Prometi que retornaria para isso. Alguns deles 

haviam sido meus colegas de trabalho quando permaneci como educadora em São Gabriel 

pela rede estadual, entre 2012 e 2014. 

Nessa breve passagem pelo município, uma professora indígena tukano minha 

amiga acompanhou-me em uma visita à FOIRN (a histórica Federação das Organizações 

Indígenas do Rio Negro). A memória de nossos diálogos, sempre marcados por muita 

cumplicidade, me faz retomar e ficar pensando por horas o quanto me desconstruí e 

reconstruí em relação a alguns pensamentos sobre a vida. 

Um dos episódios nessa visita, entre um gracejo e outro, foi quando pedi para que 

ela me fotografasse em frente à prestigiada maloca da FOIRN, e a justificativa que utilizei 

para a foto era porque já me sentia uma indígena. Ela retrucou dizendo: “Olha essa, já 

querendo ser mais índia do que eu. Eu sou original!”. Rimos muito da situação (diário de 

campo, jun. 2023). 

Ri de forma respeitosa, é claro, mas meu coração inquieto desejou que ela 

confirmasse minha afirmação. Entretanto, senti que, naquele momento, nada que eu 

dissesse iria fazê-la mudar de ideia. Para meu conforto, pensei: “O mais importante é 



30 

 

como me vejo e, neste momento, sinto, de fato, como essa pessoa em busca de sua 

ancestralidade, e que já vê e escuta muitos sinais”. 

Atualmente, pessoas interessadas em investigar e reconhecer suas ancestralidades 

enfrentam desafios e são vistas como aquelas que querem tirar alguma vantagem com 

isso, já que se acredita que os povos originários são beneficiados pelo Estado. É notório 

mencionar neste sentido que, “o Estado deverá proporcionar aos índios, suas 

comunidades e povos, a recuperação de suas memórias históricas, a reafirmação de suas 

identidades étnicas e a valorização de suas línguas e ciências, além de garantir aos 

mesmos, suas comunidades e povos, o acesso às informações, conhecimentos técnicos e 

científicos da sociedade nacional e demais sociedades indígenas e não-indígenas”, 

conforme prescreve a Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional (LDB/96, art. 78). 

Mas a entrevista do etnólogo Eduardo Viveiros de Castro (2005) “sobre duas 

questões polêmicas: Quem é índio? E o que define o pertencimento a uma comunidade 

indígena?” demonstra que esse reconhecimento das populações indígenas tem afetado 

muitos pesquisadores, que trazem em seus estudos o processo de colonização e a presença 

indígena ignorada dentro de um sistema padrão que não os encaixava. 

Ser indígena é sentir-se pertencente ao seu território, e essa relação está 

entrelaçada à convivência, a histórias, à cultura e a tudo que vai sendo construído ao longo 

de vivências. Escrevendo sobre o artesanato Kaingang como uma prática educativa para 

falar da identidade indígena, Sales (2013, p. 170) destaca que o conhecimento tradicional 

se refere ao 

[...] conjunto de saber teórico, a experiência prática e as representações que 

possuem os povos na interação como seu meio. A coletividade é responsável 

por manter esses conhecimentos, que estão, portanto, estreitamente vinculadas 

à linguagem, às relações sociais, à espiritualidade e à visão do mundo. 

Quanto à produção dos artesanatos, as mulheres, na maioria das vezes, são as 

principais responsáveis. As crianças indígenas acompanham de perto essa produção desde 

o seu início, seja na busca pelos materiais para a confecção, seja no acabamento. A feitura 

dos artesanatos e as pinturas corporais são representações do humano e do sagrado. 

 



31 

 

1.2 REVISITANDO O PANORAMA DA EDUCAÇÃO ESCOLAR COM OS POVOS 

INDÍGENAS NO BRASIL 

Após a chegada dos colonizadores ao Brasil, teve início a educação escolar entre 

alguns povos indígenas. Cada povo possuía seu modelo de educação étnica, porém foram 

todos classificados como selvagens, portanto os projetos educacionais não os 

consideravam e seguiam as estruturas do modelo eurocêntrico. 

Desde então, esse projeto de difícil acesso determinou a condução da educação 

escolar entre os indígenas no Brasil, e somente a partir de 1988 inaugurou-se a chamada 

Educação Escolar Indígena, assunto que será abordado mais adiante. 

O sistema adotado na época pelo colonizador tinha o poder de mudar seu curso e 

direcionar as propostas educacionais mais adequadas ao grupo privilegiado, 

vulnerabilizando os demais grupos que se encontravam sob o controle das elites 

dominantes, estabelecendo regras, normas, dispositivos no âmbito educacional. 

No percurso da história, o modelo de escolarização, sempre esteve voltado para 

atender os anseios da classe dominante em nossa sociedade, não houveram ações 

concretas, pelos governantes que pudessem atender os povos indígenas, muitas medidas 

educativas estavam atreladas em atender os interesses do sistema capitalista na sua 

essência; deixando em plano secundários as tradições e as riquezas que os povos 

indígenas traziam na sua cultural e memória. 

Ao discutir a temática sobre educação dos povos indígenas, Freire elenca de forma 

bastante concisa como ele imaginou que era vivenciada a educação naquele contexto: 

Nessa sociedade sem escola, onde não havia situações sociais exclusivamente 

pedagógicas, a transmissão de saberes era feita no intercâmbio cotidiano, por 

contatos pessoais e diretos. A aprendizagem se dava em todo o momento e em 

qualquer lugar. Na divisão do trabalho, não havia um especialista – o docente 

– dissociado das condições materiais de existência do grupo. Posto que era 

sempre possível aprender algo em qualquer tipo de relação social, isso fazia de 
qualquer indivíduo um agente da educação tribal, mantendo vivo o princípio 

de que todos educam todos. (FREIRE, 2004, p. 15). 

Freire destaca o modelo de educação dos povos indígenas partindo da realidade 

concreta, nos diversos espaços de convivência, dispondo ao máximo dos elementos 

presentes no contexto de inserção dos sujeitos. Sem a presença de um especialista, o 

conhecimento era transmitido de maneira circular, em que todos participavam, 

contribuindo com seus saberes. 



32 

 

Ao contrário da proposta acima, a educação aplicada pelos colonizadores tinha o 

intuito de cristianizar, civilizar e europeizar os indígenas por considerá-los sem fé, sem 

rei e sem lei. Esse modelo de educação teve, de modo especial, a contribuição de ordens 

religiosas. A Companhia de Jesus é a mais citada nesse período colonial, cujo modelo se 

estende até o século XX. 

Conforme Souza Lima (1995, p. 191), a função da escola assim se resumia: 

Tratava-se, pois, de noções elementares da língua portuguesa (leitura e escrita) 

e estímulo ao abandono das línguas nativas, além de se introduzir uma série de 

pequenas alterações no cotidiano de um povo indígena, a partir de formas de 

socialização características de sociedades que têm na escola seu principal 

veículo de reprodução cultural. O modelo de governo idealizado, e que foi em 

certos casos com certeza implementado, procurava atingir a totalidade das 

atividades nativas, inserindo-se em tempos e espaços diferenciados dos ciclos, 

ritmos e limites da vida indígena. 

Em outras palavras, o ensino reservado aos indígenas se limitava ao repasse de 

noções básicas, preparando-os para o abandono de seus costumes e tradições, introjetando 

o modelo europeu, considerado o padrão para aqueles que detinham o poder. Inculcar a 

ideia de um modelo idealizado era o objetivo principal, podendo levar à extinção os povos 

originários que, por sua vez, não tiveram oportunidade de participar da construção desse 

projeto, apenas obedecer. 

A partir de 1988, os povos indígenas têm seus direitos assegurados por lei. 

Segundo Grupioni (2008, p. 70), 

Com a aprovação no novo texto constitucional de 1988, os índios deixaram de 

ser considerados “uma espécie em via de extinção”, sendo assegurado a eles o 
direito à diferença cultural, isto é, o direito de serem índios e permanecerem 

como tal, reconhecendo-lhes “sua organização social, costumes, línguas, 

crenças e tradições”. 

O direito à liberdade de ser quem se é e permanecer como tal, sem a necessidade 

de reproduzir outros costumes e línguas, é uma necessidade básica para o ser humano e, 

de modo especial, para os povos originários, que sempre buscaram meios de preservação 

de suas culturas e seus territórios. 

Grupioni (2008, p. 72) afirma: 

Assim, as mudanças introduzidas pela atual constituição propiciaram as 

mudanças de concepções jurídicas há muito tempo estabelecidas, fazendo com 

que a velha prática da assimilação cedesse lugar à proposição da afirmação da 

convivência e respeito à diferença. 



33 

 

Mas como aconteceu, nas bases, o processo educacional diferenciado para os 

povos indígenas pós-Constituição? Grupioni (2008, p. 77) atribui esse processo a um 

anterior “desdobramento político altamente significativo que se seguiu à promulgação 

dos direitos indígenas na Constituição de 1988”, que “foi o surgimento crescente de um 

número expressivo de organizações representativas indígenas”. 

Esse engajamento dos povos indígenas no Brasil, mobilizados para as conquistas 

dos interesses comuns, marcou significativamente o novo cenário e lhes concedeu a 

possibilidade de continuar existindo. Sobre isso, Gersem Baniwa Luciano (2007, p. 129) 

recorda que: “A descoberta da necessidade de articulação e unidade política em torno de 

interesses comuns entre muitos povos mudou radicalmente a trajetória histórica de 

extermínio dos povos indígenas no Brasil”. 

Porém, o autor e liderança indígena, menciona que nem todos povos tiveram 

oportunidade de defender suas comunidades, sua cultura, a escolarização do seu povo e 

acabam sendo seduzidos pelos interesses do capitalismo; enquanto que os tiveram acesso 

aos estudos, aos encontros, reuniões, discussões em defender suas comunidades, possuem 

resistência e mantém sua consciência coletiva mais aguçadas. 

Obviamente que nem todos os povos conquistaram essa consciência, mas 

aqueles que têm clareza dessa necessidade estratégica, não medem esforços 

para avançar e consolidar essa luta não somente no âmbito de seus povos, mas, 

no âmbito nacional e internacional. Essa consciência de luta articulada nasceu 
de forma muito simples, a partir de reuniões e encontros de comunidades e 

povos, patrocinados de início, por entidades de apoio à causa indígena, 

particularmente, de entidades da igreja e de alguns setores universitários 

(LUCIANO, 2007, p. 129). 

Ao apresentar a nova categoria de professores indígenas, Grupioni (2008) 

apresenta um grupo consciente, embebido de espírito de luta e resistência, o que lhes é 

peculiar desde o princípio. Continuaram a ocupar seus espaços dentro dos seus territórios, 

nas diferentes esferas governamentais, seja municipal, estadual e federal, demonstrando-

nos a necessidade da persistência. O autor assim os descreve: 

Os professores indígenas, enquanto nova categoria social nas aldeias, e nova 

categoria nos sistemas de ensino, por exemplo, lograram […] ocupar espaços 

na burocracia federal, a ponto de hoje integrarem a única instância consultiva 

do governo brasileiro formada só por índios, na Comissão Nacional de 

Professores Indígenas no Ministério da Educação (GRUPIONI, 2008, p. 76). 

No processo de enraizamento da educação indígena como política pública, novos 

espaços de representação foram criados nas instâncias estaduais, como os Conselhos de 



34 

 

Educação Escolar Indígena, existentes em alguns estados, compostos por vários 

representantes indígenas (GRUPIONI, 2008, p. 77). 

Luciano (2007, p. 130) reforça essa representatividade indígena mencionada por 

Grupioni: 

É também este movimento que lutou e luta para que a política educacional 

oferecida aos povos indígenas fosse radicalmente mudada, quanto aos seus 

princípios filosóficos, políticos, pedagógicos e metodológicos, resultando na 

chamada educação escolar indígena diferenciada, que permite cada povo 

indígena definir e exercitar seus processos próprios de ensino-aprendizagem, 
o que está sendo gradativamente implementada. Os Distritos Sanitários 

Especiais Indígenas (DSEIs), ainda em construção e aperfeiçoamento, são 

outras conquistas relevantes da luta articulada do movimento indígena 

brasileiro. 

A educação escolar indígena no Brasil é um dos resultados das lutas, mas o País 

ainda precisa se desvencilhar de suas práticas monoculturais. A escola tem potência para 

tratar do tema interculturalidade, mas o assunto não se encerra nesse contexto: iniciá-lo 

significa englobar mais pessoas, e a responsabilidade é coletiva. 

A estrutura e a prática pedagógica nas escolas não indígenas e, mesmo na 

maioria das escolas indígenas do país, é um exemplo clássico desse 

conservadorismo, que ainda insiste em orientar sua visão e suas práticas a partir 

de uma comunidade imaginada de um Brasil monocultural e monolíngue. Falar 

de autonomia, autodeterminação ou autogoverno indígena no Brasil, ainda soa 

nos ouvidos dos militares, juízes, políticos, intelectuais e educadores como 

ameaça à soberania territorial do Estado-nação, enquanto no Canadá, nos 
Estados Unidos, no México, no Panamá, no Equador, no Peru, na Bolívia e em 

outros países vizinhos, tais conceitos fazem parte do vocabulário político 

cotidiano e das práticas concretas em políticas públicas. (LUCIANO, 2010, p. 

44). 

Por se tratar de uma educação diferenciada, é necessário dispor de recursos 

diversificados que atendam às diferentes realidades; caso contrário, teremos registros em 

documentos, mas a prática tomará outros rumos. 

Luciano (2010, p. 42) sugere que, 

Para que os estudantes indígenas não se distanciem dos processos societários 

dos seus povos, é necessário superar velhas práticas tutelares enraizadas nas 

instituições, nas pessoas, inclusive nas organizações indígenas e indigenistas 

que alimentam e reproduzem percepções e práticas políticas limitadas, 

contraditórias e equivocadas, no que tange [às] lideranças indígenas 

capacitadas, engajadas, ativas, críticas, competentes e, sobretudo, 

comprometidas com os processos de lutas dos seus povos. 



35 

 

A descolonização das mentes alimentadas pelos propósitos colonialistas seria um 

dos requisitos para se pensar conjuntamente, na prática, propostas que dialoguem, de 

forma respeitosa, com os interesses coletivos. 

O autor continua: 

Mas como fazer isso sem romper com os parceiros, aliados e assessores de 

longas datas ou como reduzir a dependência ou mesmo prescindir, em alguns 

casos, de especialistas exigidos ou impostos pelas políticas governamentais e 

privadas, considerando que essas assessorias e alianças continuam sendo 

fundamentais para a manutenção e ampliação dos direitos indígenas no Brasil. 

(LUCIANO, 2010, p. 42). 

Os questionamentos feitos pelo pesquisador são considerados em muitas 

realidades, em que parceiros da educação contribuem e até mesmo subvertem muitos 

modelos que operam de forma contraditória. 

O compromisso coletivo com o bem-estar da comunidade e com a preservação da 

cultura sempre foi preocupação dos povos indígenas. Esse movimentar-se constante de 

forma minimamente articulada demonstra, segundo Luciano (2007, p 128), que “Existem 

muitos movimentos indígenas, uma vez que cada aldeia, cada povo ou cada território 

indígena estabelece e desenvolve seu movimento de luta em defesa de seus direitos”. 

Apesar de, tanto na visão de Luciano quanto na de Daniel Munduruku, não haver 

em nível nacional um movimento indígena articulado, isso não anula as práticas diversas 

de grupos diferenciados em movimentos.   

Nos termos do movimento indígena organizado, trata-se da região no noroeste 

amazônico, onde foi formada a Federação das Organizações Indígenas do Rio Negro 

(FOIRN), que inspirou outras organizações locais que se somaram à União das Nações 

Indígenas (UNI) para conquista dos direitos constitucionais indígenas, onde outras 

organizações indígenas também se fortaleceram, para conquistar espaço na sociedade. 

(Yoshida, 2021, p. 6) 

Essa visão estratégica de articulação nacional, não anula nem reduz as particularidades 
e a diversidade de realidades socioculturais e políticas dos povos e comunidades 
indígenas em seus diferentes territórios; ao contrário, valoriza, torna visível e fortalece 
a pluralidade étnica, na medida em que articula de forma descentralizada, democrática, 
participativa e representativa os diferentes povos. (LUCIANO, 2007, p. 129). 

Essa definição de Luciano nos possibilita interpretar a interculturalidade entre os 

povos indígenas e tê-lo como um tema que ressalta a diversidade cultural das 



36 

 

comunidades indígenas. Além da convivência com as diferenças; buscam-se espaços de 

diálogo, respeito, valorização e aprendizado mútuo. 

Deste modo, o movimento indígena foi se constituindo, na sua diversidade 

como uma rede de pessoas (lideranças, assessores, aliados) e de organizações 

(associações, entidades) que estão em permanente alerta na defesa dos direitos 

indígenas, até mesmo em nível mundial, facilitado pelos meios de 

comunicação cada vez mais velozes e populares, como a internet e o telefone. 

(LUCIANO, 2007, p. 134). 

Historicamente marginalizados, desconsiderados em seus interesses e 

necessidades, os povos indígenas compreenderam que a articulação entre diferentes 

povos é determinante para o fortalecimento de suas lutas e seus interesses comuns. A 

perda de terras, a exploração de recursos naturais, desmatamento são fatores que 

contribuem fortemente para extinção desses povos. 

O movimento indígena se organiza a partir de duas perspectivas: Uma é a 

cosmológica, a partir das Pedagogias Indígenas, e a segunda é o movimento 

institucionalizado. 

Seguindo a perspectiva cosmológica princípios são vivenciados a partir das 

pedagogias indígenas que cultivam suas narrativas, os mitos e as práticas que explicam a 

origem do universo, da vida, dos seres humanos e de suas interações com a natureza. 

Ligada à sua visão de mundo, cada povo indígena possui sua própria cosmologia. 

As articulações do movimento indígena têm estreita relação com a luta por seus 

direitos, o reconhecimento cultural e político e com a preservação de territórios e modos 

de vida tradicionais, mas é necessário o diálogo entre as culturas, ou seja, a valorização 

das diferenças, tendo em vista uma convivência em que haja respeito e crescimento 

mútuo, e que tenha como base o conceito de interculturalidade, o qual é o termômetro 

indicativo dessas articulações e possibilita sua concretização. 

 

A interculturalidade parte do princípio de que as culturas, os grupos étnicos 

não podem ser caracterizados como universalmente iguais, mas de possibilitar 

o respeito a elas e suas particularidades que as diferenciam, não se sobrepondo 

umas às outras, mas reconhecendo seus lugares, seus espaços. (ALVES, 2017 

p. 169). 

 

Em outras palavras, é um constante exercitar, a partir da minha diferença, a 

acolhida aos diferentes, dando possibilidades, oferecendo respeito às particularidades em 

trânsito.  



37 

 

O conhecimento tradicional faz parte dessa abordagem pedagógica que valoriza 

esses saberes outros. Uma das características da pedagogia indígena é o aprendizado 

comunitário, pois toda a comunidade participa desse processo de aprendizagem, sendo 

participante das atividades do cotidiano. Aspectos relacionados à saúde, à agricultura, à 

biodiversidade, à espiritualidade, à organização social são temáticas abordadas nesse 

processo. 

Nos diálogos que tinham entre si quando estavam desenvolvendo seus afazeres 

ou em suas brincadeiras e circularidades, elas buscavam retomar questões 

importantes acontecidas no dia anterior, produziam em suas falas coletivas 

opiniões, discordâncias, pontuavam suas percepções. Na relação com seus 

pares, as crianças produziam-se e, ao mesmo tempo, produziam suas 

cosmovisões. (ALVES, 2017, p. 167). 

Alves, em sua tese de doutorado intitulada “O movimento indígena e a produção 

das identidades das crianças Arara-Karo (Pay Gap/RO)”, descreve as vivências das 

crianças, de forma que é possível visualizar o envolvimento delas na dinâmica da vida 

comunitária.  

Sem separar vida e educação, o processo de formação é compromisso de toda 

comunidade, é corresponsabilidade, uma vez que todos aprendem e ensinam, ao mesmo 

tempo, desde a realização de atividades práticas do cotidiano até aquelas que demandam 

um esforço maior  

O provérbio africano “Para educar uma criança, é preciso uma aldeia” nos faz 

pensar que a formação de uma criança é responsabilidade de um conjunto que vai além 

do seu núcleo familiar. O bem-estar e a continuidade da comunidade dependem da 

formação dessas crianças, que são consideradas parte importante de um todo, por isso 

seus comunitários as apoiam e encorajam, para que cresçam fortalecidas. 

Para as crianças, é o movimento indígena o grande responsável por uma 

educação mais específica para as comunidades nativas, e isso também se insere 

na formação de professores/as específicos para atuarem em suas escolas. Isso 

tudo é fruto do movimento indígena enquanto luta coletiva, sem individualizar 

os povos, mas reconhecendo que cada contexto exige uma escola, um currículo, 

uma prática. (ALVES, 2017, p. 52). 



38 

 

1.3 A REALIDADE DOS POVOS INDÍGENAS E AS AÇÕES DO CAPITALISMO  

O capitalismo apresenta a ideia do lucro, do consumo e do acúmulo de riquezas, 

onde as pessoas investem energia de forma desenfreada, enquanto se retiram direitos 

básicos dos cidadãos, sem adoção de ações sustentáveis, tornando-se uma ameaça à vida.  

De acordo com Canclini (1997 apud BARBERO, 1997, p. 261), a produção 

econômica indígena não é autossuficiente, mas também não é manipulada integralmente 

por um “capitalismo selvagem”. Então, a mestiçagem apresenta-se naturalmente como 

alternativa de sobrevivência a todos os povos que são potencialmente divergentes quanto 

às suas relações sociais, políticas, econômicas e culturais, no interior do sistema 

capitalista. 

Barbero (1997) alerta também para o fato de o consumo capitalista pressionar em 

direção a uma padronização geral dos produtos e dos gostos, fazendo com que os padrões 

desses objetos sejam renovados periodicamente. 

Nessa perspectiva, o artesanato produzido pelos indígenas nas aldeias apresenta 

certas semelhanças com a padronização capitalista. Padronização esta que facilita o 

acesso dos produtos indígenas por brancos, assim como facilita o acesso dos indígenas 

aos produtos dos brancos. Toda essa engrenagem visa o bem viver. 

Defino, a seguir, o conceito do bem viver, por entender que a escola está permeada 

de diferentes subjetividades, sendo desafiada, constantemente, a lidar com valores 

diversos. Em muitos casos, gasta-se muita energia na resolução de conflitos incitados por 

diferentes formas de compreender a dinâmica da vida. Como essas questões estão 

articuladas nas escolas de São Gabriel da Cachoeira? É possível cultivar a proposta do 

bem viver em meio à fluidez de identidades que atinge as escolas indígenas e de fronteiras? 

Tekoa é um termo utilizado em guarani para expressar: lugar bom de se viver. 

Diferentemente do conceito ocidental, a ideia, para os povos originários, propõe uma 

atitude de respeito com toda manifestação de vida, pois entende-se que nada é propriedade 

privada, sendo o mundo um bem coletivo, tendo-se o cuidado como fator determinante 

para uma vivência saudável e considerando-se as diversidades. 

Nessa perspectiva, busca-se o diálogo entre as culturas, sem que nenhuma ocupe 

posição de privilégio. O ser humano é convidado a participar da tecitura conjunta de uma 

relação global, sem dominação. Esse pensamento pode soar romântico, porém as 

constantes crises relacionadas à continuidade da vida do planeta nos apontam que 



39 

 

políticas de sobrevivência devem ser alimentadas para conter as ameaças que atingem a 

vida em suas diversas manifestações. 

Acosta (2019, p. 82-83) descreve a ideia que perpassa esse modelo, que integra o 

ser humano nesse conjunto, onde deve haver interações e cuidados: 

 

Com o Bem Viver, não se pretende negar o indivíduo, nem a diversidade dos 

indivíduos, muito menos a igualdade ou a liberdade. Pelo contrário. Trata-se 

de impulsionar uma vida em harmonia dos indivíduos em comunidade como 

parte da Natureza. […] O Bem Viver supõe uma visão holística e integradora 

do ser humano imerso na grande comunidade da Pacha Mama. Não se trata de 

‘viver melhor’, supondo diferenças que, no fim das contas, conduzem a que 

poucos vivam às custas do sacrifício de muitos. 

A terra, para os povos originários da América Latina, é considerada mãe, aquela 

que acolhe todos os filhos; logo, supõe-se uma relação recíproca de amor, proteção e 

fertilidade para com ela. Esses povos em geral privilegiam momentos celebrativos para 

festejar a natureza, como forma de agradecimento pela sua generosidade. 

Sobre o conceito do bem viver, Luciano, nascido na aldeia Yaquirana, no rio Içana, 

bacia do alto rio Negro, discorre, em seu artigo “História indígena no Brasil independente: 

da ameaça do desaparecimento ao protagonismo e cidadania diferenciada”: 

 

Cada povo também recebeu orientações, conhecimentos, tecnologias e regras 

para o bem viver pessoal e coletivo. O povo Baniwa, por exemplo, recebeu a 

técnica da zarabatana com uso de curare e do arco e flecha para suprir suas 

necessidades de alimentação por meio da caça e da pesca, além de vasto[s] 

conhecimentos sobre plantas medicinais, rituais de cura de doenças e de 

orientações sobre valores e práticas sociais de promoção da solidariedade, 

hospitalidade, partilha, coletividade, condições básicas para boa vivência 

pessoal e convivência familiar e comunitária. Os rituais de iniciação ou de 

passagem da infância para a vida adulta são processos pedagógicos muito 

efetivos para a transmissão desses princípios e valores (LUCIANO et al., 2022, 

p. 266). 

 

Percebe-se que esses princípios e valores repassados são tecidos coletivamente e 

em sintonia com o meio em que vivem. Os meios utilizados para sobrevivência não são 

agressivos e têm como objetivo suprir as necessidades do presente, evitando o acúmulo 

de bens, prática adotada pela sociedade capitalista — que submeteu e continua 

submetendo uma grande maioria a pagar alto preço pelos métodos que não preveem 

alternativas sustentáveis para o meio ambiente. 

Assim como Luciano, Rezende (2013, p. 203) apresenta como se dá a organização 

de sua comunidade: 



40 

 

 

Nossos saberes indígenas estão intimamente ligados com as vidas. Nossos avós 

nos ensinaram que nós pessoas humanas vivemos relacionando com muitas 

outras vidas: vida humana (outras etnias), vida do mundo que nos sustenta 

(terra, água, ar…), vida das florestas [gente-florestas], vida das águas, dos 

peixes [gente-peixes], gente pedras, etc. Tudo o que nos circunda e envolve 

são outras vidas dialogantes com seres humanos. 

 

Em contrapartida, Santos e Martins (2019, p. 45-46) apresentam as consequências 

de um saber que valoriza a produção, o consumo e o lucro em grande escala: 

Tudo está ligado: a crise alimentar, a crise ambiental, a crise energética, a 

especulação financeira sobre as commodities e recursos naturais, e a 

concentração de terras, a expansão desordenada da fronteira agrícola, a 

voracidade da exploração de recursos naturais, a escassez de água potável e a 

privatização da água, a violência no campo, a expulsão de população de suas 

terras ancestrais para abrir caminho a grandes estruturas e megaprojetos, as 

doenças induzidas pelo meio ambiente degradado, dramaticamente evidentes 

na incidência de cancro mais elevada em certas zonas rurais do que em zonas 

urbanas, os organismos geneticamente modificados, os consumos de 

agrotóxicos, etc. 

A sabedoria dos povos originários é um convite para pensarmos a construção de 

uma nova mentalidade, continuam Santos e Martins (2019, p. 47- 48): 

A sorte destes e de outros povos indígenas, afrodescendentes e camponeses em 

luta pela defesa dos seus territórios coletivos está firmemente ligada à do 

planeta como um todo, e convoca-nos a entender estas populações como vozes 

centrais e privilegiadas para pensarmos alternativas do mundo contemporâneo. 

O processo colonial e sua característica hegemônica nos moldou para a 

uniformidade, desconsiderando a pluralidade presente nos contextos em que transitamos 

e pelos quais somos afetados. O ser humano passa a dominar o espaço, tornando-se 

superior aos demais, impondo práticas predatórias. Segundo Krenak (2020, p. 9), “somos 

pragas do planeta, uma espécie de ameba gigante”. 

Referendando os fundamentos teóricos, é notório destacar que a Colonialidade 

implica a classificação e a reclassificação da população do planeta, em uma estrutura 

funcional para articular e administrar essas classificações, na definição de espaços para 

esses objetivos e em uma perspectiva epistemológica para conformar um significado de 

uma matriz de poder na qual canalizar uma nova produção de conhecimento. 

Colonialidade representa, apesar do fim do colonialismo, um padrão de poder que 

emergiu como resultado do colonialismo moderno, porém, ao invés de estar limitado a 

uma relação formal de poder entre os povos ou nações, refere-se à forma como o trabalho, 



41 

 

o conhecimento, a autoridade e as relações intersubjetivas se articulam entre si através do 

mercado capitalista mundial e da ideia de raça. (MALDONADO-TORRES, 2007, p. 131).  

Em outros termos, Aníbal Quijano destaca,  

(...) a estrutura colonial de poder produziu as discriminações sociais que 

posteriormente foram codificadas como “raciais”, “étnicas”, “antropológicas” 
ou “nacionais”, segundo os momentos, os agentes e as populações implicadas. 

Essas construções intersubjetivas produto da dominação colonial por parte dos 

europeus, foram inclusive assumidas como categorias (de pretensão “científica” 

e “objetiva”) de significação a-histórica, isto é, como fenômenos naturais e não 

da história do poder. Tal estrutura do poder foi e ainda é o marco a partir do 

qual operam as outras relações sociais, de tipo classista ou estamental. Com 

efeito, ao observarmos as linhas principais da exploração e da dominação 

social em escala global, as linhas matrizes do atual poder mundial, sua 

distribuição de recursos e de trabalho, entre a população do mundo, é 

impossível não ver que a vasta maioria dos explorados, dos dominados, dos 

discriminados são exatamente os membros das “raças”, das “etnias”, ou das 
“nações” em que foram categorizadas as populações colonizadas, no processo 

de formação desse poder mundial, da conquista da América em diante. 

(QUIJANO, 1992 p. 438) 

Há uma necessidade, por mais desconfortável e perturbadora que seja, de 

contactar esses estranhos, os Outros sujeitos advindos de outras culturas, com 

peculiaridades pertencentes somente a eles; até que sejam estabelecidos diálogos com o 

que nos causa estranheza. 

Estar total ou parcialmente “deslocado” em toda parte, não estar totalmente em 

lugar algum (ou seja, sem restrições e embargos, sem que alguns aspectos da 

pessoa se “sobressaiam” e sejam vistos por outras como estranhos), pode ser 

uma experiência desconfortável, por vezes perturbadora. (BAUMAN, 2005, p. 

19). 

Certamente, os estrangeiros concentrados nesses ambientes causam o choque da 

estranheza, provocando atritos internos em busca da normalização de tudo que instaurou 

desordem naquilo que, antes, demonstrava calmaria. “No admirável mundo novo das 

oportunidades fugazes e das seguranças frágeis, as identidades do estilo antigo, rígidas e 

inegociáveis, simplesmente não funcionam” (BAUMAN, 2005, p. 33). 

1.4 AS NOVAS PRÁTICAS PEDAGÓGICAS E SEUS DESAFIOS 

A sociedade convive com situações tensas, marcadas por crises que ameaçam 

nossa sobrevivência. Uma delas é a climática, caracterizada pelas mudanças bruscas e 

violentas, não deixando outra alternativa senão o cultivo de novas práticas relacionadas 

aos cuidados do todo. 



42 

 

Se o foco desta pesquisa é investigar práticas pedagógicas, de professores da 

realidade de São Gabriel, e a fim de tomá-las como possibilidades (entre outras) para 

pensarmos novas posturas, potencializando os contextos educacionais e gestando outras 

práticas educativas. 

A educação escolar indígena tem o direito constitucional de caminhar por uma 

perspectiva diferenciada, respeitando particularidades culturais. Mas ressalto a 

necessidade de se gestarem currículos mais plurais, tanto nas escolas indígenas como nas 

demais. 

Nesta expectativa, é notório mencionar que A Educação Escolar Indígena tem 

como fundamentos:  

1- “Multietnicidade, Pluralidade e Diversidade: as sociedades indígenas 

cultural e linguisticamente representam somas de experiências sociais 

diversificadas de elaborados saberes e criações, de arte, de música, de 

conhecimento, de filosofias, construídos ao longo de milênios pela pesquisa 

empírica, reflexão, criatividade e inteligência de seus membros Este é um 

processo contínuo pelo qual culturas e línguas são frutos de herança de 

gerações anteriores, mas estão sempre em (re)construção, (re)elaboração, 

(re)criação, desenvolvimento. O respeito ao direito à diferença é o principal 

recurso jurídico para a continuidade do processo de construção desse 

patrimônio vivo, renovado em seus conteúdos e possibilidades inestimáveis” 

(RCNEI, 2005, p. 22).  

2- “Educação e conhecimentos indígenas: Esse fundamento implica em pensar 

a escola a partir das concepções indígenas de mundo e do homem, e das formas 

de organização social, política, cultural, lazer e recreação, econômica e 

religiosa desses povos” (RCNEI, 2005, p. 22);  

3- “Autodeterminação: esse fundamento legitima que as sociedades indígenas 

têm o direito de decidirem seu destino, fazendo suas escolhas, elaborando e 

administrando autonomamente seus projetos de futuro, inclusive o contexto 

escolar” (RCNEI, 2005, p .23);  

4- “Comunidade educativa indígena: a escola não deve ser vista como o único 

lugar de aprendizado; também a comunidade possui sua sabedoria para ser 
comunicada, transmitida e distribuída por seus membros - são valores e 

mecanismos da educação tradicional dos povos. Essas formas de educação 

podem contribuir na formação de uma política educacional e de uma prática 

educacional adequadas, capazes de atender aos anseios, interesses e 

necessidades diárias da realidade atual” (RCNEI, 2005, p. 23).  

5- “Educação intercultural, comunitária, específica e diferenciada: Todo 

projeto escolar só será escola indígena se for pensado, planejado, construído e 

mantido pela vontade livre e consciente da comunidade indígena. O papel do 

Estado e de outras instituições de apoio deve ser de reconhecimento, incentivo 

e reforço para este projeto comunitário. Não se trata apenas de elaborar 

currículos, mas de permitir e oferecer condições necessárias para que a 

comunidade gere sua escola. A escola é um complemento do processo 
educativo próprio de cada comunidade indígena, e deve se constituir a partir 



43 

 

dos seus interesses. Deve possibilitar a participação da comunidade em todos 

os momentos: da escolha dos professores que vão lecionar, ao projeto 

pedagógico que vai ser desenvolvido, enfim, deve participar da construção da 

política educacional que será adotada” (RCNEI, 2005, p. 24).  

Segundo o RCNEI (2005), um dos pilares da Educação Escolar Indígena é a 

autonomia (pedagógica, financeira, política, etc.), para que as sociedades étnicas possam 

gerenciar seus conhecimentos próprios, associados aos conhecimentos da sociedade 

envolvente. Essa busca pela autonomia pedagógica, financeira e política obriga a 

comunidade a participar ativamente do processo político na cidade de São Gabriel da 

Cachoeira. Em minhas observações, este local se tornou ponto estratégico das Secretarias 

Municipais (educação, cultura, saúde, entre outras), para alavancar as políticas públicas 

com intenções político-partidárias.  

Servindo-se da autonomia das comunidades indígenas, algumas pessoas que 

detêm poder público acabam por explorar as comunidades, utilizando seus espaços, não 

no sentido de empoderá-las, mas de explorá-las e de apagar seus traços culturais. 

Muitos pesquisadores, inclusive do alto rio Negro, têm contribuído com suas 

reflexões – entre eles Gersem Luciano, baniwa, que, além de intelectual acadêmico, é 

uma liderança com expressiva atuação nos movimentos em prol da educação em âmbito 

nacional. Luciano (2007; 2010) aponta elementos necessários para uma educação 

emancipadora, que reflita sua história, apontando seus retrocessos e perspectivas. Já 

Justino Sarmento Rezende (2013; 2018), pesquisador tuyuka, com base em suas 

trajetórias de vida, reflete sobre a proposta intercultural, apresentando seu processo 

constante de construção. O antropólogo João Paulo Barreto (2021), tukano, é fundador 

do centro de medicina indígena Bahserikowi, localizado em Manaus, e, a partir de seus 

conhecimentos, promove cuidados com a saúde das pessoas. Todas essas iniciativas têm 

contribuído para o fortalecimento de conquistas comunitárias, bem como apontam 

direcionamentos para uma sociedade plural e inclusiva. 

Os docentes da cidade de São Gabriel são principalmente indígenas procedentes 

desses espaços até aqui descritos. Além disso, trabalham com os não indígenas, muitos 

dos quais religiosos, que atuam em escolas. O seu público, de maneira geral, também 

provém de realidades distintas. Suas relações são diretamente afetadas por essa condição, 

logo torna-se inevitável a busca por diálogos mesclados a partir das várias realidades. 

Certamente as trajetórias identitárias desses docentes, se constituídas na 

diversidade, forneceriam um primeiro indicativo de que suas práticas deveriam ter como 



44 

 

referência essas diferenças. Fundamentada em minha experiência como educadora 

quando atuei nesse contexto, vejo que, diante do panorama do público, torna-se quase 

impossível um trabalho que não dialogue com as diferenças. Caso contrário, seria uma 

experiência frustrante para educando/a e educador/a. 

Com esse trecho do pensamento, não é minha intenção direcionar a 

responsabilidade apenas para os educadores: sabemos que o processo de construção de 

uma escola não padronizada envolve muitos fatores. 

A padronização impõe limites à escola indígena. Por exemplo, quando dá ênfase 

para o cumprimento de metas externas, com avaliações fragmentadas e distantes da 

realidade dos estudantes. Antônio Carlos Seizer da Silva, indígena da etnia terena, em sua 

dissertação de mestrado intitulada “Educação escolar indígena na aldeia Bananal: prática 

e utopia”, relata o não avanço em relação às políticas inclusivas quando destaca: “Com 

isso se verifica uma homogeneização curricular, não avançando o currículo em relação [à] 

‘diferença’ tão marcada nos discursos efetuados em direção [à] escola-extensão inserida 

na aldeia Bananal” (SILVA, 2009, p. 75). 

A não viabilização de currículos que questionem as práticas hegemônicas é uma 

forma de silenciar inúmeras manifestações presentes nas escolas. Sobre o silenciamento 

de grupos, Santos e Martins (2019, p. 47) discorrem que 

[a] ideia do tempo linear produz uma desqualificação e invisibilização de 

formas de existência tidas como atrasadas ou fora do tempo (moderno), 

promovendo a marginalização das culturas e ontologias que mais 

persuasivamente se opõem ao desenvolvimento ou a desenvolvimentos 

alternativos, aproximando-nos do imperativo das alternativas ao 

desenvolvimento. 

Os povos originários no pensamento ocidental sempre foram considerados como 

um atraso para o desenvolvimento e, em torno disso, muitos estereótipos foram reforçados, 

ao serem rotulados a partir de termos preconceituosos utilizados com muita frequência 

no contexto do Brasil.   

Diante da concepção eurocêntrica, os povos originários procuram romper com o 

paradigma autoritário e centralizador. Nesse contexto, cada comunidade ou povo indígena 

possui seus modos próprios de organização social, política, econômica e jurídica. Não 

existe um modelo único. Mesmo numa comunidade ou povo, às vezes existem várias 

formas de organização social, de acordo com as regras de parentesco, faixas etárias, 

gênero, especialidades, famílias extensas e alianças políticas. As organizações 



45 

 

tradicionais seguem orientações e regras de funcionamento, de relações e de controle 

social a partir das tradições de cada povo. Isso permite às organizações tradicionais serem 

mais dinâmicas, plurais, descentralizadas, transparentes, ágeis e flexíveis. 

Esta tese foi escrita em um momento em que a luta pela democracia se tornou 

indispensável para aqueles que defendem a vida em suas diferentes formas de se 

manifestar. Não é possível omitir-se em situações de agressão e desrespeito, nas quais 

presenciamos a morte lenta e, na maioria das vezes, encomendada ou planejada, porque, 

na concepção capitalista que visa o lucro, não importa a forma como essas ações são 

articuladas. 

O genocídio em massa provocado pela pandemia, um extermínio dos povos 

originários, negros, crianças, entre outros, nos coloca em uma situação desconfortável e 

que merece ser repensada com urgência. Nossa sobrevivência depende do cuidado com a 

casa comum (FRANCISCO, 2015); caso contrário, poderemos sofrer eliminação em 

massa. 

Sobre a luta contra o aquecimento global e a devastação ambiental, Boaventura 

de Sousa Santos e Bruno Sena Martins enfatizam que 

[o] modelo neodesenvolvimentista inscreve-se numa [concepção] de progresso 

que tem na devastação ambiental uma das suas consequências mais fatais. As 

locomotivas de mineração, de petróleo, do gás natural, da fronteira agrícola 

são cada vez mais potentes e tudo o que lhes surge no caminho e impede o 
trajeto tende a ser trucidado enquanto obstáculo ao desenvolvimento. De tão 

atrativas, estas locomotivas são exímias em transformar os sinais cada vez mais 

perturbadores do imenso débito ambiental e social que criam num custo 

inevitável do “progresso” (SANTOS; MARTINS, 2019, p. 43). 

Adotar práticas do bem viver em pequenos espaços é um ensaio necessário para a 

formação de cidadãos com uma consciência coletiva e com abertura para apropriação de 

outros saberes, diversos. 

Enquanto educadora, enfatizo a necessidade da desconstrução do currículo 

monocultural. Segundo Santiago, Akkari e Marques (2013, p. 24), “a adoção de uma 

perspectiva intercultural pode repercutir no cotidiano das instituições educacionais, 

favorecendo o diálogo entre as diferenças e problematizando discursos que essencializam 

as identidades”. Os autores seguem: 

O contexto do interculturalismo no Brasil coloca-nos diante do desafio sobre 

como deve ser essa experiência, acarretando a necessidade de uma revisão 

criteriosa da forma pela qual o Brasil e suas culturas têm sido representados na 

escola e na universidade (SANTIAGO; AKKARI; MARQUES, 2013, p. 25). 



46 

 

Há uma necessidade de interrogar esse modelo piramidal que organiza e agrupa 

os indivíduos de acordo com seus perfis, estabelecendo privilégios para determinados 

grupos e marginalizando outros. Geralmente não nos preocupamos em buscar maiores 

elementos de quem somos e, com certa facilidade, nos encaixamos onde acreditamos ser 

nosso lugar, porque isso, de certa forma, já está estabelecido, e obedecemos. 

Os livros didáticos contribuem, mas é preciso ir além, buscar em outras fontes. 

Por exemplo, na história oral contada pelos anciãos, um diferencial na formação daqueles 

que usufruíram e continuam utilizando esse recurso. Essa é uma forma de incluir no 

processo de ensino outras estratégias e espaços, além da sala de aula: dar liberdade, sem 

silenciar os sujeitos em suas individualidades. 

A perspectiva intercultural impõe radicais mudanças na organização do currículo 

e do planejamento escolar. 

Essa abordagem se refere a uma aprendizagem significativa, social e 

culturalmente situada, que promove uma proposta dialógica e de encontro entre 

membros de culturas diferentes, possibilitando atitudes que desenvolvam 

sentimentos positivos em relação à diversidade étnica, cultural e linguística. 

(PINEDA, 2009 apud SANTIAGO; AKKARI; MARQUES, 2013, p. 27-28). 

Nesse sentido, Bell Hooks, em sua obra “Ensinando Pensamento Crítico” (2020, 

p. 70), relata, fundamentada em suas experiências em sala de aula, pistas visando uma 

pedagogia engajada: “Quanto mais diversa a sala, maior a probabilidade de haver 

diferentes níveis de conhecimento e, por consequência, os professores não podem se valer 

de uma base de conhecimento compartilhado para construir a comunidade”. 

Essa temática, envolvida de muita complexidade, ao mesmo tempo de muita 

relevância, sinaliza que, em numerosos espaços escolares, educadores buscam vias 

alternativas, subvertem o que se tornou habitual ou corriqueiro, aparentemente inofensivo, 

mas que tatua em seus indivíduos marcas profundas e definitivas. 

Por mais que a tendência enquanto sociedade seja padronizar pessoas, 

pensamentos e grupos, mediante suas ações e práticas, tendo por objetivo dominar, 

manipular e estabelecer diretrizes de controle, essas identidades estão expostas em regras, 

normas, documentos que estão legíveis em toda a nossa sociedade constituída. Bell Hooks 

(2020, p. 48) adverte que, ao “transformar a educação em ferramenta de colonização em 

massa, a cultura do dominador basicamente transformou a sala de aula em um lugar sem 

integridade”. 



47 

 

Partindo da ideia de que o conhecimento é um processo em construção e 

reconstrução, a “ecologia dos saberes” propõe descentralizar verdades impostas ao longo 

dos processos colonizadores, além de trazer para o diálogo e para a negociação outros 

saberes que permitam pensar possibilidades para uma sociedade com práticas que 

promovam os direitos básicos e fundamentais do ser humano. Candau (2016), com 

contribuições relevantes nessa temática, aponta que: 

A ecologia dos saberes constitui, assim, um componente fundamental para a 

educação intercultural. Convém destacar que, para tal, colocar-se do outro lado 

da linha abissal, visibilizar saberes até hoje negados pela sociedade em geral e, 

particularmente, pela escola, próprios dos grupos socioculturais invisibilizados 

e subalternizados, constitui uma tarefa prioritária, sem a qual não será possível 

uma ecologia de saberes, o que supõe confrontar a monocultura da ciência 

moderna. Exige reconhecer uma pluralidade de conhecimentos heterogêneos, 

um dos quais é a ciência moderna (CANDAU, 2016, p. 26). 

Reconhecer os saberes negados é uma necessidade. Caso contrário, a 

“colonialidade do poder” continuará operando com sua lógica excludente. Referindo-se à 

educação escolar indígena, Nascimento argumenta que 

[os] povos indígenas, ao recontextualizarem a escola como espaço 

epistemológico e político norteado pelo uso da língua materna e pelo respeito 

aos processos próprios de aprendizagem, campos cognitivos e cosmológicos 

de construção de sentidos e significados, insurgem-se e apontam a necessidade 

de construir novos aportes teóricos e pedagogia(s) que deem visibilidade a 

outras lógicas epistêmicas locais produzidas pela “colonialidade do poder”, as 

quais são diferentes da lógica dominante ocidental. Desconsiderar as crianças 

– principalmente as crianças indígenas – como produtoras de saberes faz parte 

do projeto de hierarquização das inteligências, da cognição e do conhecimento 

(NASCIMENTO, 2012, p. 157). 

Entendo a formação de professores como uma das alternativas para potencializar 

os espaços educativos, sem interferência da lógica ocidental dominante, mesclando os 

diferentes saberes nos ambientes formativos. As licenciaturas nem sempre preparam 

visando essa totalidade e, no chão da escola, esses profissionais são sufocados por 

demandas do cotidiano escolar, abandonando sua formação, que deveria ser continuada, 

mas é deixada “em modo off”.  

Com esse processo de participação indígena no protagonismo intelectual na 

elaboração de um curso específico de licenciatura, hoje é uma realidade gestada desde 

2005, pela Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização e diversidade e a Secretaria 

de Ensino Superior, o MEC lançou o edital do Programa de apoio à formação Superior e 

Licenciaturas indígenas, como possibilidade de financiamentos para as IES públicas. 



48 

 

A UFAM participou do edital, tendo proposta aprovada no Eixo dois, com o 

projeto de elaboração do Curso de Licenciatura Específica para formação de professores 

indígenas, neste caso específico Mura. 

A proposta foi elaborada em um processo participativo que incluiu ouvir a 

comunidade, indo às aldeias, reunindo a população indígena destas para 

discutir/debater/construir o projeto de formação que a ela interessava. Desse modo, a 

construção desse projeto de Formação Mura foi feita com a participação intensa das 

lideranças e das comunidades indígenas e com os fóruns de formação continuada, sendo 

os canais de participação das comunidades, possibilitando o diálogo entre as necessidades 

das comunidades, as aspirações frente à escolarização dos seus professores. (SILVA; 

HORTA, 2010). 

Destacam-se aqui três momentos fortes dessa participação: a realização do 

diagnóstico, a discussão e definição de uma política linguística, além da definição de 

critérios para o ingresso no curso. 

Tardif (2000, p. 7) enfatiza a importância de o profissional colocar-se em busca 

de novos conhecimentos, a fim de adotar práticas mais flexíveis: 

Esses conhecimentos exigem também autonomia e discernimento por parte dos 

profissionais, ou seja, não se trata somente de conhecimentos técnicos 

padronizados cujos modos operatórios são codificados e conhecidos de 

antemão, por exemplo, em forma de rotinas, de procedimentos ou mesmo de 
receitas. Ao contrário, os conhecimentos profissionais exigem sempre uma 

parcela de improvisação e de adaptação a situações novas e únicas que exigem 

do profissional reflexão e discernimento para que possa não só compreender o 

problema como também organizar e esclarecer os objetivos almejados e os 

meios a serem usados para atingi-los. 

Em outras palavras, as práticas adotadas pelos profissionais não devem ser 

estabelecidas com intransigência, tecnicismo ou rigidez, mas guiar-se por caminhos 

flexíveis, com aberturas para imprevistos e mudanças necessárias. 

Bell hooks (2020, p. 39) afirma: 

A pedagogia engajada enfatiza a participação mútua, porque é o movimento de 

ideias, trocadas entre todas as pessoas, que constrói um relacionamento de 

trabalho relevante entre todas e todos na sala de aula. Esse processo ajuda a 

estabelecer a integridade do professor e, simultaneamente, incentiva os 

estudantes a trabalharem com integridade. 



49 

 

Buscando fundamentar as pedagogias do século XXI segundo a crítica de Georg 

Simmel ao modelo de sociedade moderna, que focou no consumo, reduzindo a capacidade 

humana de ter uma vivência pautada na plenitude, Silva (2023) argumenta que 

A pedagogia seguiu semelhante tendência ao reduzir a escola à aula e reduzir 

a aula à fragmentação dos conhecimentos e sua apresentação. A maior parte 
das pedagogias vigentes no último século perderam sua vitalidade, na razão 

em que se mostraram incapazes de questionar sua sociedade e expandir a 

consciência humana a fim de compreender mais e melhor sua vida (SILVA, 

2023, p. 31). 

A meu ver, a citação acima retrata a realidade de muitas escolas, com fortes 

tendências à redução, à fragmentação de seu papel, deixando sua principal função, que é 

promover a aprendizagem e dar qualidade à vida. 

Essa educação mais específica, luta dos povos originários, tem sido exercitada em 

várias realidades das quais os professores participam e com as quais colaboram nas 

formações que objetivam elaborar metodologias ou caminhos que impulsionem e 

direcionem novos passos que correspondam atender as comunidades, escolas, onde os 

indígenas estejam inseridos. No seguimento constitutivo da tese, segue os caminhos 

teóricos e metodológicos da pesquisa. 

  



50 

 

2 O CAMINHO TEÓRICO-METODOLÓGICO DA PESQUISA 

2.1 ESCOLAS DE FRONTEIRAS AMAZÔNICAS E PRÁTICAS DOCENTES: 

PERSPECTIVAS DE ANÁLISE 

 

A decisão de criar e ampliar os canais de participação no processo educativo é 

uma decisão política, como são políticas as opções por uma determinada pedagogia, por 

determinados objetivos, por determinado método ou conteúdo programático. Não há 

neutralidade nessas opções, pois a educação não é neutra. 

O termo escolas de fronteiras, a mim, particularmente, sugere um pensar amplo, 

bastante aberto, e com inúmeras interpretações. São pensamentos sem fronteiras que me 

invadem e me levam a uma reflexão que abrange desde as memórias de meu processo 

pessoal num desses contextos (o qual já descrevi no início desta tese), até as ideias cuja 

profundidade ainda não compreendemos devido à sua complexidade. 

E como pensar escolas inseridas nesse contexto? Quais as suas vantagens e 

desvantagens? Como são organizados seus currículos? Como são articuladas as práticas 

educativas de docentes inseridos nesse contexto, e como são constituídas as suas 

identidades? Quais as particularidades do seu público? Como se estabelecem ali as 

relações e os diálogos? 

Weschenfelder, Oliveira e Fabris (2022, p. 674-675) afirmam que  

 

A perspectiva crítica mostra que não basta um programa nacional para 

compreender de outros modos o espaço de fronteira; é preciso desenvolver um 

olhar hipercrítico a partir de cada cenário, considerando historicamente as 
narrativas, as relações de poder estabelecidas e o protagonismo dos diferentes 

grupos que constroem os territórios fronteiriços. Ao mesmo tempo, os 

programas alicerçados em uma política nacional de educação para as escolas e 

regiões de fronteiras são importantes e ajudariam a dar continuidade às ações 

produzidas nesses espaços, desde que criados em perspectivas que não 

subtraiam as diferenças. 

 

É crucial, nesse contexto, mencionar com maior precisão a importância das 

escolas de fronteiras. Nesse cenário, a escola, quando inserida nas aldeias, caracteriza–se 

como um espaço de fronteira que envolve embates e tensões. Por um lado, há necessidade 

de uma profunda reflexão pautada no que Tubino (2005) chama de “interculturalidade 

funcional”, que reproduz a cultura hegemônica, impondo um modelo de escola aos 

moldes da sociedade colonizadora. 



51 

 

A escola, como outras fronteiras, é um espaço transitável, de cruzamento de 

perspectivas que marcam o processo de construção das diferenças. Nesse sentido, estamos 

de acordo com Pesavento (2002, p. 37), quando diz que “se a fronteira cultural é trânsito 

e passagem, que ultrapassa os próprios limites que fixa, ela proporciona o surgimento de 

algo novo e diferente, possibilitado pela situação exemplar do contato, da troca, da 

mistura cultural e étnica”. Assim, a referida escola domesticada, enquanto espaço 

ressignificado, constitui um cenário de defesa do território indígena.  

Como já se expôs, o município de São Gabriel da Cachoeira, local da pesquisa, 

situa-se no estado do Amazonas, faz fronteira com a Colômbia e a Venezuela, no extremo 

Noroeste do Brasil. Conforme o documento que orienta a gestão dessa grande região, 

(Plano de Gestão 2021, p. 22), “atualmente, dos cerca de 23 milhões de hectares de rios 

e florestas que formam o território socioambiental do rio Negro, 65% [são constituídos] 

por Terras Indígenas reconhecidas e Unidades de Conservação”. Sua população é 

composta em sua maioria por indígenas de diversas etnias. 

Por situar-se em um espaço bastante estratégico, o município representa uma 

escolha potente para a discussão da tese, já que esta intenciona apresentar características 

particulares da escolarização na região de fronteira, bem como da constituição das 

identidades e práticas educativas dos docentes que atuam naquele contexto – marcado por 

um trânsito intenso de identidades, e onde a instabilidade é uma condição inevitável. 

No entanto, não se sugere que seja um território pacífico, em que os fluxos são 

calmos, simétricos e as diferenças convivem afetuosamente. Ao contrário, conforme 

Tassinari (2001), como lugar de fronteira é também local de embate, do conflito, da 

discórdia, do choque, da contestação. Fala-se em interstício e entremeio porque revela ou 

ressalta as diferenças e as assimetrias, especialmente, identitárias e também potencializa 

o seu cruzamento. Assim, podemos pensar no sujeito fronteiriço como aquele que está em 

trânsito: 

[...] as distinções entre categorias étnicas não dependem da ausência de 

mobilidade, contato e informação, mas implicam efetivamente processos de 

inclusão e de incorporação, através dos quais, apesar das mudanças de 

participação e pertencimento ao longo das histórias de vida individuais, estas 

distinções são mantidas (BARTH, 2000, p. 26). 

Nesse contexto, a escola pode ser considerada o espaço que possibilita o 

agenciamento dos professores ou intelectuais indígenas, entendidos como agentes 



52 

 

preparados para o diálogo com o Estado e a sociedade não-indígena, como defende 

Luciano (2016, p. 170). 

Tendo em vista o contexto de contato e conflito permanente, no que se refere às 

diferenças de perspectivas sociopolíticas entre indígenas e não-indígenas, os professores 

mediam essas relações, construindo projetos políticos e étnicos, que visam subverter a 

colonização epistêmica estatal, sobretudo, em seus agenciamentos na escola. 

A tabela a seguir apresenta as terras indígenas do rio Negro e a sua situação quanto 

ao reconhecimento. 

Tabela 1: Terras Indígenas do Rio Negro 

Terra Indígena 

(TI) 
Extensão em hectares Situação jurídica 

Alto Rio Negro 8.026.994,80 Homologada em 1998 

Médio Rio Negro I 1.808.390,85 Homologada em 1998 

Médio Rio Negro II 317.610,47 Homologada em 1998 

Rio Apapóris 108.258,82 Homologada em 1998 

Rio Téa 415.433,93 Homologada em 1998 

Balaio 261.400,24 Homologada em 2009 

Uneiuxi (com ampliação) 553.125,69 Declarada em 2006 

Cué-Cué Marabitanas 788.826,94 Declarada em 2013 

Jurubaxi-Téa 1.212.199,98 Declarada em 2017 

Fonte: Plano de Gestão (2021, p. 22). 
 

O Plano de Gestão Indígena do Alto e Médio Rio Negro, documento também 

chamado de “PGTA Wasu”, apresenta a complexa formação da região ecológica e cultural 

mais ampla onde está São Gabriel da Cachoeira: 

A região do Noroeste Amazônico é drenada pelo curso alto e médio [do] rio 

Negro, que recebe águas de inúmeros rios e igarapés, dentre os quais se 

destacam o Uaupés (e seus afluentes Tiquié e Papuri), Içana (e seu afluente 

Ayari), Curicuriari, Marié e Xié. Estende-se por quatro municípios do estado 

do Amazonas: São Gabriel da Cachoeira, no alto rio Negro; Santa Isabel do rio 

Negro, no médio rio Negro; Barcelos, no médio e baixo rio Negro; e Japurá, 

na bacia do rio Japurá/Apapóris, mais ao Sul. [A] oeste e [a] norte a região faz 
fronteira com a Colômbia e com a Venezuela, respectivamente. (Plano de 

Gestão, 2021, p. 22). 

Os Yanomami têm seus territórios adjacentes à maior parte dessa fronteira 

venezuelana, e são vizinhos de terras indígenas do complexo do rio Negro, como Balaio 



53 

 

e Cué-Cué Marabitanas; mas estão vinculados a outro sistema sociocultural, mesmo 

relacionando-se com pessoas das cidades de São Gabriel e Santa Isabel do Rio Negro. 

Em relação à interação com a Colômbia, o Plano de Gestão (2021, p. 23) a 

descreve da seguinte forma: 

 

Já a fronteira do lado Colombiano é inteiramente habitada por povos das 

mesmas famílias linguísticas e grupos étnicos que vivem do lado brasileiro: 

são parentes e cunhados que vivem dos dois lados da fronteira. Assim, apesar 

das fronteiras terem se sobreposto às territorialidades tradicionais, o que 
dividiu os povos indígenas em duas nações, a identidade cultural e a gestão 

ancestral desses territórios são, de fato, fronteiriças. 

 

São Gabriel, principal centro urbano regional, conta atualmente com um transitar 

intenso de indígenas que se deslocam de suas comunidades impulsionados por vários 

motivos: estudo, busca de benefícios, inserção no mercado de trabalho, entre outros. Além 

de São Gabriel, outros povoamentos como Iauaretê, Pari Cachoeira e Taracuá, maiores 

em extensão e com numerosa população, apresentam aparências mais urbanas. 

Ao redor desses centros microrregionais, vão se formando novas “comunidades”, 

chamadas periurbanas, para onde se deslocam famílias emigradas dos territórios mais 

remotos. Estes ficam a muitos dias de distância dos povoamentos urbanizados, 

demandando custosas viagens fluviais. Nos aldeamentos periurbanos, as famílias mantêm 

as bases do modo de vida tradicional, mas vivendo num raio de maior proximidade dos 

serviços urbanos, pois podem alcançá-los mediante curtas viagens de rabeta. 

Dentro desse contexto urbano e periurbano, estão especialmente localizadas as 

escolas participantes da pesquisa. Pressupõe-se, assim, que seus sujeitos sejam marcados 

por intensa diferença e articulem suas convivências entre fronteiras acentuadas. 

García Canclini (2019, p. 29) destaca, de fato, “as fronteiras entre países e as 

grandes cidades como contextos que condicionam os formatos, os estilos e as 

contradições específicas da hibridização”. 

As fronteiras rígidas estabelecidas pelos Estados modernos se tornam porosas. 

Poucas culturas podem ser agora descritas como unidades estáveis, com limites 
precisos baseados na ocupação de um território delimitado. Mas essa 

multiplicação de oportunidades para hibridizar-se não implica indeterminação, 

nem liberdade irrestrita (GARCÍA CANCLINI, 2019, p. 29). 

O processo de constituição de identidades é então marcado pela fluidez, pela 

instabilidade, pelo dinamismo e por uma mobilidade que perpassa as vivências dos 

sujeitos. Segundo Bauman (2005, p. 32), 



54 

 

É nisso que nós, habitantes do líquido mundo moderno, somos diferentes. 

Buscamos, construímos e mantemos as referências como nas de nossas 

identidades em movimento lutando para nos juntarmos aos grupos igualmente 

imóveis e velozes que procuramos, construímos e tentamos manter vivos por 

um momento, mas não por muito tempo. 

Em outras palavras, estamos constantemente atravessando um processo de 

ressignificações. Os povos indígenas vivenciam essa dinâmica dentro de seus contextos 

e nas relações que estabelecem fora de suas comunidades. 

Na apresentação das terras indígenas, percebemos a intensidade das diferenças, 

mas que, ao mesmo tempo, há uma busca por proximidade. Segundo Rozane Alves (2017, 

p. 178), 

O hibridismo acontece nas relações de poder, nas fronteiras, nas negociações e 

traduções e nos entre-lugares. Assim, para que seja possível compreender esse 

processo que marca nossas identidades, bem como atravessa as traduções 

culturais, devemos abdicar dos binarismos produzidos pelos discursos e 

narrativas pelos povos ora denominados de colonizadores. 

No Plano de Gestão (2021), onde se descrevem os municípios e os povos do rio 

Negro, é possível visualizar essa dinâmica de trocas, como no caso das populações 

Yanomami do Amazonas que se relacionam com o complexo cultural alto rio negrino, 

mesmo pertencendo a outros sistemas que direcionam suas organizações enquanto grupo. 

Apesar de manterem certa proximidade com os povos do rio Negro, sobretudo 

por meio das relações com as cidades de São Gabriel da Cachoeira e Santa 

Isabel do Rio Negro, fazem parte de outro grande sistema sociocultural e 

elaboraram, junto aos Yanomami e Yekuana residentes na porção roraimense 

da TI Yanomami, um Plano de Gestão próprio (Plano de Gestão, 2021, p. 23). 

Viver bem é o desejo de todo ser humano, porém os grupos são direcionados e 

adotam valores diferenciados.  

2.2 A ESCOLHA DO CAMPO INVESTIGATIVO 

A escolha do campo investigativo para esta pesquisa não foi difícil: já era um 

sonho desde 2012, quando comecei a atuar como educadora e missionária em São Gabriel, 

onde fiquei até 2014. Depois de uma intensa e desafiadora vivência naquele contexto, 

passei a me interrogar com frequência sobre minha atuação como educadora no cenário 

amazônico. 



55 

 

Outro elemento predominante nesse fervilhar de reflexões foi meu desejo de 

reafirmar minhas raízes indígenas, tão presentes em mim, mas camufladas ou 

apresentadas de maneira tímida em meu círculo familiar. 

Além dos elementos citados, existem outros que foram sendo tecidos e formaram 

esta teia de reflexões em torno das minhas buscas. Ao longo da tese, esses pormenores 

emergiram, encaminhando um processo de pesquisa intimamente ligado às minhas 

experiências e vivências junto aos povos do alto rio Negro. 

Com efeito, segundo Backes (2005, p. 4), 

A escolha do campo empírico numa investigação é sempre muito importante e 

decisiva para o processo investigativo. Tal importância torna-se muito maior 

quando a proposta se encaminha no sentido de pensar o campo empírico e não 

simplesmente aplicar uma teoria. Nesse sentido, o campo empírico é central na 
tese. Ele é a própria tese. É por isso que uma pergunta é inevitável: Por que os 

estudantes dessa escola e não de outra? Penso que a resposta […] passa por 

razões pessoais e teóricas. 

As palavras de Backes exemplificam os motivos da minha escolha por esse campo; 

de fato, esta foi movida por razões tanto pessoais quanto teóricas, repassadas ao longo 

desta tese. 

De acordo com Vieira (2008, p. 24), “a metodologia é o coração do trabalho de 

pesquisa, pois é a partir dela que surge o desenvolvimento da pesquisa”. Trata-se de 

ajustar as lentes, manter o foco, para que não passem despercebidos elementos 

importantes para o estudo, inclusive aqueles não previstos e silenciosos. Minha intenção, 

neste ponto, é ser como uma artesã em trabalho contínuo, ciente das inesgotáveis 

possibilidades que o tema vai gerando e, portanto, tecendo, através das palavras, as 

experiências que irão emergindo no contexto escolhido. 

A pesquisa é de natureza qualitativa, em que a pesquisadora, em contato direto 

com seus sujeitos, busca compreender suas realidades a partir de elementos advindos das 

relações sociais, para, então, descrevê-los com densidade, ressaltando elementos que 

identificam suas práticas pedagógicas e levando em conta suas trajetórias, relações, 

atuação profissional e estratégias. 

Segundo as contribuições de Minayo (2017, p. 2),  

a pesquisa qualitativa, usando-se a linguagem de Kant, busca a intensidade do 

fenômeno, ou seja, trabalha muito menos preocupada com os aspectos que se 

repetem e muito mais atenta com sua dimensão sociocultural que se expressa 

por meio de crenças, valores, opiniões, representações, formas de relação, 

simbologias, usos, costumes, comportamentos e práticas. 



56 

 

Em outras palavras, a pesquisa qualitativa não discute fenômenos que apresentam 

certa estabilidade ou padronização, sendo representada por uma característica mais fluida, 

em movimento. Menga Lüdke (1988, p. 62) cita um artigo de Jill McCalla Vickers, 

socióloga canadense, intitulado  

Memórias de um exílio ontológico: as rebeliões metodológicas das pesquisas 

feministas: essa autora aponta algumas rebeliões necessárias à pesquisa. Entre 

outras: contra a descontextualização, contra o uso de linguagem para camuflar 

responsabilidades, por um questionamento dos termos objetividade, 

lineariedade, inevitabilidade e, muito especialmente, pela revelação das não 

questões, das questões que nem sequer chegaram a ser formuladas.  

Minha intenção de pesquisa segue esse modelo aberto apresentado no exemplo 

citado por Lüdke: frequentar os espaços da pesquisa tem a intenção de manter abertura 

aos imprevistos, às sugestões, dando possibilidade ao processo que será construído. Uma 

atitude a ser perseguida é abandonar a fixidez, as predeterminações que em muitos casos 

moldam nossos pensamentos e nossas formas de condução, gerando um processo fechado 

e tímido. 

Quanto ao método de pesquisa optou-se pela a observação participante que foi 

realizada em contacto direto, frequente e prolongado da investigadora, com os atores 

sociais, nos seus contextos culturais, sendo a própria investigadora instrumento de 

pesquisa. Requer a necessidade de eliminar deformações subjetivas para que possa haver 

a compreensão de fatos e de interações entre sujeitos em observação, no seu contexto. É 

por isso desejável que a investigadora possa ter adquirido treino nas suas habilidades e 

capacidades para utilizar a técnica. (Correia, 1999, p. 31, apud Monico, Valentim e Pereira, 

2017, p. 725) 

Sobre a dinâmica dessas relações sociais de pesquisa, Triviños (2006) expressa os 

constantes processos de ressignificação pelos quais seus sujeitos estão propensos por 

pertencerem a um grupo dinâmico. 

A práxis, ou a prática social, é unidade da teoria e da prática. É o mundo 

material social elaborado e organizado pelo ser humano no desenvolvimento 

de sua existência como ser racional. Esse mundo material social, ou conjunto 

de fenômenos materiais sociais, está em constante movimento, organizando-se 

e reorganizando-se perpetuamente. Na existência real o ser humano, como ser 

social, realiza uma atividade prática, objetiva, que está fora de sua consciência, 

e que visa a transformação da natureza, da sociedade. Este processo de 

mudanças fundamentais ou não, se realiza através dos seres humanos, das 

classes sociais, dos grupos e dos indivíduos. (TRIVIÑOS, 2006, p. 122). 



57 

 

Os povos originários, em seu modo de se organizarem como grupos, estabelecem 

diálogos voltados para suas boas vivências em comunidade, por entenderem que ajustes 

são necessários devido à dinamicidade das relações. Procuro dialogar com autores como 

Luciano, Rezende, Seizer, Barreto (pesquisadores indígenas e pertencentes a povos do 

alto rio Negro, exceto Seizer, do povo terena), bem como com Candau, (2016) Bauman, 

(2005) Boaventura (2019) e outros elencados ao longo da proposta e citados nas 

referências, todos engajados na discussão de uma proposta educacional intercultural. 

Lessa de Oliveira (2010) entende que a proximidade entre sujeito e objeto permite 

maiores possibilidades em torno daquilo que se pretende entender. 

O contato com o campo deve ser direto, tendo uma longa duração para que se 

possa melhor entender a vida do grupo pesquisado. Durante esse tempo, o 

estudioso pode utilizar algumas técnicas para obter um quadro mais completo 

do ambiente analisado. A abordagem etnográfica permite a combinação de 

técnicas como, por exemplo: a observação, a entrevista, a história de vida, a 

análise de documentos, vídeos, fotos, testes psicológicos, dentre outros. 

(OLIVEIRA, 2010, p. 5) 

Ademais, embora esta não seja uma pesquisa etnográfica, a atitude da etnografia 

certamente inspira seus procedimentos e enquadramentos. Segundo Oliveira (2013, p. 71), 

a etnografia pressupõe não uma coleta, mas sim uma construção dos dados, 

que se dá em meio ao processo intersubjetivo que se estabelece entre 

pesquisador e pesquisado. A etnografia demanda a capacidade de compreender 

o que os outros pensam sobre o mundo, sobre si mesmos e, por que não? sobre 

o pesquisador e o que ele está fazendo em campo. 

Nesse mesmo sentido, Ataídes, Oliveira e Silva (2021, p. 137) afirmam que  

Etnografia é uma maneira própria de operar, em que o pesquisador entra em 

contato com o universo de um grupo de pessoas não apenas para permanecer 

ali, mas para fazer uma relação de suas teorias com aquelas compartilhadas 
pelo grupo estudado para, a partir disso, encontrar um modelo novo de 

entendimento. 

Nessa perspectiva, mantenho-me bastante próxima à realidade pesquisada, o 

município de São Gabriel da Cachoeira, no Amazonas; cultivo uma ligação muito forte 

com as pessoas desde minha saída da região, no final de 2014. 

Realizei pelo menos quatro viagens a São Gabriel, depois de minha saída do 

município. Estive no primeiro semestre de 2023, em junho, com duração de uma semana, 

para conviver e iniciar os primeiros contatos necessários para o encaminhamento desta 

pesquisa. Na SEMEC (Secretaria Municipal de Educação), fui recebida pelo secretário – 



58 

 

o indígena Isaías Benjamin, do povo baniwa – que de imediato aceitou a proposta, 

ressaltando sua relevância para o município. Em seguida, formalizando o aceite, o 

secretário assinou o documento que autoriza minha entrada no campo (Anexo A). 

Na oportunidade, solicitei, da pessoa responsável pelo Censo Escolar do 

Município, dados sobre as escolas que compõem a rede municipal de ensino. 

Retornar a esses espaços, desta vez como pesquisadora, provocou sentimentos 

diversos, como a gratidão por ser acolhida e ver reconhecida a minha contribuição 

anterior como educadora em um desses ambientes; além da responsabilidade, cuidado e 

respeito com os sujeitos participantes; e da sensibilidade para ver e ouvir o que não está 

explícito. 

2.3 DIÁRIO DE CAMPO: COTIDIANO E BREVE RECORTE SOBRE OS 

RELATOS DE PROFESSORES 

O diário de campo me permitiu documentar observações feitas em campo, 

questões específicas do contexto indígena, comportamentos e interações dos participantes. 

Esses registros são fundamentais para relembrar situações que me fizeram chegar neste 

momento. Antes de narrar os procedimentos, quero compartilhar alguns momentos com 

os leitores desta tese, para isso, faço um breve relato de viagem e dos dias que 

antecederam o início formal da pesquisa. Foram marcados por encontros, apresentações 

culturais, já que estávamos na semana dedicada aos povos originários. 

Neste cenário do campo investigativo é notório mencionar que a investigadora 

procura atender a um dos pressupostos fundamentais da observação, a saber: a 

convivência da investigadora com a pessoa ou grupo em estudo proporciona condições 

privilegiadas para que o processo de observação seja conduzido de modo a possibilitar 

um entendimento genuíno dos fatos, que de outra forma não nos seria possível. Admite-

se, ainda, que a experiência direta da observadora com o grupo em observação seja capaz 

de revelar a significação, a um nível mais profundo, de episódios, comportamentos e 

atitudes que, apenas investigados de um ponto de vista exterior, poderiam permanecer 

obscurecidos ou até mesmo inatingíveis, caso a investigadora  não viesse a estabelecer 

condições de análise da complexidade das relações sociais ou de padrões de interação, 

que apenas poderiam ser quantificados ou antecipados mediante Observação Participante 

(Brandão, 1984; Warnick & Lininger, 1975). "A observadorA participa da vida diária das 

pessoas em estudo, tanto abertamente no papel de pesquisadora, como assumindo papéis 



59 

 

disfarçados, observando fatos que acontecem, escutando o que é dito e questionando as 

pessoas ao longo de um período de tempo." (Becker & Geer, 1960; Trauth & O'Connor, 

2000 Apud Monico, Valentim e Pereira, 2017). 

Com muitas expectativas cheguei no dia 16 de abril de 2024 a São Gabriel da 

Cachoeira, no Amazonas. Aliás, na noite que antecedeu minha viagem, fui tomada por 

muita ansiedade, preocupada com a metodologia, as perguntas, as formas de abordagem 

e, claro, se já estava com todo o material necessário na bagagem. 

Mesmo com as preocupações mencionadas, uma alegria me invadia o coração por 

ter a oportunidade de retornar a esse lugar tão marcante em minha vida... Trouxe comigo, 

em meu pensamento, meu orientador e o grupo de orientandos a que pertenço; com 

certeza, todos sintonizados e desejosos de estar comigo fisicamente. 

Fiz alguns registros fotográficos em solo e quando estávamos próximos ao pouso 

na área em torno do aeroporto. A câmera do celular captou as águas pretas do imenso rio 

Negro, agitadas e com rastros recentes de rabetas (pequenas embarcações utilizadas pelos 

moradores da região) que diariamente percorrem essas águas, as estradas que conduzem 

seus habitantes para seus destinos diversos. 

Na descida foram capturadas a imagem da floresta fechada que circunda toda a 

região, algumas casas e a ilha situada próxima à comunidade Tapajós. A alguns 

quilômetros, está localizada uma das escolas onde realizei a pesquisa.  

 

Figura 1: Imagem da floresta

 
Fonte: Registro da pesquisadora (2024). 



60 

 

Na Figura 1, são perceptíveis sinais de vida tanto na floresta, como nas águas. Em 

cada detalhe, percebe-se a unidade desse povo com o todo em sua volta. As trilhas 

formadas na mata, o espaço das casas, bem como o movimento das águas que abraçam as 

pedras e se debatem nelas, formando um eco, um canto que invade o espaço, trazem 

mensagens ora positivas, ora questionadoras para os habitantes dessa ilha. 

No dia seguinte à minha chegada, 17 de abril, juntamente com uma professora da 

rede municipal de São Gabriel, realizamos um levantamento das possíveis escolas a serem 

pesquisadas. Destaco a liberdade a mim concedida, assim como me senti bastante livre 

para adentrar nesses espaços, sempre bem acolhida pelas gestoras e professoras (es) nos 

primeiros contatos. 

A semana antecedeu dia 19 de abril, data em que celebramos e reforçamos nossa 

conexão junto aos povos originários que muito nos ensinam a partir de sua resistência. 

No município é feriado, com muitas programações nas escolas e comunidades e muitos 

eventos no ginásio da sede. A população participa incansavelmente levando para esses 

espaços: suas danças, comidas, bebidas, línguas e, de modo especial, a alegria em poder 

reafirmar sua presença resistente em seus territórios. Existem muitas fotografias dessa 

semana comemorativa, porém, como minha pesquisa é realizada em escolas, escolho uma 

imagem de um desses espaços para registro nesta tese. 

 

Figura 2: Povos Originários

 

Fonte: Reginaldo Bruno Garcia (Semana dos povos originários, 2024). 

 



61 

 

A Figura 2 acima mostra a escola indígena Duraka Kapuamu, uma das unidades 

onde realizei a pesquisa e que será apresentada de forma detalhada no capítulo 5. Na 

imagem, observam-se alunos e professores de diversas etnias da comunidade que 

realizam apresentação cultural pela semana dos povos originários.  

Passo a apresentar, a partir de agora de forma um pouco mais detalhada, o 

panorama dessas escolas citadas e seu quadro de professores, os quais fizeram parte do 

meu cotidiano nesse período de um mês, prazo proposto para estada em campo que, no 

entanto, se estendeu por mais 20 dias. 

 

Quadro 1: Identificação dos professores participantes da pesquisa 

Docente/Povo Idade Graduação Gênero Disciplina que 

Ministra 

Tucano (1)   52 Ciências Naturais   M Educação Física (Ed. 

Infantil) 

Tariano (1)   45 Normal Superior e 

Matemática 

  M Educação Física (Ed. 

Infantil) 

Tucano (2)   54 Normal Superior e 

Geografia 

  F Regente da turma (Ed. 

Infantil) 

Tucano (3)   60 Normal Superior   F Regente da turma (Ed. 
Infantil) 

Baré (1) Não 

Informado 

Normal Superior   F Língua Nheengatu 

(Ed. Infantil) 

Tariano (2)   50 Ciências Biológicas   F Regente da turma (Ed. 

Infantil) 

Tucano (4)   58 Letras e Lit. 

Espanhola 

  M Língua Portuguesa e 

Espanhola. (Ens. 

Fundamental 6º ao 9º) 

Piratapuia (1)   42 Magistério Indígena 

III 

  M Educação Física (Ens. 

Fundamental 6º ano 

9º) 

Tucano (5)   35 Geografia 

(Cursando) 

  M História (Ens. 

Fundamental 6º ao 9º) 

Tucano (6) 

 

  46 Matemática   M Matemática e 

Ciências da Natureza 

(Ens. Fundamental 6º 

ano 9º) 

Tariana (3) Não 
Informado 

Língua Espanhola   F Regente da turma- 1º 
ano (Séries iniciais) 

Tucano (7)   33 Pedagogia   F Regente da turma- 2º 

ano (Séries iniciais) 

- Não 

Informado 

Não Informado   F Regente da Turma 

(Ed. Infantil) 

- Não 

Informado 

Não Informado   F Regente da turma (Ed. 

Infantil) 

Baniwa (1)   49  Magistério 

Indígena 

  F Informado Nheengatu (Ens. 

Fundamental (6º ao 

9º) 

Fonte: Arquivo da Pesquisadora (2024). 

 



62 

 

O quadro acima descrito tem como intenção trazer informações básicas sobre os 

docentes que participaram da pesquisa, como: etnia/povo a que pertence; idade; 

graduação, gênero e disciplina que ministrava no período em que a pesquisa se realizou 

naquele contexto. 

Cada etnia é representada por uma cor: o povo Tucano pela cor vermelha, 

totalizando 7 professores, 4 homens e 3 mulheres; o povo Tariano pela cor verde, totaliza 

3 professores, sendo 2 mulheres e 1 homem; o povo Piratapuia pela cor roxa, sendo um 

professor; o povo Baniwa pela cor azul, uma professora; o povo Baré pela cor amarela, 1 

professora. Além disso, 2 professoras participaram da pesquisa, mas não devolveram o 

pequeno questionário, mesmo depois de vários pedidos, mesmo identificando essa 

narrativa faz parte do processo da pesquisa. 

As narrativas exercem uma importante função para os povos originários, pois são 

uma ferramenta que favorece enfoque nos elementos fundamentais para estudo e 

preservação de suas culturas, memórias e saberes ancestrais. Através da oralidade se dá a 

sua transmissão, e cada geração exerce o papel de ensinar, orientar e fortalecer os vínculos 

comunitários, além de explicar os diversos fenômenos e a relação entre ser humano e 

meio ambiente.  

Em campo percebi que, nas conversas informais com professores e comunitários 

em geral, surgiram elementos que não constavam em suas escritas e, por esse motivo, 

optei por investir mais em suas narrativas. 

  



63 

 

3 PROCEDIMENTOS PARA OBTENÇÃO DE INFORMAÇÕES 

 

Para a obtenção de dados e desenvolvimento da pesquisa em busca de informações 

sobre as trajetórias pessoais e profissionais de professores, realizei observações em sala 

de aula, em atividades extraclasse e em momentos informais; um breve questionário para 

recolher informações como: nome, idade, etnia, formação; rodas de conversa com 

assuntos relacionados à escola. Além disso, produzi imagens fotográficas da região e das 

situações pesquisadas para permitir uma melhor visualização da realidade, o que 

contribuiu para a construção de dados, a fim de ilustrar a tese. A mobilização de cada uma 

dessas ferramentas está detalhada no final deste capítulo. Os professores participantes da 

pesquisa assinaram um termo de consentimento (Anexo B) elaborado pela pesquisadora. 

A utilização de distintos meios disponíveis no campo teórico-metodológico 

procurou responder à pergunta da tese: Como se configuram as práticas pedagógicas 

presentes nas narrativas dos docentes indígenas em escolas de São Gabriel da Cachoeira-

AM? A questão requer as abordagens qualitativas expostas, de inspiração etnográfica. 

A opção por observação, roda de conversa, conversas individuais e registro de 

imagens se deu pela flexibilidade de aplicação desses formatos, pois possibilitam que a 

conversa flua de maneira natural, sem necessidade de prender-se a um roteiro estabelecido. 

Afinal, exercitar a empatia é um elemento necessário, que merece ser destacado 

para quem busca uma aproximação com o Outro. A meta era adentrar o espaço do Outro 

de maneira respeitosa, estimulando uma experiência entre iguais, sem amarras e com 

muita liberdade entre as partes. 

O interesse da pesquisadora não foi pautar exclusivamente a produção de dados, 

no entanto foi necessário preparar esse campo com muito respeito àquele sujeito que 

esteve diante da investigadora, com preciosas informações, a serem observadas desde 

seus interstícios. 

Nesse sentido, pisar no território do Outro, lugar sagrado, requer de nós, 

pesquisadores(as), humildade, para adentrarmos esse espaço sem repetir a dinâmica 

hierárquica. 

A tendência cartesiana e colonizada, muito bem moldada pelo projeto excludente, 

tirou de nós o direito de ouvir e sentir o Outro como pessoa. Com certa facilidade, 

aprendemos a fazer seleção de pessoas e grupos e, nesse processo, assumimos máscaras 

para ocupar o lugar do colonizador. 



64 

 

Acredito ser importante mencionar, na metodologia, minhas inquietações ao 

adentrar o campo de pesquisa. A questão era que, nesse tempo em que residi no município 

da pesquisa, criei laços intensos de respeito, de cumplicidade e até de certo apego com os 

anciãos, pelo fato de serem muito cuidadosos; com as mulheres, que me ensinaram a 

exercitar a paciência na confecção de arranjos com recursos da natureza; e também com 

os professores(as) e alunos(as), com quem cultivei amizades preciosas, de modo especial 

os alunos das turmas de 9º ano e EJA (Educação de Jovens e Adultos), nas quais lecionei. 

Minha pergunta era: Até que ponto a intensidade dessas amizades poderia 

interferir positiva ou negativamente no processo de investigação, visto que alguns desses 

professores(as) estavam presentes nas escolas participantes da pesquisa? Por outro lado, 

como a presença desse público é fluida naquele contexto, é óbvio que outros sujeitos 

também já transitavam nesse cenário. 

No decorrer da pesquisa, potencializei o diálogo através de uma outra rica 

ferramenta, que é a roda de conversa ou, em outras acepções teóricas, o grupo focal. 

Cadeiras de espaguetes dispostas em círculo, ou em meia lua, no terreiro de 

uma casa de alpendre alto, as pessoas mais velhas sentadas nas cadeiras e os 

mais novos no chão, a ouvir os “causos” contados, vividos e revividos. Era 

assim que as histórias iam sendo passadas de geração em geração, era assim 

que os vizinhos se conheciam e criavam laços que duravam anos, era assim 

que os mais novos forjavam sua cultura, sua identidade, era assim... (MOURA 

LIMA, 2015, p. 2). 

Foi dessa forma, utilizando a roda de conversa, que meus avós, tias, mãe e algumas 

vezes meu pai nos introduziram ao conhecimento daquilo que era próprio de suas 

realidades. Atualmente reconheço a potência dessa metodologia, porque, além de 

aproximar as pessoas, dificilmente esquecemos o que se aprende nesses momentos. 

Minayo e Costa (2018, p. 14) assim definem o recurso metodológico da “roda de 

conversa” enquanto grupo focal: 

 

O termo focal assinala que se trata de um encontro para aprofundamento em 

algum tema (o foco), para o qual a lente do pesquisador está apontada. O 

pressuposto metodológico é o valor da interação, da troca de opiniões entre os 

participantes quando a reflexão de um pode influenciar o outro, provocar 

controvérsias ou permitir o aprofundamento de uma reflexão. A ideia é 

explorar e mapear consensos e dissensos sobre o tema em questão. 

Ainda sobre a roda de conversa, que é fundamental para a construção do respeito 

na coletividade, destaca-se que ela oportuniza falas e escutas que permitem o 



65 

 

reconhecimento dos sujeitos, além de potencializar discussões de assuntos pertinentes ao 

grupo em questão. Segundo Freire, a formação de educadores deve apontar caminhos que 

estimulem os educandos a falarem: 

No processo de fala e da escuta a disciplina do silêncio a ser assumido com 

rigor e a seu tempo pelos sujeitos que falam e escutam é um “sine qua” da 
comunicação dialógica. O primeiro sinal de que o sujeito que fala sabe escutar 

é a demonstração de sua capacidade de controlar não só a necessidade de dizer 

a sua palavra, que é um direito, mas também o gosto pessoal, profundamente 

respeitável, de expressá-la (FREIRE, 1996, p. 116). 

Desde que fiz a opção por atuar na Educação, busquei fundamentos nas práticas 

do educador Paulo Freire, que foram marcadas por elementos tão necessários no processo 

de construção de conhecimento, mas em muitos casos esquecidos no cotidiano de 

diversos ambientes escolares. Como metodologia, a roda de conversa está sempre 

presente em minhas aulas, em todas as turmas, para que todos os educandos tenham 

oportunidade de falar.  Nesses momentos é que os conheço um pouco mais, e me coloco 

nesse círculo para também ser apreciada sem as inúmeras roupagens que nos afastam de 

nossos interlocutores. 

A roda de conversa é, dentro da pesquisa narrativa, uma forma de coleta de 

dados em que o pesquisador se insere como sujeito da pesquisa pela 

participação na conversa e, ao mesmo tempo, produz dados para discussão.  É, 

na verdade, um instrumento que permite a partilha de experiências e o 

desenvolvimento de reflexões sobre as práticas educativas dos sujeitos, em um 

processo mediado pela interação com os pares, mediante diálogos internos, e, 

ainda, no silêncio observador e reflexivo. (MOURA E LIMA, 2015, p. 2). 

De 2017 a 2019, lecionei em turmas do 6º ano do ensino fundamental na cidade 

amazonense de Iranduba, bem perto de Manaus. Minha designação para essas classes foi 

a meu pedido, por terem sido elas os sujeitos de minha pesquisa de mestrado. Depois, 

decidi continuar atuando com alunos nessa faixa etária. 

Com essas turmas aprendi a flexibilizar minha postura e minhas práticas 

educativas. Quanto mais agia com naturalidade e leveza, mais sentia que íamos nos 

transformando como grupo, e cada turma possibilitava diferentes dinâmicas. Assim, a 

roda de conversa estreitou nossa comunicação. 

Freire (1996) continua: 

Escutar é obviamente algo que vai além da possibilidade auditiva de cada um. 

Escutar, no sentido aqui discutido, significa a disponibilidade permanente por 
parte do sujeito que escuta para a abertura à fala do outro, ao gesto do outro, 



66 

 

às diferenças do outro. Isto não quer dizer, evidentemente, que escutar exija de 

quem realmente escuta sua redução ao outro que fala. Isto não seria escuta, 

mas auto-anulação (FREIRE, 1996, p. 119). 

Nos três anos em que atuei no município de São Gabriel, percebi e participei de 

momentos de muita expressão, coletividade e descontração, em que a conversa circulava 

no conjunto; por isso acredito ser possível utilizar a roda de conversa como um dos meios 

para potencializar a dinâmica da pesquisa. 

A observação do campo investigativo também em seus micro-lugares é 

fundamental para a compreensão do todo. Realizei observação em sala de aula, em 

atividades extraclasse e em momentos informais dos profissionais docentes. Spink (2008) 

apresenta esses espaços de nível micro como potencializadores de processos sociais e 

formação identitária: 

Os micro-lugares e seus diferentes horizontes são produtos e produtores de 

vários processos sociais e identitários: nós, eles, os temas a serem debatidos, 

com quem conversamos, como e onde vivemos. Denso, o cotidiano se compõe 

de milhares de micro-lugares; não é um contexto eventual ou um ambiente 
visto como pano de fundo. Os micro-lugares, tal como os lugares, somos nós; 

somos nós que os construímos e continuamos fazendo numa tarefa coletiva 

permanente e sem fim. (SPINK, 2008, p. 71). 

Nem sempre os diferentes horizontes podem ser captados nesses micro-lugares. 

Entretanto, mesmo nessa imponderabilidade, há riqueza: segundo Spink (2008, p. 71), 

“Virar as costas para o cotidiano é abrir mão da possibilidade de uma inserção mais 

caótica no mundo das ações sociais; uma inserção ordinária e corriqueira – diferente 

daquela do especialista e do observador imparcial”. 

Finalmente, um último recurso potente que foi utilizado foi a câmera fotográfica, 

com a intenção de captar detalhes pertinentes, mas que, em algum momento, passam 

despercebidos. As contribuições teóricas de Monteiro (2006, p. 12) defendem que: 

 

A fotografia é um recorte do real. Primeiramente, um corte no fluxo do tempo 

real, o congelamento de um instante separado da sucessão dos acontecimentos. 

Em segundo lugar, ele é um fragmento escolhido pelo fotógrafo pela seleção 

do tema, dos sujeitos, do entorno, do enquadramento, do sentido, da 

luminosidade, da forma, etc. Em terceiro lugar, transforma o tridimensional em 

bidimensional, reduz a gama das cores e simula a profundidade do campo de 

visão. Ela é também uma convenção do olhar herdada do Renascimento e da 

pintura, que é necessário apreender para ver. A câmera fotográfica capta mais 

e menos do que o nosso olho pode ver. 



67 

 

Nesse caso, a câmera foi utilizada para apresentar aos leitores parte do município 

de São Gabriel e de forma mais específica as escolas, as atividades e os sujeitos 

envolvidos na pesquisa. 

Fischman e Cruder (2003) mencionam que “Na matriz do visual também está 

inscrito aquilo que existe e não pode ser visto, através de quais lentes o visível e o invisível 

se tomam inteligíveis, e o lugar espacial e temporal do observável e do observador, todos 

estes aspectos que determinam o que está ali para ser visto e não visto”.  

Tais ferramentas metodológicas foram utilizadas, com a preocupação de preservar 

a privacidade dos participantes da pesquisa, com a intenção apenas de produzir dados.  

Utilizei nomes das etnias para identificar os professores, com o intuito de dar 

visibilidade aos diferentes povos; os recursos tecnológicos para não expor rostos, de 

modo especial das crianças nas fotos. Estas foram empregadas com o objetivo de ilustrar 

a realidade pesquisada, sobretudo para os leitores que não a conhecem. 

Entreguei perguntas impressas em um pequeno questionário, em busca de 

informações, mas também porque queria obter deles, por escrito, alguns dados 

particulares como: nome, etnia, idade, disciplina que ministra, formação acadêmica etc., 

conforme consta no questionário a seguir (item 3.1.1). 

Antes de receber as questões, os participantes previamente assinaram um termo 

de consentimento livre e esclarecido (Anexo B). 

 

3.1 ROTEIROS DE CAMPO 

Quadro 2: Encaminhamentos para as rodas de conversas com professores 

Rodas de conversa 
Escolas urbanas 

participantes 

Escolas periurbanas 

participantes 

Participantes em cada 

roda de conversa 

1 em cada escola. 1 escola 1 escola 05 a 10 pessoas 

TOTAL DE RODAS DE CONVERSA 02 

Fonte: Elaborado pela pesquisadora (2024). 

  



68 

 

3.1.1 Questionário para preenchimento e roda de conversa com professores 

Data: ....................... 

Nome: .....................................................................................  Idade: ................................ 

Naturalidade: ...................................... A qual povo pertence: .....................  

Sexo: .......................... 

Graduação e ano de conclusão: ......................................................................................... 

Tempo de atuação docente: ................................................................................................ 

Nome da escola em que atua: ........................................................................................... 

Tempo de atuação na escola atual: ................................................................................... 

Disciplina que ministra: ................................................................................................... 

(   ) Concursado   (  ) Processo seletivo   (  ) Outra opção: ............................................... 

 

1. Como foi a sua formação para atuar como educador? Conte de forma resumida sua 

trajetória formativa. (Quem ou o que te marcou?) 

2. Como se transformou no professor que é hoje? (Aprendizados enquanto aluno, ou na 

faculdade, ou na carreira) 

3. Você se sente preparado/a para atuar em escolas de São Gabriel? Por quê? 

4. Quais recursos educativos são utilizados em suas aulas? 

5. Como você planeja suas aulas? Além da sala de aula, quais outros espaços costumam 

utilizar? 

6. Quais elementos leva em conta para planejar suas aulas? E os conteúdos, como são 

selecionados? 

7. Já atuou em outras escolas além das situadas no contexto urbano de São Gabriel? Quais? 

Onde ficavam situadas? E como compara as duas realidades, daqui e de lá? 

3.1.2 Encaminhamentos para as rodas de conversa com familiares 

Quadro 3: Encaminhamentos para as rodas de conversas com familiares 

Rodas de conversa 
Escolas urbanas 

participantes 

Escolas periurbanas 

participantes 

Participantes em cada 

roda de conversa 

1 em cada escola. 1 escola 1 escola 5 a 8 pessoas 

TOTAL DE RODAS DE CONVERSA 1 

Fonte: Elaborado pela pesquisadora (2024). 



69 

 

Com o auxílio dos professores na divulgação, realizei 1 rodas de conversas com 

familiares, uma em cada escola envolvida, acomodando de 5 a 8 pessoas, com o objetivo 

de facilitar a manifestação de todos (Quadro 3). 

Foi feita uma lista de presença para coleta dos nomes das pessoas presentes. 

Inicialmente realizou-se uma dinâmica com os grupos a fim de buscar mais aproximação 

com o público, descontraindo-o para que o processo acontecesse o mais natural possível. 

A seguir, exponho as questões elaboradas para esse momento. 

1. Quais atividades desenvolvidas vocês consideram importantes? 

2. Vocês dariam alguma sugestão para os professores em relação aos seus trabalhos? 

 

OBS: As rodas de conversas aconteceram em um horário determinado na escola 

Tiago Montalvo com professores e familiares; já na escola Duraka, não conseguimos 

estabelecer horário específico para esse momento, as conversas com os professores e 

familiares se deram nos momentos em que estávamos na casa da farinha em mutirão para 

a sua preparação, nos ensaios da novena, na sala dos professores e na visita às famílias da 

comunidade. 

Referendando a importância das rodas de conversas junto aos sujeitos da pesquisa, 

é notório destacar que os professores que se sentem energizados pelo carinho das crianças, 

pois percebem pureza nas relações tecidas no ambiente escolar. O projeto cultural 

realizado com certa frequência nas comunidades distantes da sede contribuiu para o 

fortalecimento de questões relacionadas à cultura, segundo os relatos de uma educadora: 

“as crianças precisam conhecer as comidas, artesanatos, as pinturas e perceber que a 

cidade  cresceu com a vinda dos Venezuelanos e Colombianos – a cidade está intercultural, 

os alunos que nos alegram, seria bom o ensino da língua Tukano na escola; temos que 

aprender na realidade de cada comunidade; a educação depende de nós”. Para o ensino 

de outras línguas, além da portuguesa, segundo as contribuições dos sujeitos da pesquisa, 

uma professora foi indicada para o ensino da língua Nheengatu, pela qual as crianças 

demonstram interesse e da qual já pronunciam palavras. Essas conversas aparecem de 

forma detalhada nas apresentações de cada escola, no capítulo 5. 

  



70 

 

4 CARACTERIZAÇÃO DO TERRITÓRIO DE SÃO GABRIEL DA CACHOEIRA-

AM 

Neste capítulo tento descrever o território de São Gabriel da Cachoeira-AM. Por 

ser um município de grande extensão, utilizo imagens e parto de pesquisas de 

antropólogos com intuito de aproximar o leitor dessa realidade e de suas particularidades. 

4.1 CONTEXTOS DA EDUCAÇÃO ESCOLAR URBANA E PERIURBANA DE 

SÃO GABRIEL DA CACHOEIRA 

Descrever São Gabriel é algo que defino como uma missão desafiadora. A 

antropologia ocupa uma posição especial desde os primeiros relatos sobre a região e, 

atualmente, antropólogos indígenas, muitos deles oriundos daquela realidade, descrevem, 

a partir de suas trajetórias, como eram articulados os processos de convivência nesse 

ambiente marcado por especificidades. 

Como a tese trata da educação escolar nessa região predominantemente indígena, 

mais adiante trouxe relatos do antropólogo Justino Sarmento Rezende, indígena tuyuka, 

que muito colaborou para o andamento deste trabalho a partir de suas experiências. 

Além de Rezende, trouxe para discussão outros autores indígenas, para dialogar 

com os demais teóricos, cumprindo a proposta desta tese que discute a interculturalidade. 

As primeiras notícias trazidas ao mundo do branco sobre a existência da bacia 

do rio Negro ocorreram no século XVI, a partir dos relatos dos viajantes 

europeus. Fontes históricas desse século, como os relatos de Philip von Hutten 

e Hernán Pérez de Quesada (1538-1541), que realizaram uma viagem pelo rio 

Orinoco, desde a costa atlântica, à procura do El Dourado – uma terra rica em 

ouro cujo centro supostamente ficaria na Serra Parimá –, já apontavam a 

existência do rio Uaupés, afluente superior do rio Negro. (FOIRN; ISA, 2006, 

p. 73). 

Na etnografia recente, um expoente é Stephen Hugh-Jones, antropólogo da 

Inglaterra, cujo desejo de estudar os indígenas da América do Sul despertou muito cedo. 

Realizou emblemáticos estudos no rio Uaupés juntamente com sua esposa, Christine 

Hugh-Jones. Sua primeira viagem aconteceu em 1971 entre os Barasana da região do 

Uaupés colombiano. 

Em entrevista concedida a Lasmar e Gordon (2015, p. 632-633), Hugh-Jones 

apresenta sua visão sobre a moderna abordagem etnográfica dos povos indígenas 

amazônicos, e sobre a importância estratégica das sociedades do alto rio Negro para se 

compreender a complexidade da região mais ampla: 



71 

 

Vou dizer como vejo o estado da etnografia amazônica atualmente. Imagine 

que você está estudando as ilhas britânicas depois de uma guerra nuclear, 

depois de uma bomba cair em Londres. Então você vai fazer etnografia na 

Escócia, no País de Gales, na Cornualha, ou seja, em lugares vazios, selvagens 

e periféricos. Você certamente não terá uma ideia muito clara do que foi a 
civilização britânica, estudando pessoas das terras altas da Escócia e do País 

de Gales. Acho que as generalizações sobre a Amazônia não levam em 

consideração a história. Pensemos na cerâmica marajoara e de Santarém. É 

óbvio que aquela cerâmica é produto de uma divisão especializada do trabalho, 

de sociedades estratificadas e que foram capazes de manter diferenciações 

sofisticadas. Eu suspeito – não tenho qualquer prova, mas tenho uma intuição 

– de que algumas características das sociedades do noroeste amazônico podem 

fazer-nos vislumbrar o que eram essas outras sociedades amazônicas no 

passado. Esses grandes temas sempre estiveram subjacentes ao meu trabalho, 

por exemplo, quando escrevi sobre sociedades de casa (Hugh-Jones & Carsten, 

1995) e sobre cultura material. Se pretendemos entender a Amazônia como 
fenômeno histórico complexo, temos que levar essas questões a sério. Por isso 

estou muito interessado em buscar as diferenças e similaridades entre os casos 

dos Jê do Brasil central e dos Tukano orientais do noroeste amazônico, porque 

nenhum dos dois se encaixa no modelo-padrão amazônico. Do mesmo modo 

que o alto Xingu não se encaixa. Em última análise, uma vasta área, que inclui 

um grande número de populações indígenas, não se deixa enquadrar pela visão 

dominante, por assim dizer (LASMAR; GORDON, 2015, p. 628). 

Nesse trecho, nota-se a sua percepção das singularidades dos povos da região, que 

poderiam ser enquadradas a partir de outras visões de forma generalizada, devido à sua 

complexidade. Compreender a história desses povos considerando suas particularidades, 

sem apenas fazer encaixes no modelo padrão, é estar ciente da diversidade que constitui 

a região e respeitá-la.  

O município de São Gabriel da Cachoeira tinha uma população, em 2022, segundo 

dados do IBGE (Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística), de 51.795  habitantes. Sua 

população é formada predominantemente por 23 povos indígenas, sendo eles: Baniwa, 

Nadob, Baré, Warekena, Arapaço, Barasana, Desana, Karapanã, Koripako, Kubeo, 

Makuna, Mirity-tapuya, Piratapuya, Siriano, Tariana, Tukano, Tuyuka, Wanana, Tatuyo, 

Taiwano, Yuriti, Hupda, Yanomami. Localizado na fronteira com a Colômbia e a 

Venezuela, no extremo noroeste do Brasil, na região conhecida como “Cabeça do 

Cachorro”, o município aparece no mapa com a forma semelhante à da cabeça do animal, 

conforme podemos observar na Figura 3. 

 



72 

 

Figura 3: Limites de São Gabriel, no formato da “Cabeça do Cachorro”

 
Fonte: São Gabriel da Cachoeira (2023). 

 

O extenso território banhado pelo rio Negro e seus tributários é uma das regiões 

mais diversas e preservadas da Amazônia. Desde seus cursos mais baixos até 

as regiões de cabeceiras, o rio Negro e seus inúmeros afluentes são habitados 

por uma diversidade de povos indígenas que há pelo menos 3 mil anos 

manejam esse ambiente e suas florestas de solos ácidos. Os povos indígenas 

desenvolveram, ao longo de milênios de ocupação, formas sofisticadas de 

adaptação a esse território e contribuíram com a formação das paisagens e da 

biodiversidade da região, por meio de saberes e práticas de manejo (Plano de 

Gestão, 2021, p. 21). 

Ribeiro (1995), em sua obra “Os índios das águas pretas”, discute o sistema de 

agricultura tradicional e trocas culturais. Em relação às técnicas de pesca, por exemplo, a 

autora menciona que: 

A técnica de captura de peixes varia segundo o nicho do sistema hídrico e a 

época do ano em que é efetuada. A pesca na beira do rio é feita à noite com 

facho, lanterna, puçá, jereré e azagaia e, a partir de 1979, com malhadeiras, 

então introduzidas à maneira de arrastão. Pescam-se peixes que dormem junto 

à praia. Entre outros, arraia, pacú, cuiú-cuiú, piranha, matrinxã, pirandira, 

piaba e mandi (RIBEIRO, 1995, p. 174). 

Os vinte e três povos indígenas que convivem na região falam idiomas 

pertencentes a três famílias linguísticas distintas: Tukano Oriental, Arawak e Nadahup. E 

há ainda, no município e nas suas adjacências, os Yanomami das áreas de Maturacá e 

Marauiá, que, embora façam parte de outra tradição cultural, são vizinhos e se relacionam 

com os povos do rio Negro. Além desses idiomas citados, fala-se o nheengatu (do tronco 

Tupi), já que seu alcance histórico como Língua Geral Amazônica chegou até essa remota 

região, formando ali um número expressivo de falantes.  



73 

 

Figura 4: Vista das águas do rio Negro, com a Bela Adormecida ao fundo

 

Fonte: Miranda (2019). 

 

A Figura 4 mostra uma das montanhas da região, que forma o corpo de uma 

mulher deitada. Pode ser vista na praia central de São Gabriel e é localmente denominada 

como “A Bela Adormecida”.  

Nesse cenário, sobretudo na sede urbana cercada por um mosaico de Terras 

Indígenas (TIs), também transitam militares vindos de outros municípios e estados, com 

suas famílias, religiosos de várias congregações, além de comerciantes, pesquisadores e 

outros, interessados ou destinados a conviver nessa realidade. 

 

Figura 5: Centro comercial de São Gabriel no período da pandemia

 
Fonte: Paulo Desana/Dabakuri. Site Amazônia Real, 30 jun. 2020. 



74 

 

A Figura 5 acima mostra o centro comercial de São Gabriel da Cachoeira, no 

Amazonas, bastante frequentado no período pandêmico. As pessoas que aí transitam 

pertencem a diferentes povos, e essa diversidade de povos é um demonstrativo das 

inúmeras manifestações, identidades e diferenças que permeiam os contextos do 

município. Certamente a tendência de uma grande maioria seria classificá-los apenas 

como o grupo dos indígenas do alto rio Negro, esquecendo as particularidades de cada 

etnia. 

As línguas utilizadas são um dos exemplos de que particularidades são 

determinantes para uma comunicação assertiva. 

No alto e médio rio Negro existe uma grande riqueza cultural e lingüística, 

sendo faladas atualmente mais de vinte línguas, de quatro grandes famílias 

lingüísticas: TUKANO ORIENTAL, ARUAK, MAKU e YANOMAMI. 

Algumas delas, como o tukano e o baniwa, são usadas por alguns milhares de 

pessoas, e outras, como o tariana e o dow, são faladas por poucas dezenas. 

Freqüentemente […] falam várias línguas indígenas, além do português e do 

espanhol. Algumas etnias, ou partes delas, deixaram de falar suas línguas de 
origem, adotando outros idiomas indígenas, como é o caso dos Tariana no 

Uaupés, que atualmente falam tukano; ou dos TUKANO que foram para o 

médio rio Negro e adotaram o nheengatu (FOIRN; ISA, 2006, p. 29). 

A Figura 6 mostra a variedade de povos e línguas indígenas, demonstrando a 

complexidade das “fronteiras”. 

 

Figura 6: Povos e línguas indígenas do alto e médio rio Negro

 

Fonte: FOIRN; ISA (2006, p. 31). 



75 

 

São reconhecidas como línguas oficiais no município, além do português, quatro 

idiomas indígenas. Gonçalves (2018, p. 20) descreve: 

Em um caso inédito na federação brasileira, foram reconhecidas, como línguas 

oficiais no município, ao lado do português, três idiomas indígenas, após a 

aprovação da Lei Municipal 145, de 22 de novembro de 2002: o nheengatu, o 

Tukano e o Baniwa, línguas tradicionais faladas pela maioria dos habitantes do 

município, dos quais 74% são indígenas. 

Mais tarde, também o yanomami tornou-se o quarto idioma cooficial. Nesse ano 

de 2023, tivemos a publicação da primeira tradução da Constituição de 1988 a uma língua 

indígena, o nheengatu, numa versão feita por uma equipe de linguistas indígenas, muitos 

dos quais eram rionegrinos. Na ocasião de seu lançamento, a ministra Rosa Weber, do 

Supremo Tribunal Federal (STF), destacou que as línguas indígenas 

conseguiram sobreviver mesmo diante de sucessivos ataques desde o início do 

processo de colonização desse território, que já era casa de inúmeros povos 

indígenas antes de ser chamado de Brasil. Por isso, preservar e valorizar a 

diversidade linguística brasileira é fundamental para a construção de uma 

sociedade plural e inclusiva (LEÓN, 2023). 

Também nesse ano foram gestados projetos de formação de intérpretes indígenas 

para o acesso a direitos no nível municipal, em São Gabriel. As mudanças acompanharam 

outros recentes avanços no cenário nacional: por exemplo, já houve o reconhecimento da 

língua indígena para fins de proficiência em processos seletivos da UFSC (Universidade 

Federal de Santa Catarina), em 2021. 

O Conselho Universitário (CUn) da Universidade Federal de Santa Catarina 

(UFSC) aprovou a possibilidade de que línguas indígenas brasileiras possam 

ter equivalência com idiomas estrangeiros nos processos seletivos de ingresso 

aos programas de pós-graduação da Universidade. O texto estabelece que “para 

alunos indígenas brasileiros, falantes de português e uma língua indígena, a 
mesma poderá ser considerada como equivalente a idioma estrangeiro para fins 

de proficiência, mediante aprovação do Colegiado” (Conselho…, 2021). 

Observaremos, a seguir, os dados levantados na região a respeito dos meios 

utilizados pelas famílias para o sustento próprio, sobretudo a agricultura realizada para 

subsistência, e também a fim de comercializar produtos para obtenção de pequenos lucros. 

Trata-se do sistema agrícola tradicional dos povos do rio Negro. Segundo 

levantamento feito para o PGTA (Plano de Gestão Territorial e Ambiental) da região, 

“3.259 famílias (92% das famílias entrevistadas) têm roças e 3.294 famílias (93% 



76 

 

daquelas) pescam. A caça também é a atividade de cerca da metade (50%) das famílias 

participantes da pesquisa” (Plano de Gestão, 2021, p. 154). 

Dentre os produtos da roça apontados como mais frequentemente vendidos, 

tem-se a farinha, a banana, a farinha de tapioca, o beiju e o abacaxi. Aqui, o 

destaque maior é para a farinha, que, além de ser a base da produção agrícola 

tradicional, também desponta nas entrevistas como o produto mais vendido 

dentre os itens comercializados em todas as Terras Indígenas pesquisadas, 

sendo que 42% do total de famílias indígenas entrevistadas declararam vender 

farinha de mandioca na própria comunidade, na comunidade vizinha, na cidade 

ou em outro local, por preços variando entre R$ 70 e R$ 100 por lata (Plano de 

Gestão, 2021, p. 155). 

As famílias indígenas, mesmo as que residem na sede urbana, cultivam suas roças 

em localidades afastadas da moradia, “por buscarem espaços férteis e que produzam mais 

variedades de frutos” (Catiana Menezes, jovem da etnia tukano, em conversa informal, 

antes do início da pesquisa). O trajeto de suas residências até as roças é feito caminhando, 

ou de rabeta (pequena embarcação) quando há necessidade de navegar pelos rios. 

As famílias possuem espaços próprios para a preparação da farinha, base alimentar 

dos povos da região. Cozinhas são construídas anexas às casas para essa finalidade, onde 

se manejam ferramentas como raladores, tipitis, bacias, e o “grande forno” (chapa de 

metal com bordas baixas, medindo 1 metro ou mais de diâmetro, suspensa sobre o fogo à 

lenha, onde se torra a farinha e se assa o beiju. Este acompanha o principal prato servido 

na região, a quinhapira (caldo de peixe com muita pimenta). 

 

Figura 7: Roça de mandioca Mõpoea: agricultoras com aturás

 

Fonte: Cabalzar (2012, p. 18). 

 



77 

 

A Figura 7 mostra mulheres indígenas em um roçado, cada uma com seu aturá 

(cesto de palha para facilitar a colheita e o transporte, de modo especial, da mandioca). 

Entre os principais frutos colhidos nas roças e quintais estão o açaí, a pupunha, o 

tucumã, o cubiu, o ingá, o cupuaçu. Os comércios existentes na sede urbana, devido aos 

preços elevados das chamadas “estivas” (produtos industrializados, vindos de Manaus 

nas balsas), inviabilizam o acesso aos produtos para uma maioria. O alto custo do 

transporte desses produtos até o município é um dos fatores que implica esse preço na 

chegada à população. 

Alternativas econômicas são movimentadas nesses territórios: 

Além disso, as famílias indígenas também realizam trocas ou vendas de 

produtos vegetais não madeireiros. A piaçava é o produto mais mencionado 

pelas famílias no Xié; o tucum, pelas famílias do alto curso do rio Negro, do 

alto Uaupés, do distrito de Iauaretê e do médio Içana. O cipó é o mais citado 

no alto rio Içana, no médio rio Tiquié, no Xié e no médio rio Negro (Plano de 

Gestão, 2021, p. 155). 

De fato, 

desde a fundação da primeira associação indígena, a Ufac [União Familiar 

Animadora], a produção e geração de renda fazem parte do movimento 

indígena. Um dos seus primeiros projetos proveu uma série de barcos 

comunitários para escoar a produção principalmente de produtos da roça e do 
extrativismo, e conta hoje com sua loja Wariró no centro urbano de São Gabriel. 

Nesta área, destacamos os projetos Arte Baniwa e Banco Tukano, ambos 

lançados no início dos anos 2000, visando à valorização do patrimônio cultural 

e ambiental dos povos originários, à identificação de espaços duradouros no 

mercado para artesãos indígenas, e à capacitação de associações indígenas no 

gerenciamento de projetos e na geração de renda para os artesãos (Plano de 

Gestão, 2021, p. 62). 

Outro produto bastante comercializado nos grandes centros urbanos da região é a 

pimenta baniwa, projeto “protagonizado pela Organização Indígena da Bacia do Içana 

(Oibi), [que] estruturou uma rede de ‘casas de pimenta’ comunitárias. e conseguiu 

difundir um produto tradicional do rio Negro nos grandes centros urbanos” (Plano de 

Gestão, 2021, p. 62). 

De agora em diante, passo a apresentar um pouco do histórico da educação escolar 

na Terras Indígenas do alto e médio rio Negro. 

 



78 

 

4.2 SÃO GABRIEL E SUAS COORDENADORIAS - UMA “CIDADE” COM 

MUITAS “REGIÕES” 

 

Quando nos referimos ao município de São Gabriel da Cachoeira, é necessário 

compreender sua extensa e complexa formação: uma imensa área composta por fronteiras 

geográficas e diferentes povos e línguas, com peculiaridades presentes em todo o conjunto 

de suas organizações. 

A Federação das Organizações Indígenas do Rio Negro, com o objetivo de melhor 

organizar seu trabalho, bem como de incluir todos esses contextos, trabalha com cinco 

coordenadorias, onde se situam as comunidades que formam o contexto geral de São 

Gabriel, sendo elas: 1. CAIARNX (Coordenadoria das Associações Indígenas do Alto Rio 

Negro e Xié); 2. CAIMBRN (Coordenadoria das Associações Indígenas do Médio e 

Baixo Rio Negro); 3. COIDI (Coordenadoria das Organizações Indígenas do Distrito de 

Iauaretê); 4. DIA WII (Coordenadoria das Organizações Indígenas do Tiquié, Uaupés e 

Afluentes); e 5. NADZOERI (Organização Baniwa e Koripako). 

O mapa abaixo, Figura 8, apresenta as divisões das coordenadorias da FOIRN 

(Federação das Organizações Indígenas do Rio Negro): 

 

Figura 8: Divisões das coordenadorias da FOIRN

 
Fonte: Plano de Gestão Indígena do Alto e Médio Rio Negro (PGTA, 2021). 

 

 

Cerca de 4.600 pessoas residem na área da CAIARNX, distribuindo-se em 69 

comunidades e 25 sítios e outros assentamentos associados a essas comunidades. A 



79 

 

população, em sua maioria, pertence a grupos étnicos da família linguística Arawak; o 

mais numeroso destes é o povo Baré, seguido pelos Werekena e Baniwa. A região é 

marcada também pela presença significativa de grupos pertencentes à família linguística 

Tukano Oriental e pela discreta presença dos Hupda, da família linguística Naduhup 

(PGTA, 2021). 

Já na região da CAIMBRN, aproximadamente 4.200 pessoas residem nas terras 

indígenas reconhecidas. Somando um total de 44 comunidades, 41 sítios e mais de 80 

assentamentos menores, aumenta para 140 a quantidade de sítios e comunidades, 

contando com a porção do território em processo de identificação pela Funai desde 2007. 

(PGTA, 2021). 

Além das pessoas nascidas na região, muitos habitantes dessa área vieram de 

comunidades dos altos cursos de rio, de modo especial dos rios Içana, Uaupés e Negro. 

Apesar de grande parte da população regional ser baré, os Baniwa também marcam 

presença significativa, bem como os grupos pertencentes à família linguística Tukano 

Oriental, de modo especial os Tukano propriamente ditos. Ainda estão presentes dois 

grupos da família Naduhup, os Nadëb, com predomínio na região do rio Uneiuxi, e os 

Däw que vivem em comunidades na margem do rio Negro próximo à sede de São Gabriel 

da Cachoeira (PGTA, 2021). 

A coordenadoria das Organizações Indígenas do Distrito de Iauaretê (COIDI) 

abarca os cursos médio e alto do rio Uaupés, além do rio Papuri e afluentes, margeando 

parte do limite oeste da Terra Indígena Alto Rio Negro, na linha de fronteira com a 

Colômbia (PGTA, 2021). Nessa região, vivem 5.200 pessoas distribuídas em 64 

comunidades e cerca de 40 sítios, abrangendo Iauaretê, um povoado com incipientes 

aspectos de urbanização, provido com centros de serviços, comércios, grandes escolas, 

banco postal, correio e outros. Em Iauaretê, a população é de cerca de 2.600 pessoas de 

diversos grupos étnicos e provenientes de diversas comunidades, de modo especial dos 

rios Uaupés e Papuri (PGTA, 2021). 

Partindo para a Coordenadoria das Organizações Indígenas do Tiquié, Uaupés e 

Afluentes, segundo o Plano de Gestão (PGTA, 2021),  

A área de abrangência da DIA WII abarca a região do baixo rio Uaupés e todo 

curso do rio Tiquié e afluentes, até a faixa de fronteira com a Colômbia. 

Também inclui o extenso trecho da margem esquerda do rio Traíra e afluentes, 

até a boca do rio Apapóris. É a segunda maior coordenadoria da FOIRN em 

termos de extensão territorial de abrangência. (Mapa ilustrativo que 

acompanha o PGTA, 2021) 



80 

 

As 5.700 pessoas que vivem nessa região distribuem-se em 67 comunidades de 

vários tamanhos e outros 80 assentamentos menores. 

Pari Cachoeira (no rio Tiquié) e Taracuá (no baixo Uaupés) figuram nessa sub-

região dentro da Terra Indígena Alto Rio Negro como as mais populosas, já levando em 

conta a Terra Indígena Rio Apapóris, também dentro da abrangência da DIA WII. A 

comunidade São José do Rio Apapóris é a segunda mais populosa, depois de Pari-

Cachoeira (PGTA, 2021). 

Os Tukano e os Hupda são os grupos étnicos mais numerosos. Os demais grupos 

presentes pertencem em sua maioria às famílias linguísticas Tukano Oriental e Naduhup. 

As exceções são os Tariano, os Baré (com poucas pessoas) e os Baniwa (incluídos “em 

outros”), que pertencem à família Arawak (PGTA, 2021). 

A quinta região é representada pela NADZOERI, Organização Baniwa e Koripako, 

que abrange toda a bacia do rio Içana e seus afluentes, até a fronteira com a Colômbia. É 

o território tradicional dos povos Baniwa e Koripako. São cerca de 83 comunidades e 

sítios que se distribuem pela bacia do rio Içana, abrigando uma população aproximada de 

5.100 pessoas (PGTA, 2021). 

Nadzoeri é a organização representativa das associações de base que abrangem 

os sítios e comunidades brasileiras do rio Içana. Os Baniwa que ocupam 

comunidades da Venezuela e Colômbia são chamados Koripako e Wakuenai.  

Além dos Baniwa e Koripako, outros grupos de filiação Arawak e também 
Tukano Oriental residem na região. (Mapa ilustrativo que acompanha o PGTA, 

2021). 

Apresentar São Gabriel com suas divisões regionais importa para enfatizar as 

contínuas e intensas relações da sede, do centro urbano, com os territórios do “interior”. 

As pessoas que transitam no contexto da sede são procedentes desses espaços das 

comunidades e calhas de rios, ou descendentes daqueles que recentemente “migraram” 

dali para o espaço urbano; a maioria da população citadina são indígenas de diversas 

etnias, conservando seus costumes, línguas, modos de vida, práticas agrícolas e culinárias. 

As escolas em que a pesquisa é desenvolvida recebem esse público majoritário, 

advindo dessas regiões e de comunidades interioranas; por isso é que, de forma talvez 

ousada, a pesquisa as queira enquadrar como escolas indígenas e de fronteiras, embora 

esteja ciente de que as escolas da sede não são oficialmente reconhecidas como tais. 

Pelas experiências vivenciadas, as escolas intituladas oficialmente como 

indígenas em São Gabriel – aquelas situadas nas terras demarcadas – têm suas práticas 



81 

 

muito mais voltadas para construir uma educação de fato diferenciada e comunitária, 

atentando para as demandas referentes a cultura, línguas e diferenças. 

Em meu período de convivência nesse município, permaneci mais 

especificamente nas escolas da sede, conforme relatei; e aqui enfatizo que minha 

experiência como docente foi desafiadora por ser marcada pela intensidade de dúvidas e 

descobertas e, de modo especial, por permitir tensionar minhas subjetividades como 

docente naquela realidade que me era apresentada. 

Pude ressignificar minhas práticas e estar aberta para outros modos de pensar, para 

saberes outros, por muito tempo invalidados pela ciência tradicional, que, com seu 

arrogante modo de conduzir, fortaleceu muitos pensamentos tendenciosos, limitando as 

demais manifestações presentes nas academias. 

Por isso, no que se refere à pesquisa sobre o aspecto intercultural, entendo que 

essas escolas da sede urbana também têm muito a contribuir: assim como os alunos, 

muitos professores são procedentes dessas realidades das terras demarcadas, onde se 

vivem os “modos de vida tradicionais” e onde as escolas são oficialmente reconhecidas 

como indígenas. Várias experiências vivenciadas na sede são de educadores formados 

pelo magistério indígena, curso de nível médio oferecido com o intuito de qualificar 

professores indígenas especificamente para essas realidades mais remotas. 

A CAPES (Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal em Nível Superior) 

contribuiu igualmente nessa formação docente diferenciada, com cursos de licenciaturas 

em suas respectivas áreas pelo programa nacional de formação de Professores da 

Educação Básica (Parfor). 

Quanto aos cursos oferecidos em São Gabriel da Cachoeira através das 

universidades públicas UFAM (Universidade Federal do Amazonas) e UEA 

(Universidade do Estado do Amazonas), as informações disponibilizadas pelas 

instituições quando pesquisadores buscaram contato foram estas:  

Em 2017 e 2018, entramos em contato com as duas universidades públicas 

presentes em São Gabriel da Cachoeira: a Universidade Federal do Amazonas 

(UFAM) e a Universidade do Estado do Amazonas (UEA). As respostas da 

UEA informaram sobre quatro cursos: Bacharelado em Educação Física, 

iniciado em 2015; Licenciatura em Letras-Língua Portuguesa e Licenciatura 

em Ciências Biológicas, ambos iniciados em 2016; e Tecnólogo em Gestão 

Comercial, iniciado em 2017. Cada um oferecia 40 vagas anuais. Apenas o 

curso de Licenciatura em Ciências Biológicas era presencial, em módulos. 

(PELLEGRINI; GHANEM; NETO, 2022, p. 13). 



82 

 

Apesar dos anos desses cursos se mostrarem recentes, há informações de que bem 

antes já eram ofertados cursos superiores naquele município, ano inclusive em que a 

autora da tese residia na sede São Gabriel e acolheu em sua residência duas amigas e 

professoras da UFAM (Universidade Federal do Amazonas) que se dirigiram ao 

município para ministrar disciplinas no curso de Letras 

Sobre isso, os pesquisadores Pellegrini, Ghanem e Neto (2022) apresentam as 

seguintes informações em relação à Universidade do Estado do Amazonas (UEA) que 

obtiveram por meio de conversas informais: “aumento da oferta de cursos por essa 

instituição, incluindo a expansão das opções presenciais modulares”.  

Além disso, ficou confirmado que a UEA já havia sediado e certificado 

professores nos cursos de Espanhol, Matemática, Artes, Filosofia etc. Já quanto à UFAM,  

as respostas oficiais à época indicaram apenas o curso Licenciatura Indígena 
Políticas Educacionais e Desenvolvimento Sustentável. Mas nossas 

informações de campo também registravam a existência do programa 

Licenciatura Formação de Professores Indígenas, um formato que a UFAM 

opera desde 2007 em outras regiões do interior do Amazonas e que trouxe para 

São Gabriel em 2015. (PELLEGRINI; GHANEM; NETO, 2022, p. 14). 

Segundo pesquisadores em suas observações diretas, percebe-se um rápido 

crescimento nos últimos anos no que se refere a áreas e carreiras. São poucas as 

oportunidades disponíveis e sem variedades em suas modalidades, mantendo o foco nos 

cursos convencionais.  

Em São Gabriel também foram oferecidos aos educadores dois cursos de 

formação em licenciaturas intercultural com foco, de modo especial, naquilo que é 

próprio da cultura desses povos como: suas línguas nativas, modelos de conduzir voltados 

para a prática comunitária, bem como formação de educadores sensíveis a questões 

referentes à interculturalidade. 

4.3 PEDAGOGIAS INDÍGENAS: DOCÊNCIA, SEUS DESAFIOS E 

POSSIBILIDADES ENTRE FRONTEIRAS 

A presença da educação formal na região do alto rio Negro se deu já no começo 

do século XX a partir da construção dos centros salesianos, que se tornaram emblemáticos 

na história recente da colonização da região: primeiro em São Gabriel da Cachoeira 

(1915), Taracuá (1923) e Barcelos (1924); depois em Iauaretê (1929), no rio Uaupés, em 

Pari-Cachoeira (1940), no rio Tiquié, e em Santa Isabel (1942), no rio Negro; e finalmente 



83 

 

em Assunção (1953), no rio Içana. O principal objetivo desses centros era o trabalho da 

catequese. Eles eram dotados de igreja, hospital, escolas e internatos (Figura 9, abaixo) 

destinados a receber crianças de 10 a 12 anos e jovens de 16 a 18 anos. (Plano de Gestão, 

2021, p. 182). 

Os missionários contribuíram fortemente para o adestramento dos indígenas, 

desfocando a lente para tudo que envolvesse questões da cultura desses povos, dando 

nitidez ao que foi convencionado como correto. Durante muito tempo, esse processo de 

escolarização foi marcado pela rigidez no cumprimento de regras prescritas aos internos. 

Conforme os relatos de Rezende (2018), os pequenos estudantes eram 

encaminhados aos internatos para, lá, receberem instruções: 

A minha experiência de aluno interno é compartilhada por diversas pessoas 

que viveram naqueles períodos, não por aquela geração pós 1987 que não 

pegaram mais os internatos. Quando eu tinha nove anos, em 1970, meu pai 

colocou-me para estudar na missão salesiana e só lá que se estudava, ainda não 

existiam escolinhas nas aldeias. Foi um dia que eu senti grande diferença entre 

estar na aldeia e chegar ali no internato, eu não pude falar a minha língua 

tuyuka, pois meus parentes tuyuka impediam-me dizendo que ali eu poderia 

falar somente a língua tukano (REZENDE, 2018, p. 92). 

As memórias de Rezende nos direcionam para um contexto em que as culturas 

foram negadas e silenciadas com veemência. Os bons alunos recebiam prêmios, e os que 

se recusavam a seguir as normas, como a proibição de falar na língua materna, eram 

punidos de forma severa. O autor descreve: 

No internato, começava uma profunda transformação de minha vida. Sentia-

me mal, inseguro, medroso e vergonhoso. Despertou em mim a vontade de 
voltar para a aldeia, viver com os meus pais e falar a minha língua. Ao mesmo 

tempo, isso era impossível, eu era apenas uma criança, não podia nem pensar 

nisso. Se eu conseguisse voltar para casa, os meus pais me trariam de volta. Se 

os meus pais não me colocassem no internato, eles sofreriam privações de 

acesso aos bens de civilizados oferecidos pela missão salesiana (REZENDE, 

2018, p. 92). 

Assim, para Rezende (2018, p. 96), “Através dos processos da evangelização, 

catequese, escolarização e a profissionalização de internos, os salesianos provocaram 

mudanças culturais”. 

Foi, portanto, “a missão salesiana a principal responsável pela ampla difusão da 

escolarização na região do alto e médio Rio Negro desde o início do século XX, 

resultando que a população regional possui um alto índice de alfabetização e 



84 

 

escolarização quando comparada a populações indígenas de outras regiões” (Plano de 

Gestão, 2021, p. 182). 

A partir do final dos anos 90, seguindo o reconhecimento constitucional dos 

direitos indígenas diferenciados em relação à educação escolar, as reivindicações visando 

escolas diferenciadas na região do alto rio Negro desencadearam em experimentos de 

novas práticas educativas. 

Escolas indígenas que propõem práticas políticas e pedagógicas inovadoras, 

em contextos de mudanças também das políticas públicas para educação 

escolar indígena no município de São Gabriel da Cachoeira / AM. Seu foco 

está no modo como estas escolas indígenas são discutidas localmente, a partir 

de diagnósticos comunitários, ações de formação, iniciativas de gestão em 

políticas culturais, linguísticas e educacionais dos diferentes povos 

(CABALZAR, 2012, p. 26). 

Figura 9: Internato salesiano de Taracuá, rio Uaupés

 

Fonte: Cabalzar (2012, p. 12). 
 

Em uma ampla região que apresenta configurações étnico-políticas variadas, nas 

terras indígenas do alto e médio rio Negro, as escolas construíram então maior autonomia 

para eleger ênfases e abrangências diversas, assim como estipular épocas, ritmos de 

implementação e políticas de parceria diferenciadas. Cada escola veio ganhando, assim, 

um desenho específico. Isso se deve aos momentos de avanços no diálogo entre novas 

práticas escolares indígenas e as políticas públicas, concretizados especialmente nas 

gestões cruciais do educador baniwa Gersem José da Silva Luciano (1997-1999) e, depois, 



85 

 

da Irmã Edilúcia de Freitas (2005-2008) à frente de Secretaria Municipal de Educação 

(CABALZAR, 2012, p. 26). 

A década de 1990 foi o primeiro período político mais efervescente e produtivo 

da história da luta política organizada dos povos indígenas do alto rio Negro, 

que teve início na segunda metade da década anterior, com a criação da 

Federação das Organizações Indígenas do Rio Negro (Foirn) em abril de 1987. 

Três acontecimentos históricos e decisivos ocorreram ao longo daquela década, 

que se não decidiram, contribuíram significativamente no rumo da história da 

região, principalmente na história e na vida dos povos indígenas (LUCIANO, 

2012, p. 358). 

Os três acontecimentos históricos que marcaram essa época, mencionados pelo 

pesquisador Luciano, são: a retirada dos garimpeiros que invadiram a área; a demarcação 

e homologação das primeiras cinco terras indígenas no alto rio Negro, em 1997; e a 

eleição do primeiro governo municipal na linha progressista (PT), composto por 

indígenas e não indígenas. 

Todas essas conquistas são relevantes, mas nos deteremos na terceira, partindo das 

experiências de Gersem Luciano Baniwa, que foi secretário municipal de educação de 

São Gabriel nos anos de 1997 a 1999. 

Luciano sempre foi atuante nos movimentos da educação escolar indígena: seus 

relatos são fundamentados não apenas em sua militância como liderança de organizações 

do porte da própria FOIRN, mas também nas suas experiências como professor em sua 

comunidade de origem, Assunção do Içana, nos anos de 1984 a 1987. Essa inserção foi 

fundamental em sua formação política. 

Assim Luciano Baniwa descreve a escola onde atuou: 

A Escola Nossa Senhora da Assunção, a exemplo das principais escolas 

indígenas da região do alto rio Negro, era uma escola sob rigoroso comando, 

controle e domínio administrativo, político e pedagógico das missões 

religiosas católicas, precisamente dos salesianos. Era uma escola segundo o 

modelo padrão oficial de uma escola colonial para indígenas, pertencendo 

oficialmente à categoria de escola rural onde todos os professores, mesmo 

sendo indígenas, eram denominados professores rurais (LUCIANO, 2012, p. 

359). 

Seu relato continua: 

 

A denominação indígena era algo terminantemente proibido. A organização 

curricular da escola, cujo objetivo claro era formar cidadãos obedientes, bons 

patriotas e bons cristãos, seguia as diretrizes nacionais e estaduais da educação 

brasileira sem nenhuma diferenciação. Estamos falando, portanto, de uma 



86 

 

escola integradora, assimilacionista, tutelar, negadora e destruidora de culturas, 

tradições, línguas, saberes, valores e modos de vida indígena, neste caso, 

baniwa (LUCIANO, 2012, p. 359). 

Nesse contexto, percebe-se que a condução das escolas missionárias era 

inicialmente orientada por normas gerais e hegemônicas. Seus currículos fechados 

buscavam a padronização de seus indivíduos, sem nenhum direito de intervenção. 

Já então com muita experiência nesse campo, o educador e filósofo Baniwa 

reconheceu, em depoimento de 2012, que contribuiu de forma diferenciada com a 

educação dos povos indígenas da região, mas que os desafios vieram. Assim ele descreve 

o processo: 

 

Quando fui convidado para assumir a Secretaria Municipal de Educação e 

Cultura […] do município de São Gabriel da Cachoeira no início de 1997, eu 

já tinha outra visão e bagagem conceitual sobre educação escolar indígena, 

razão pela qual achava que poderia contribuir para a mudança do quadro e dos 

rumos da educação escolar voltada para os povos indígenas da região, na 

perspectiva discutida e proposta pela vanguarda do movimento indígena 

organizado da região, capitaneada à época pela Foirn, Apiarn e Copiarn. Mas 

assumir o desafio não foi nada fácil (LUCIANO, 2012, p. 360). 

Além de renunciar à função de coordenador-geral na Coiab, (Coordenação das 

Organizações Indígenas da Amazônia Brasileira), o educador era consciente dos possíveis 

desafios ainda desconhecidos, tendo presente que a ideia de escolas diferenciadas era, 

naquele momento, recente no debate e na prática política do Estado brasileiro. O direito 

à escolarização baseada em processos próprios de aprendizagem havia sido reconhecido 

pela Constituição de 1988, mas o próximo passo de sua regulamentação se deu apenas 

em 1996 por meio da Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional (LDB) – um ano 

antes da posse de Gersem Luciano Baniwa na Secretaria de Educação de São Gabriel. 

No início de sua gestão, como fruto de uma negociação entre dirigentes 

municipais e lideranças indígenas, tendo como base a Constituição de 1988 e a LDB, foi 

proposta uma experiência inovadora com o objetivo de implantar uma política de 

educação escolar indígena. Os gestores estavam cientes de que essa nova política traria 

implicações nos planos pedagógicos e na gestão das escolas nas aldeias. 

Em seguida, com mecanismos de participação da comunidade, as mudanças 

previstas foram ganhando formato. O projeto contava com assessorias especializadas, e 

conseguiu-se uma certa autonomia de gestão pedagógica e financeira da Secretaria de 

Educação. 



87 

 

Gersem Baniwa Luciano apresenta um panorama das escolas que, a partir de então, 

deveriam passar por transformações profundas para inaugurar um processo de invenção 

da “educação diferenciada”: “Sobre o quadro da educação escolar então presente nas 

comunidades indígenas: não tinha muita coisa de educação indígena ou mesmo de 

educação escolar indígena nos termos em que hoje são qualificados estes conceitos” 

(LUCIANO, 2012, p. 361). 

Com efeito,  

as escolas presentes nas aldeias eram uma “cópia ou sombra” das escolas dos 

não índios. Qualificar uma pessoa ou uma escola como indígena era então uma 
espécie de tabu, pois o termo inspirava medo e vergonha. As escolas 

funcionavam segundo os modelos já largamente convencionados de escola 

rural para índios. […] 

A educação era para civilizar, integrar e educar índios atrasados, sem cidadania, 

sem cultura e sem conhecimentos. As escolas eram para fazer com que os 

índios deixassem de ser índios o quanto antes. As línguas indígenas eram 

proibidas e as tradições e culturas, também. […] 

A rede escolar municipal era composta, na quase totalidade, de unidades 

instaladas em comunidades indígenas. Em 1997, 173 escolas ofereciam ensino 

de 1ª a 4ª série do ensino fundamental, funcionando com 325 professores e 

atendendo 1.855 alunos indígenas. Todas essas escolas eram denominadas 
escolas rurais. Embora quase 100% dos professores que trabalhavam nessas 

escolas fossem indígenas, todos eram denominados professores rurais e leigos, 

ou seja, sem nenhuma formação e habilitação para o exercício da profissão. 

Em muitas escolas, os professores indígenas não falavam e nem mesmo 

entendiam a língua dos alunos. O professor ministrava aula em português para 

alunos que não falavam e não entendiam o português. Isso gerava altos índices 

de reprovação e desistência porque, embora os professores fossem indígenas 

falantes de suas línguas maternas, eram enviados para dar aula em outras 

comunidades falantes de outras línguas (LUCIANO, 2012, p. 361). 

Nessa época, as escolas e os professores “rurais” das comunidades passaram a ser 

tratados como escolas e professores “indígenas”. Porém, considerando as resistências de 

muitas comunidades indígenas, houve questionamentos entre professores e lideranças, 

divididos entre a aprovação e a falta de confiança no novo. Os professores indígenas, de 

maneira geral, foram favoráveis. 

Foi acordado que os nomes das escolas deveriam ser atribuídos pelas comunidades, 

de preferência nas línguas indígenas, e não mais homenagear santos católicos ou heróis 

nacionais com os nomes conferidos pelos missionários. 

Contudo, segundo Gersem Luciano (2012, p. 363), 

[...] o maior trabalho se deu na organização dessa nova rede de escolas 

indígenas junto à Seduc-AM, ao MEC e, principalmente, junto ao Instituto 



88 

 

Nacional de Estudos Populacionais (Inep/MEC), uma vez que se tratava de 

uma experiência inédita e o município, pela primeira vez, estava estruturando 

e organizando sua rede escolar. 

Conforme o registro de Luciano (2012), a equipe da Secretaria de Educação 

considerava que as mudanças legais, normativas e administrativas não seriam suficientes 

para garantir a mudança pretendida nas escolas. 

Sabíamos que seria necessário iniciar um processo de mudança mental, política 

e pedagógica na comunidade educativa, incluindo professores, pais, alunos, 

lideranças, técnicos e gestores. Neste sentido, a medida mais importante 

adotada foi iniciar imediatamente a implementação de um programa de 

formação de professores indígenas, que ficou conhecido como I Curso de 

Magistério Indígena (LUCIANO, 2012, p. 364). 

Ainda segundo o registro de Luciano (2012), os esforços de incluir novas práticas 

e ajustar os procedimentos estabelecidos às novidades legais, normativas e 

administrativas “não fariam sentido se as mentalidades da comunidade educativa não 

estivessem de acordo, não acompanhassem essas transformações, por isso a necessidade 

de formação”: para que as populações fossem “se desvencilhando das velhas ideias 

impostas pelo colonialismo” a respeito do funcionamento e do propósito da escola. 

Com recurso financeiro reduzido, a formação dos professores estimulou-os para a 

elaboração de materiais didáticos específicos para atender às demandas de suas realidades, 

com produção em suas próprias línguas. 

A situação física das escolas não oferecia condições adequadas em muitas 

localidades, sendo necessário desenvolver atividades embaixo das sombras das árvores 

ou em barracões. Em 1997, das 180 escolas indígenas, 100 (80%) não possuíam espaço 

próprio. 

A alternativa emergencial (LUCIANO, 2012) foi investir em um programa para 

construção de escolas de madeira, tendo a comunidade indígena como parceira e 

propondo construções mais baratas e ágeis. Assim, foram construídas 20 escolas de 

madeira e 15 de alvenaria por meio de convênio e recursos próprios do município. 

Merecem ainda destaque o início das discussões e reelaboração dos projetos 

político-pedagógicos das escolas indígenas, o início de discussões e elaboração 

de materiais didáticos próprios (bilíngues) e o início da descentralização e 

regionalização da alimentação escolar. Quanto à regionalização da alimentação 

escolar, vale ressaltar a experiência iniciada com a compra da produção do 

povo Yanomami da comunidade de Maturacá, que a Secretaria Municipal de 
Educação passou a realizar, para atender a própria Escola Yanomami de 

Maturacá e as escolas localizadas na sede do município, com produtos como 



89 

 

laranja, pupunha, banana, abacaxi e farinha de mandioca (LUCIANO, 2012, p. 

365-366). 

Em relação à experiência, Luciano (2012) faz um balanço das atividades e 

reconhece que é possível, mesmo em meio a profundas adversidades, atingir conquistas 

e avançar nas políticas públicas a fim de garantir os direitos dos povos indígenas. Ele 

ressalta que os projetos de São Gabriel nessa época foram uma primeira experiência 

depois da Constituição de 1988, cuja liderança ele assumiu com muita vontade, mesmo 

sem muita clareza. 

Luciano (2012) acredita que é possível que a ideia das chamadas escolas-piloto 

tenha se originado no âmbito do curso de formação de professores indígenas, o I 

Magistério, já que este curso funcionou como um veículo que difundia as bandeiras da 

escola indígena específica, diferenciada, multilíngue e intercultural. Na esteira desses 

fatores, um primeiro conjunto de escolas indígenas encarou na região o desafio de 

construir suas propostas próprias, na prática, distintas umas das outras. “Enquanto os 

Tuyuka começaram a construir sua escola-piloto dando maior ênfase às políticas 

linguísticas, os Baniwa foram moldando suas escolas mais focadas na formação de 

gestores, empreendedores e lideranças políticas.” (LUCIANO, 2012, p. 368). 

Mais tarde, nos anos de 2005 a 2008, Irmã Edilúcia de Freitas, religiosa da 

Congregação das Irmãs Catequistas Franciscanas, atuou como Secretária Municipal de 

Educação. Sua gestão foi marcada por escuta e participação, com decisões que deram 

continuidade às propostas da gestão de Gersem Baniwa Luciano. Em entrevista concedida 

à pesquisadora Judite Albuquerque, em 12 de março de 2011, Edilúcia de Freitas 

apresenta sua trajetória enquanto gestora desse processo (FREITAS, 2012). 

Segundo Freitas, os representantes das comunidades se dirigiam à Secretaria, 

solicitando escolas semelhantes às dos Tuyuka e Baniwa. Mas ela reconhece que, em 

muitas outras comunidades, por não terem contato com a proposta das escolas-piloto, seus 

representantes demonstravam certa desconfiança e não se envolviam. Por outro lado, 

aqueles que se dispunham buscavam parcerias diretamente na Secretaria. 

Sua primeira ação foi participar de uma semana de debates na Escola Tuyuka, na 

fronteira do Brasil com a Colômbia. Na entrevista, Freitas assim descreve a experiência: 

Fui à maloca dos Tuyuka no rio Tiquié por ocasião da formatura da primeira 
turma deles de 8ª série. Eles tinham me convidado e assim, bem no início da 

minha gestão, já tivemos a oportunidade de ver os resultados dessa escola 

diferenciada. Estiveram nessa formatura o povo Tuyuka e Tukano das 



90 

 

comunidades do alto rio Tiquié, e um grupo da Colômbia (FREITAS, 2012, p. 

372). 

Esses primeiros passos, descritos com pequenos detalhes, apontam que estar 

disposto a “ir junto” e “estar com” é uma tarefa fundamental para quem deseja abraçar a 

proposta de uma educação diferenciada. Conhecer a realidade de seus interlocutores 

significa ouvi-los, levar em consideração o que já existe, para alimentar sonhos e 

propostas que poderão potencializar o projeto. 

Freitas continua apresentando os detalhes que chamaram sua atenção nessa 

viagem: 

Passamos por Pari-Cachoeira, subimos o rio até São Pedro. Tamanha foi a 

minha surpresa chegando lá. Estava tudo preparado para a festa. Arranjamos 

na escola, e já percebi como ela tinha um jeito diferente de ser, as paredes 

estavam decoradas com a produção das pesquisas da escola. Ficamos dois dias 

naquela maloca, ouvindo. Eles discutiam justamente esse processo educacional, 

e alguém traduzia para a gente poder acompanhar. A Colômbia também estava 

querendo sonhar com essa experiência para eles, e achei muito interessante 

essa troca (FREITAS, 2012, p. 372-373). 

Atenta à realidade diferenciada, a gestora adotou a escuta como estratégia, 

enquanto lideranças expressavam em suas línguas o processo educacional, que naquele 

momento também era bem aceito pela Colômbia. Segundo Judite Albuquerque, havia 

crianças das cabeceiras do rio Tiquié, na Colômbia, estudando na Escola Tuyuka, e nessa 

formatura acontecia a primeira visita do pessoal do rio Pira Paraná, também situado na 

Colômbia, à Escola Tuyuka. 

Edilúcia Freitas definiu esses momentos como muito importantes: 

Eu estava sendo introduzida naquela região, vivendo aquela experiência da 

educação escolar tuyuka de uma forma muito forte e viva. Durante esses dias 

de troca e partilha de conhecimento lá no Tiquié, nós fizemos uma reunião 

onde estava o pessoal do ISA, da Semec [Secretaria Municipal de Educação] e 

da Foirn. Eles questionaram qual seria a postura da Semec em relação à 

educação escolar naquela região. Colocaram suas opiniões sobre os desafios 

que a Secretaria teria que enfrentar, com relação à merenda escolar, pagamento 

de professores e, enfim, para atender de fato às escolas indígenas, coisas que a 

gestão anterior não vinha fazendo. Nós nos colocamos muito abertos, 

assumindo como nossa responsabilidade fazer tudo o que fosse possível, dentro 

dos nossos limites (FREITAS, 2012, p. 373). 

Oferecer formação para os professores nas calhas dos rios onde estavam situadas 

as escolas, sem a necessidade de se deslocarem até São Gabriel, foi a primeira medida 

adotada pela equipe de Edilúcia de Freitas, supondo que, ao realizar a formação no 



91 

 

contexto de inserção dos professores indígenas, seria possível visualizar melhor suas 

necessidades, e objetivando propostas pedagógicas que partissem de suas realidades. 

Composto por pessoas dispostas e abertas ao novo, o grupo técnico da Secretaria 

frequentemente designava alguém para fazer o processo de tradução da língua de cada 

povo nos momentos de interlocução. 

Foram ofertadas assessorias especializadas, com apoio a cada grupo com sua 

proposta específica. As propostas e particularidades de escolas foram surgindo a partir de 

perguntas básicas como: “O que vocês querem que a escola ensine para os filhos de vocês? 

O que esta comunidade precisa para garantir um presente e um futuro para os seus filhos?” 

e assim por diante. A partir de então, muitas informações sobre como construir um 

programa adequado para cada realidade foram surgindo. 

O aspecto financeiro foi apontado como a maior das dificuldades. Para o projeto 

de escolas diferenciadas, o investimento é necessário a fim de custear assessorias, 

produção de materiais didáticos na língua de cada povo e oficinas diversas objetivando 

um fortalecimento diferenciado. Porém, mesmo com o pouco recurso disponível, a gestão 

caminhou incentivando a inovação e distribuindo entre as escolas aquele recurso de que 

dispunha. 

Em relação ao envolvimento da população para repensar as políticas educacionais, 

nesse período de 2005 a 2008, percebe-se, a partir dos relatos, de modo especial dos que 

de alguma forma atuaram no contexto, que foi uma tentativa válida e ousada. Metas 

previamente estabelecidas nem sempre cabem em um projeto em formação, que exige 

diálogo, paciência, tempo etc., sendo necessário, em muitos casos, a subversão desses 

mecanismos viciosos, para que se dê espaço à flexibilidade. 

De maneira geral, não somente no contexto de São Gabriel, a educação escolar 

indígena no Brasil, apesar das inúmeras reflexões e do empenho no desenvolvimento de 

novas práticas educativas, sofre diversas fragilidades, como a falta de recursos e 

flexibilidade para atender às solicitações exigidas na proposta diferenciada. 

Na gestão de 2023, Isaías Benjamim da Silva, do povo baniwa, está atuando como 

secretário municipal de Educação.  

Num cenário mais amplo, 

[...] o Censo Escolar de 2017, realizado pelo Instituto Nacional de Estudos e 

Pesquisas Educacionais Anísio Teixeira (Inep), registrou oferta da modalidade 

de educação escolar indígena em 51 dos 62 municípios existentes no estado do 

Amazonas. Foram contabilizadas 1.092 escolas indígenas, o que corresponde 



92 

 

a 33% do número total das escolas indígenas do País. Nessas unidades, atuam 

6.055 docentes (27% do total para todo o País), que atendem a 70.098 alunos 

indígenas, ou 28% do total nacional. […] 

Nesse mesmo ano, em São Gabriel da Cachoeira foram registradas 235 escolas, 

com 9.655 alunos matriculados e 927 professores. Na educação infantil 
estavam matriculados 1.403 alunos; nos anos iniciais do ensino fundamental, 

3.917; nos anos finais do ensino fundamental, 2.566; no ensino médio, 934; na 

Educação de Jovens e Adultos, 835 (Plano de Gestão, 2021, p. 183-185). 

As Tabelas 2 e 3 apresentam o número de escolas e alunos no município, 

relacionando a quantidade de matriculados dentro e fora da comunidade, mostrando que 

a busca dentro das comunidades é bastante expressiva e supera em todas as etapas de 

ensino aqueles que optaram pelas unidades fora de suas comunidades. 

 

Tabela 2: Número de escolas e alunos matriculados na própria comunidade 

Terras Indígenas Nº Escolas Ens. Fund. I Ens. Fund. II Ens. Médio EJA 

Alto Rio Negro 169 3.127 1.764 662 439 

Balaio 03 36 25  12 

Cué-Cué Marabitanas 23 322 220 86 53 

Médio Rio Negro I 29 533 334 89 95 

Médio Rio Negro II 05 61 29 16 12 

TOTAL 229 4.079 2.372 853 611 

Fonte: Plano de Gestão (2021, p. 186). 

 

 

Tabela 3: Número de escolas e alunos matriculados fora de suas comunidades 

Terras Indígenas Nº de Escolas Ens. Fund. I Ens. Fund. II Ens. Médio EJA 

Alto Rio Negro   169   389   460   466    58 

Balaio    03    02    04    -    01 

Cué-Cué Marabitanas    23    14    32    69    11 

Médio Rio Negro I    29    43    85   101    15 

Médio Rio Negro II    05    08    11    06      - 

TOTAL    229    456    592    642    85 

Fonte: Plano de Gestão (2021, p. 187). 

 

Esse grupo de profissionais enfrenta situações diferenciadas no que se refere às 

condições de trabalho: enquanto os efetivos têm certas garantias asseguradas, aqueles que 



93 

 

são contratados vivem sob incertezas, com salários inferiores, além da insegurança sobre 

sua contratação no ano seguinte. 

Outro desafio persistente está relacionado ao acesso dos estudantes indígenas à 

escola, de acordo com o Plano de Gestão: 

A falta de uma política específica e adequada de implementação da educação 

escolar indígena exclui um número considerável de crianças e jovens da 

educação escolar, restando-lhes como alternativa saírem de suas comunidades 

para garantirem a continuidade dos estudos. (Plano de Gestão, 2021, p. 187). 

Por ser uma região bastante extensa, há dificuldades na formação de turmas 

devido às distâncias entre as comunidades e à localização das famílias. 

Mas, embora as escolas das comunidades sejam a grande maioria dos 

estabelecimentos escolares municipais, as unidades da área urbana e periurbana também 

apresentam pontos especiais de interesse educacional e científico. Na metodologia, serão 

detalhadas as escolas eleitas como participantes da pesquisa. 

As escolas da rede municipal inseridas no contexto urbano de São Gabriel 

totalizam 4 unidades, sendo 3 de educação infantil e 1 que oferta as duas etapas do ensino 

fundamental, nas modalidades regular e EJA 

Em seus espaços, transitam indígenas e não indígenas provenientes de diferentes 

contextos do estado amazônico e de outras regiões do País, bem como sujeitos da 

Colômbia e da Venezuela. Da mesma forma, o quadro de professores é formado 

obedecendo à dinâmica do fluxo que é recorrente em regiões fronteiriças. 

Destaco a presença de religiosos que atuam desde o princípio em atividades 

voltadas para o ensino, nas redes municipal e estadual. No meu caso, sou professora 

efetiva da rede estadual de ensino amazonense e atuei, nos anos de 2012 a 2014, na escola 

estadual Sagrada Família, situada no contexto urbano do município gabrielense, conforme 

se pôde acompanhar no breve relato apresentado no Capítulo 1 sobre minha experiência 

em escola de fronteira. 

Entre as escolas urbanas e as escolas do “interior” (os territórios indígenas 

demarcados), temos aquelas em contextos periurbanos, que ocupam o espaço de transição 

entre essas áreas. Dinamizada por mobilidade intensa, essa condição aguça os desafios 

das escolas que propõem direcionar trabalhos voltados para a diversidade.   



94 

 

5 NARRATIVAS DE PRÁTICAS PEDAGÓGICAS INDÍGENAS 

Neste capítulo, são apresentadas as escolas onde se realizou a pesquisa. De forma 

um pouco mais detalhada, apresento o cotidiano dos professores nesses ambientes, como 

acontece a relação entre família, comunidade e escola, além de como os sujeitos 

envolvidos lidam com esse modelo que integra práticas do modelo formal com 

pedagogias próprias das culturas presentes no contexto descrito. 

5.1 ESCOLA MUNICIPAL INDÍGENA DURAKA KAPUAMU 

A Escola Municipal Indígena Duraka Kapuamu localiza-se na comunidade Ilha de 

Duraka, Camanaus, Baixo Rio Negro, na zona Rural de São Gabriel da Cachoeira, 

Amazonas. Duraka, em nheengatu, significa madeira dura. Portanto, na língua portuguesa, 

essa comunidade recebe o nome de Ilha da Madeira. Em relação às famílias que lá residem, 

pesquisas de Aguiar e Freitas (2006, p. 9) relatam que, na localidade, “habitam 

aproximadamente 35 famílias de diversas e etnias como: tukano, tariano, dessano, pira-

tapuia e arapaços, vindos do Alto Waupés, principalmente do Distrito de Iauaretê. As 

principais línguas faladas são o tukano e nheengatu, além do português”.  

Segundo moradores, em 1962 a fundação da comunidade foi liderada pelo tukano 

Joaquim Quincas, auxiliado pelos padres salesianos que construíram uma capela para 

reunir as famílias aos domingos. Com o aumento do número de crianças, foi necessária a 

construção de uma escola e, em 1975, foi fundada a escola Marechal Dutra. Com isso, as 

famílias dos sítios próximos foram construindo suas casas nesse espaço comunitário, 

aumentando o número de habitantes. 

 

Figura 10: Balsa transportadora

 
Fonte: Arquivo da pesquisadora (2024). 



95 

 

O caminho para a escola se faz de duas formas: professores e alunos que residem 

na sede ou nas estradas utilizam o ônibus de linha até a beira do Porto de Camanaus (onde 

atracam as lanchas, os barcos e as balsas procedentes da capital, Manaus), depois a 

voadeira (pequena embarcação da escola) busca alunos e professores para atravessá-los 

até a unidade localizada do outro lado do rio. Na Figura 10, acima, é possível avistar o 

telhado branco da escola, em frente às montanhas que formam a bela adormecida, 

paisagem cartão postal do município. 

Na comunidade da Ilha, existem estudantes que moram lá e podem se deslocar 

com mais facilidade e rapidez para suas salas de aula, enquanto aguardam os demais 

alunos que se reúnem em vários pontos da escola, como sala de aula, auditório, pátio e 

debaixo das árvores próximas à beira do rio. 

Segundo o Projeto Político Pedagógico Indígena (PPPI) disponível no ambiente 

de ensino, a escola é amparada legalmente pelo Decreto de 03 de julho de 2000, com 

código do INEP: 13067192 e atende à modalidade de ensino da educação básica: 

Fundamental I e II, nos períodos Matutino e Vespertino. 

O Plano Político Pedagógico apresenta como missão o compromisso “com o 

desenvolvimento integral da escola, buscando uma gestão participativa. Queremos uma 

educação construtivista, inovadora e significativa que forme cidadãos competentes e 

compromissados na convivência social, econômico e político. Sempre valorizando a 

Identidade Indígena, pois é maior riqueza que nós possuímos.” 

A escola tem como objetivo geral: Proporcionar uma Educação de qualidade, a 

valorização da Língua materna e da Identidade Cultural, motivando o dinamismo no 

processo de ensino-aprendizagem, garantindo a educação intercultural e formando 

cidadão críticos e participativos. 

Ao realizar a leitura do PPPI, percebi que, em sua totalidade, valoriza os saberes 

indígenas em todas as disciplinas, introduzindo os estudantes desde as séries iniciais no 

processo comunitário. Em uma das visitas à comunidade escolar, participei com alunos e 

professores do processo de produção da farinha de mandioca junto com a comunidade. 

As Figuras 11 e 12 mostram a organização comunitária de alunos e professores 

na casa da farinha – galpão com cobertura e equipado com fornalhas de barro onde se 

colocam os fornos para torrar a farinha, maquinário para ralar a mandioca, caixas d’água 

para deixar a mandioca de molho. 

 



96 

 

Figura 11: Produção na Casa de Farinha

 

Fonte: Arquivo da pesquisadora (2024). 

 

 

Figura 12: Produção na Casa de Farinha

 

Fonte: Arquivo da pesquisadora (2024). 

 

Enquanto crianças, jovens e anciãos participaram ajudando a descascar a 

mandioca, outro grupo permaneceu na roça arrancando-a e transportando-a até a casa da 

farinha.  

Em vários pontos da cozinha, era colocada uma grande porção de mandiocas e, 

ao redor delas, formavam-se grupos de pessoas. Em minha roda de trabalho, estava eu, 

uma professora participante da pesquisa, duas crianças e uma jovem senhora da 

comunidade. Ali conversamos sobre o processo da produção e destacamos os recursos 

diferenciados em cada região. 



97 

 

Dessa escola, duas professoras que participaram da pesquisa são falantes fluentes 

da língua indígena tukano.  Uma delas reside na comunidade onde está situada a escola, 

a outra reside na sede do município e se desloca todas as manhãs até a escola, mas em 

tempos passados já teve a experiência de residir na comunidade. 

Ao dialogar com docentes das escolas de São Gabriel, local da pesquisa, eles 

partilharam comigo seus insistentes diálogos estabelecidos com órgãos responsáveis para 

criação de currículos que atendam as particularidades de cada povo. 

Em São Gabriel, pode-se dizer que suas práticas/vivências do cotidiano caminham 

em consonância com as necessidades da comunidade, daquilo que é comum. A escola 

Duraka, localizada dentro de uma comunidade indígena, a ilha de Camanaus. Nela, há um 

trânsito livre de comunitários, tornando todo o conjunto como: escola, igreja, casa de 

farinha, casa de reuniões espaços interligados, onde a participação e a 

corresponsabilidade estão bastante presentes, o que favorece uma boa vivencia 

comunitária entre quem lá reside. 

As fotos abaixo, Figuras 13 e 14, ajudarão a visualizar parte da escola e da 

comunidade. 

 

Figura 13: Vista da Escola Duraka, fotografada do Porto de Camanaus.

 

Fonte: Arquivo pessoal da pesquisadora (2024). 
 

A escola localiza-se em uma ilha e, na imagem acima, é possível ver o seu 

telhado branco. Para ter acesso ao espaço escolar, é necessário fazer a travessia em uma 



98 

 

voadeira (pequena embarcação). Diariamente os alunos e professores que não residem na 

comunidade são aguardados por um prático (piloto da embarcação) para que realizem a 

passagem. 

Esses estudantes residem em sítios nas proximidades, e os professores se 

deslocam da sede ou das comunidades das redondezas, somando-se àqueles que moram 

na comunidade, onde está localizada a escola. A gestão da escola é assumida por uma 

professora do povo Piratapuia, que reside na sede do município, mas está sempre presente 

na comunidade, inclusive aos domingos, momento em que os comunitários se reúnem 

para discutir as demandas da comunidade em geral, incluindo a escola. 

O espaço da comunidade contém muitas árvores frutíferas como: açaí, cupuaçu, 

tucumã, macaxeira (raiz bastante utilizada na produção da farinha). Há, também, 

conforme Figura 14, abaixo, uma linda vista para o rio negro, do qual os moradores da 

ilha/comunidade se beneficiam com a pesca e no qual navegam em função das suas 

necessidades. 

 

Figura 14: Vista do Rio Negro, em frente à escola Duraka

 

Fonte: Arquivo da Pesquisadora (2024). 

 



99 

 

Figura 15: Vista parcial da comunidade

 

Fonte: Arquivo da pesquisadora (2024). 

 

 

Na Figura 15, é possível ver parte da comunidade, algumas casas dos moradores 

e a maloca, espaço onde acontecem suas reuniões, os encontros festivos, entre outros. 

Percorri esse espaço várias vezes, procurando conhecer as pessoas que lá residiam, porém 

no período da manhã era difícil encontrá-las, pois seria o horário ideal em que a maioria 

das famílias se deslocava para suas roças, a fim de realizar os devidos cuidados, como a 

limpeza, o plantio e a colheita. 

Nessas andanças, vi professores em suas casas realizando planejamento de suas 

aulas, mulheres e adolescentes cuidando das crianças, preparando almoço, outras 

buscando água e vi também toda comunidade mobilizada, buscando tijolos e areia para a 

construção de novas salas de aula. A voadeira (pequena embarcação) atravessava os 

materiais de construção até a beira da ilha, e o trabalho de busca era realizado pelos 

comunitários, no braço, como se percebe na figura 16. 



100 

 

Figura 16: Comunitários carregando materiais para construção de salas de aulas na 

Escola Duraka

 

Fonte: Arquivo da pesquisadora (2024). 

 

A mim, particularmente, causou estranheza observar esse trabalho que exigia 

muito esforço, de modo especial, o realizado pelas senhoras idosas. Porém, observei a 

expressão facial desse grupo e comtemplei pessoas felizes, expressando gratidão em fazê-

lo. Essa cena provocou em mim questionamentos, pois nem sempre sou grata, ou somos 

gratos, pelas possibilidades que temos. Sobre essa forma de se organizar, Luciano discorre 

que: 

É a organização própria dos índios. Cada comunidade ou povo indígena possui 

seus modos próprios de organização social, política, econômica e jurídica. Não 

existe um modelo único. Mesmo numa comunidade ou povo, às vezes existem 

várias formas de organização social, de acordo com as regras de parentesco, 

faixas etárias, gênero, especialidades, famílias extensas e alianças políticas. As 

organizações tradicionais seguem orientações e regras de funcionamento, de 
relações e de controle social a partir das tradições de cada povo. Isso permite 

as organizações tradicionais serem mais dinâmicas, plurais, descentralizadas, 

transparentes, ágeis e flexíveis. (LUCIANO, 2007, p. 132). 

Foi possível perceber essa dinamicidade mencionada por Luciano nessa 

comunidade: um intenso trânsito, muita vida, movimento na realização das atividades do 

cotidiano, ninguém estagnado, todos sempre em busca de algo. Conforme já relatado, em 

uma ocasião, participei com parte da comunidade de um mutirão para preparação da 

farinha,. Logo cedo, todos se dirigiram, inclusive servidores da escola, para a casa da 

farinha (galpão com cobertura de palhas e equipado com pelos menos 4 fornalhas, fornos 

e outros instrumentos utilizados na preparação da farinha). 



101 

 

Minha função com o grupo escalado para aquele dia era descascar macaxeiras, 

enquanto um grupo de homens era responsável por retirá-las na roça. Vários grupos se 

formavam ao redor de uma porção de macaxeira, e o processo de descascar tornava-se 

mais rápido, ou seja, a experiência do trabalho coletivo demonstra o poder que temos 

quando somamos esforços, pois os benefícios aparecem com mais rapidez. 

O grupo foi bastante receptivo, e muitas conversas surgiram enquanto o trabalho 

era realizado, os jovens levaram suas caixas de som para que pudessem ouvir suas 

músicas, de modo mais frequente as daquela região, sendo o ritmo cuximauara o mais 

tocado. 

Fiquei em um grupo composto por anciãos, e nossa conversa foi em relação ao 

processo utilizado para a produção da farinha. Eles relataram o passo a passo, e depois 

pediram para que eu também falasse do preparo da farinha em minha região, Mato Grosso. 

A promoção do diálogo entre saberes requer o reconhecimento do próprio, 

assim como aprender a integrar diferentes tipos de saberes e práticas que outros 

grupos humanos produziram, produzem, criam e recriam nas suas experiências 

históricas. (MARTÍNEZ et al., 2009, p. 52).  

Interagir com/na diversidade é fundamental para que esse diálogo encontre formas 

de integração. Recriar novas metodologias de entre ajuda se faz necessário para que a 

diferença estabeleça relações. Na minha experiência com os anciãos, foi necessário que 

os falantes da língua portuguesa fizessem a tradução para aqueles que se comunicam 

apenas nas línguas indígenas. 

Ouviram com atenção, demonstrando-se surpresos, mas curiosos com as 

diferenças que iam surgindo a partir do meu relato. Foi uma experiência prazerosa e 

respeitosa, uma verdadeira troca de conhecimentos, mostrando que a oralidade oportuniza 

que todos os participantes sejam ativos. 

Dialogar com esse grupo de anciãos indígenas me fez pensar que é necessário 

respeito, paciência e uma atitude aberta para aprender de ambas as partes. Eles são 

responsáveis por acumular conhecimentos e histórias de seus povos, portanto essa 

interação com eles é uma rica oportunidade. 

Apesar de considerar os povos indígenas de São Gabriel bastante comunicativos, 

surgiram momentos de silêncios que também carregam seus significados. Penso que 

silenciar para ouvir as falas dos rios, das árvores, dos pássaros e outros sinais é demonstrar 



102 

 

respeito ao todo que está interligado e que, em muitas ocasiões, tem necessidade de falar 

e ser ouvido. 

Estava na comunidade no mês de maio de 2024, período crítico em relação às 

questões climáticas no Brasil. Acompanhávamos apreensivos a situação do Rio Grande 

do Sul que foi devastado pelas fortes enchentes. Em outros lugares, como no Amazonas, 

a estiagem prolongada tornou-se uma das preocupações desses povos que dependem dos 

rios. 

Sempre que eu chegava na ilha, as primeiras conversas eram sobre Rio Grande do 

Sul: todos queriam saber das últimas notícias, sempre voltando especial atenção aos 

descuidos que envolvem o planeta e que podem acometer toda a humanidade. O professor 

de Geografia, em muitos momentos de suas aulas, explicava aos alunos as causas dessa 

problemática que assola o planeta e quais ações são necessárias para retardá-la. 

O assunto relacionado às questões climáticas também foi referenciado na casa da 

farinha, uma das extensões da sala de aula, conforme demonstra a figura 17. 

 

Figura 17: Descascar da macaxeira para produção da farinha

 

Fonte: Arquivo da pesquisadora (2024). 

 

A Figura 17 demonstra o espaço da casa da farinha e parte dos comunitários. O 

lado oposto continha outros grupos, com a participação de muitos adolescentes e jovens. 

Essas crianças, adolescentes e jovens são alunos da escola que participam desse 

momento com os demais. Existem pais que apoiam a participação dos filhos, enquanto 

outros defendem a ideia de que deveriam estar na escola aprendendo com seus professores, 

pois acreditam que em sala de aula é mais produtivo. 



103 

 

São formas diferentes de conceber o conceito de aprendizado: onde de fato ele 

deve ocorrer? Existe um espaço ideal, certo, para isso? São reflexões necessárias que 

afloram nesses ambientes e sobre os quais nem sempre há consensos ou respostas. 

Esses assuntos, bem como outros que dizem respeito às questões que envolvem a 

comunidade, são discutidos nos encontros que acontecem aos finais de semana quando 

os moradores se encontram, com a finalidade de buscar, a partir do diálogo, soluções 

cabíveis para diversas situações. 

A gestora denominava de encontros de convivência na ilha e se deslocava nos fins 

de semana em que havia previsão de se reunirem. Nem sempre os assuntos eram os mais 

tranquilos, porém eram necessários. Esses encontros tornavam-se o momento mais 

adequado para refletir sobre assuntos comunitários, visando uma melhor organização 

geral. 

A escola sempre foi uma das pautas presentes na discussão. O diferencial dessa 

escola, por estar na situação no conjunto (espaço) da comunidade, faz dela um dos 

assuntos principais e mais comentados, diferentemente das escolas situadas em outro 

contexto. Com isso, não estou dizendo que os comunitários das escolas situadas em 

bairros diferentes dos seus sejam menos comprometidos com a organização das escolas 

dos seus filhos.  

Em minhas observações na escola Duraka, percebi que, em alguns momentos, de 

maneira gratuita, pessoas que lá residiam davam uma passadinha na escola, trocavam uma 

ou outra conversa, ou silenciosos permaneciam por um tempo, em seguida seguiam seus 

caminhos. (DIÁRIO DE CAMPO, maio de 2024). 

O gesto acima me demonstrava que mesmo os silêncios traziam seus significados. 

Em meu entendimento, essas pessoas diziam: Estou aqui, está tudo bem? Isso aqui é um 

bem nosso e me preocupo. 

Em uma das manhãs em que estava sozinha na sala dos professores, a visita foi do 

cacique da comunidade, que se sentou ao meu lado e perguntou: O que a senhora está 

achando da escola? Respondi que estava gostando pelo fato de estar em um espaço que 

facilita o acesso das crianças, jovens e adultos que lá residem, que há inclusive na extensa 

região de São Gabriel muitos estudantes com dificuldade ou sem acesso à educação por 

motivos diversos. 

Ele ouviu-me com muita atenção, ao mesmo tempo que demonstrou preocupação 

com questões que dependem do âmbito maior. Mencionou, com saudade, a gestão de Irmã 



104 

 

Edilúcia de Freitas quando atuou como Secretária de Educação do município de São 

Gabriel nos anos de 2005 a 2008. Relatou inclusive o momento emocionante em que a 

secretária foi à unidade escolar realizar a entrega de uma voadeira (pequena embarcação) 

destinada para o transporte escolar.  

O capitão interessou-se em saber mais notícias sobre a ex-secretária, já que ela é 

membro da mesma instituição religiosa em que congrego. Além dessa liderança, ouvi 

professores, coordenadores e pessoas em geral que trabalharam nesse período em que 

Freitas ousou continuar uma proposta de educação mais humanizada, sensível aos 

clamores dos educadores daquela região. Sobre essa prática, Martinez discorre que: 

Agir sobre o conjunto de práticas escolares supõe coerência com as culturas de 

referência daqueles membros que conformam a comunidade, com seus valores, 

suas necessidades, suas formas particulares de ver e de fazer. (MARTÍNEZ et 

al., 2009, p. 53). 

Desse grupo envolvido a que tive acesso, todos são unânimes na aprovação dessa 

gestão: lembram dos encontros de formação promovidos nas mais longínquas 

comunidades, da escuta e do convívio com os comunitários, da produção de materiais de 

acordo com cada realidade ou necessidade, do contato e da formação com pesquisadores 

do Brasil que são referências na temática da Educação Escolar Indígena, da merenda 

escolar enriquecida com produtos regionais, entre outros. 

Percebe-se que a coerência com a realidade das comunidades estendeu-se de 

forma que o reconhecimento das práticas educacionais desenvolvidas nesse período seja 

tomada como base para encorajá-los a continuar investindo nas experiências que 

contemplem suas realidades nas diferenças. 

O objetivo de trabalhar na construção de práticas educativas orientadas por 

uma perspectiva intercultural é oferecer às alunas e alunos múltiplas situações 

que lhes permita compreender o mundo a partir de diferentes formas sócio-

históricas que possibilitem a reflexão sobre seu próprio contexto e sobre outras 

realidades, as que podem estar ou não próximas deles, em termos tanto 

materiais quanto simbólicos. isto é, aquilo que se persegue é também penetrar 

no “desconhecido”. (MARTÍNEZ, et al. 2009, p. 52). 

Judite Albuquerque, pesquisadora da Universidade Estadual do Mato Grosso 

(UNEMAT) contribuiu com a formação dos professores por conhecer e desenvolver 

estudos nessa região. Em 2011, realizou uma entrevista pós-gestão com a ex-secretária 

Edilúcia de Freitas, inclusive já mencionada nesta tese. Na leitura dessa entrevista, é 



105 

 

possível vislumbrar um relato autoavaliativo emocionado, comprometido e com sensação 

de dever cumprido, na medida do possível. 

 A promoção do diálogo entre saberes requer o reconhecimento do próprio, 

assim como aprender a integrar diferentes tipos de saberes e práticas que outros 

grupos humanos produziram, produzem, criam e recriam nas suas experiências 

históricas. um aspecto a ser destacado é a importância de se conhecer os 

contextos em que esses conhecimentos foram construídos, evitando-se assim a 

apresentação e reprodução de saberes descontextualizados que 

tradicionalmente circularam na escola como “dados” e “universais”.  

(MARTÍNEZ et al., 2009, p. 52). 

Um fator a ser considerado é o diálogo, de modo especial quando ele é circular, o 

que parece dar possibilidade de trocas entre seus membros. Conhecer as experiências 

anteriores, as trajetórias dos grupos contribuem para que ensaios de novos passos sejam 

articulados.  

Cientes de que pisamos em terrenos, muitas vezes, inseguros, dinâmicos e que nos 

provocam como seres humanos a uma transformação. Ditar regras, não nos sentirmos 

provocados a mudanças no que diz respeito a nossa forma de pensar e agir vai transbordar 

em resultados e impactos desastrosos. 

Perceber os diferentes conhecimentos de cada sujeito com seus sistemas de 

representação mostra como as crianças Arara-Karo aprendem também com o 
viver nas fronteiras. Lidar com diferentes saberes, com distintos modos de ser, 

faz com que elas, por meio da pedagogia Arara-Karo, elaborem maneiras 

específicas de conviver com a diferença e tentar dar conta dela nos contextos 

de produção de suas identidades. (ALVES, 2017, p. 163). 

Assim como demonstra o resultado da pesquisa de Alves (2017), o aprender a 

viver nas fronteiras das crianças Arara-Karo, igualmente os docentes de São Gabriel da 

Cachoeira, no Amazonas, exercitam essa vivência fronteiriça, no entanto pedagogias 

outras devem ser recriadas naqueles contextos. 

Professora, eu embrenho nessa mata, atrás de material para minhas aulas, eu 

canto, subo na cadeira, falo, repito para meus alunos poder aprender, 

principalmente coisas sobre nossa cultura (Relato de um professor de 

Educação Física. Conversa retirada das anotações do DIÁRIO DE CAMPO, 

maio de 2024). 

Ser professor na realidade de São Gabriel exige ir e buscar além dos recursos 

pedagógicos disponíveis dentro das salas. É necessário “embrenhar-se mata adentro”, 

atravessar rios, muitas vezes furiosos, outras nem tanto. 



106 

 

Quanto medo passei para fazer a travessia do rio negro para chegar até uma das 

escolas da pesquisa. Algumas vezes, próximo do horário de retornar para casa, 

despencavam chuvas intensas, e logo o rio negro era tomado de fúria extrema: eu olhava 

aquele rio, sem pressa de voltar ao seu estado normal e me sentia impotente diante de 

imensa transformação. 

Enquanto observava o rio, pensava nos docentes dessas realidades, que os 

obrigam a serem “flexíveis” diante das bruscas mudanças. Muitas vezes, ficava 

envergonhada por não conseguir esconder minha impotência, meu medo e era 

reconfortada pelas suas falas, seus semblantes tranquilos e pacientes com uma educadora 

vulnerável diante de tais episódios. 

Muitas manhãs, atravessei o rio com os olhos fechados; sentia apenas as fortes 

batidas da voadeira que se equilibrava no balanço das tensas águas do rio Negro. 

 

Figura 18: Criança fazendo a travessia do rio Negro

 

Fonte: Arquivo da pesquisadora (2024). 

 

Na Figura 18, vê-se uma criança a caminho da comunidade. Ela ainda não é 

estudante, mas tem parentes lá e estava indo passar uns dias de convívio. 

É possível notar uma tranquilidade da criança com o contexto formado pelas águas 

e matas: são confidentes, se entendem desde a concepção, são “os índios das águas pretas” 

(RIBEIRO, 1995). 

No assento logo atrás da criança, estava eu junto a uma das professoras, também 

sua tia, que participou da pesquisa e diariamente realizava essa travessia, pois residia na 



107 

 

sede. Observávamos a criança, enquanto ela ria e comparava a coragem da criança com a 

minha que, no caso, era bastante fragilizada. 

Nessa embarcação, estavam a gestora e um grupo de estudantes que eram meus 

companheiros de viagem e me encorajavam a embarcar e chegar ao destino, a escola, para 

nela continuar as experiências e os aprendizados junto aos professores que nos 

aguardavam do outro lado do rio. 

Ao descer da voadeira que atracava em um barranco, na beira do rio já havia 

muitas pessoas de diversas idades da comunidade, realizando diversas atividades diárias, 

como tomar banho, lavar roupas e louças. 

Éramos acolhidos com seus sorrisos e, ao lado da gestora e de uma professora, 

escalávamos o íngreme barranco para ter acesso ao terreno da escola. Eram necessários 

fôlego e breves paradas até a chegada. 

No pátio da escola, havia crianças, professores e demais funcionários em um 

trânsito intenso, de acordo com seus interesses. A sala dos professores era nossa primeira 

parada, éramos acolhidos e diversos assuntos eram debatidos, muitas vezes na língua 

indígena, geralmente relacionados ao cotidiano. 

Um dos episódios muito comentado e que provocava intensas gargalhadas era 

sobre uma pegadinha que aprontaram para a gestora. No Dia das Mães, na comemoração 

preparada pela escola, disseram (fantasiaram) que haveria a visita do prefeito de São 

Gabriel e, para que parecesse real, encenaram essa chegada. Na semana seguinte era o 

assunto mais comentado entre os professores, causando risos intensos no grupo.  

Mencionei em minha dissertação de mestrado (SILVA, 2018) a sabedoria dos 

professores de São Gabriel da Cachoeira em praticar uma boa vivência no espaço de 

trabalho, quando encontram oportunidades e motivos para contarem histórias e tirar 

gracejos das situações do cotidiano. 

Essas situações foram perceptíveis nos primeiros anos em que tive contato com 

eles, mas também no período em que estive nas escolas para a realização da pesquisa. 

5.2 CONVERSA COM FAMILIARES DA ESCOLA DURAKA KAPUAMU 

Havia programado uma roda de conversa com os pais da comunidade, mas, por 

algumas motivações, optei por realizar conversas com alguns deles, nos momentos em 

que caminhava com a gestora com objetivo de conhecer melhor o espaço onde residem. 



108 

 

Primeira participante: Tem 4 filhos frequentando a escola, 2 no Ensino 

Fundamental e 2 no Médio. 

Em seu relato recordou que, no passado, os professores se deslocavam da cidade 

até a comunidade; atualmente os que residem na realidade onde está situada a escola são 

responsáveis por ministrar as aulas. Ela preferia os docentes da cidade por estarem mais 

atualizados em sua formação. 

Deu destaque para o ensino da língua indígena nheengatu; os projetos que 

estimulam diálogos entre estudantes e anciãos. Segundo a participante: “Os professores 

são lutadores”, indicando que deveriam ser mais valorizados, tendo seus direitos 

garantidos. 

Entre as sugestões, elencou-se a necessidade de um trabalho com mais exposições, 

seminários, feiras de ciências entre outros. 

Segunda participante: “Os professores deste ano estão mais em sala de aula, 

estão trabalhando bem, minha filha já aprendeu a ler.” Sugere que os docentes 

permaneçam mais em sala para ensinar mais os conteúdos das matérias. 

Relatou que muitos eventos, como datas comemorativas e outras iniciativas 

promovidas pela comunidade ocupam grande parte dos tempos em que poderiam estar 

em sala de aula desenvolvendo conteúdos necessários para a formação dos estudantes.  

5.3 CONVERSA COM OS ALUNOS DA ESCOLA DURAKA KAPUAMU 

Estava prevista uma roda de conversa com os alunos do Ensino Fundamental, do 

6º ao 9º ano. Os alunos dessas séries frequentavam o período vespertino, e aqueles que 

moravam na comunidade chegavam cedo de modo que sempre havia um tempo até que 

chegasse o horário das aulas. 

As conversas aconteciam nesses momentos, bem como naqueles em que 

interagíamos nos espaços da escola, seja nas conversas embaixo das árvores próximas à 

beira do rio, seja nos momentos descontraídos nos jogos no pátio. 

Nesses espaços, fui me achegando para que se sentissem livres para se 

expressarem. Disseram gostar do trabalho dos professores, porque explicam bem. As 

aulas de informática na escola foram unanimidade em uma das turmas. 

Sobre os professores, demonstraram estar satisfeitos com o trabalho que 

desenvolvem em sala. Penso que, pelo fato de morarem na comunidade, muitos 

professores têm a vantagem de tê-los mais próximos. 



109 

 

Muitos desses estudantes cresceram em espaços comunitários marcados pelo 

silêncio, em que a escuta atenta e o respeito pelos mais velhos são valores fundamentais. 

Quando estão em ambientes fora de suas comunidades, com pessoas diferentes, podem 

ser rotulados como tímidos, fechados, quando, na verdade, estão apenas cumprindo 

ensinamentos   

Os próximos relatos são dados da Escola Tiago Montalvo, situada na sede do 

município de São Gabriel da Cachoeira-AM. 

 

5.4 ESCOLA MUNICIPAL INDÍGENA PROFESSOR TIAGO MONTALVO 

Figura 19: Escola Municipal Indígena Tiago Montalvo

 

Fonte: Redes sociais da escola. 

 

 

A Figura 19 mostra a fachada da escola Tiago Montalvo, situada na sede do 

município. Aparentemente pela parte frontal aparenta ser uma escola pequena, mas é 

dotada de uma ampla estrutura, com ótima ventilação, muitas árvores, envolta do 

parquinho e com um espaço aos fundos para momentos recreativos e reuniões, além das 

salas de aulas. 

A Escola Municipal Indígena de Educação Infantil Tiago Montalvo criada pelo 

Decreto Municipal nº 043 de 23 de julho de 2010; com reinauguração em abril de 2018. 

Está localizada no bairro Dabarú e seu horário de funcionamento se dá nos períodos 

matutino e vespertino. 



110 

 

Na unidade, frequentam as crianças do Pré I (4 anos de idade - 371 estudantes) e 

Pré II (5 anos de idade - 451 estudantes), totalizando 822 estudantes. Segundo o plano de 

ação pedagógica, por ser uma escola indígena com um público de várias etnias, dentre as 

aulas, consta o estudo da língua geral amazônica, o Nheengatu, falada de forma popular 

entre todos, conhecida também como “língua materna”. 

Nos objetivos gerais, o Plano de ação Pedagógica aponta: 

Promover uma parceria sólida e contínua entre a escola e a comunidade, 

especialmente as famílias dos alunos, visando não apenas melhorar o processo 

de ensino-aprendizagem, mas também fortalecer os laços afetivos e culturais, 

proporcionando um ambiente escolar inclusivo, acolhedor e propício ao 

desenvolvimento integral das crianças indígenas, respeitando e valorizando 

suas identidades étnicas, linguísticas e culturais. (Plano de ação Pedagógica, 

2024). 

A necessidade de uma abordagem mais inclusiva e sensível às particularidades das 

crianças indígenas é uma das preocupações da escola. 

 

Figura 20: Projeto Cultural

 

Fonte: Redes sociais da escola. 

 

Percebe-se que o projeto cultural, convite da Figura 20, está em conformidade 

com o plano de ação pedagógica que também visa fortalecer laços afetivos e culturais.  É 

um momento celebrativo da comunidade escolar com reflexões e um público atento. 



111 

 

Quando participei, o auditório estava repleto de estudantes, pais, professores, todos na 

expectativa para mais um momento promovido pela equipe de educadores. Esses 

momentos de culminância são promovidos com bastante frequência nessa escola. 

O objetivo de tal momento era demonstrar, com animadas e criativas 

apresentações, os pratos típicos da cultura indígena dos povos da região. Nas  línguas 

indígenas, professores e alunos fizeram as saudações iniciais, acolhendo os presentes. 

Com variados frutos da região, professores e alunos realizaram sua oferta com o 

dabucuri, conforme costume dos povos da região. Esse ritual assim é definido pelos 

autores indígenas, Américo e Dorvalino: 

O poori (ou dabucuri), em língua geral ou nheengatu) é uma festa com danças 

em comemoração à terra, aos rios, às árvores, à mata, às aves, aos animais etc. 

é também uma festa de confraternização com as malocas vizinhas, quer seja de 

parentes ou de cunhados, através da oferta de frutas do mato ou da roça, de 

peixes, de carne de caça, de balaios, de bancos etc. (FERNANDES, Américo; 

FERNANDES, Durvalino, 2006, p. 41). 

Percebe-se que os povos originários expressam sua gratidão pelos inúmeros 

benefícios provenientes do meio em que convivem, seja da floresta, seja dos rios. Essa 

comemoração é feita como grupo em momentos festivos. “O dabucuri é uma festa muito 

divertida com danças, cantos e muitas brincadeiras.” (FERNANDES, 2006). 

Quando o grupo encerrou as apresentações, foram feitos os registros em fotos da 

equipe, e eu fui convidada a participar da sessão de fotos que ficarão registradas nas 

memórias dos presentes nesse importante evento formativo e de reafirmação das 

identidades. 

No dia 29 de abril de 2024, estive no período vespertino para uma conversa com 

os professores, acompanhada do coordenador pedagógico da unidade. Como já havia 

participado da feira cultural e sido apresentada aos presentes, os professores com que fui 

dialogando sobre minha intenção de pesquisa, de imediato se dispuseram a participar e, 

de acordo com meu projeto que previa 10 professores participantes, fui tentando delimitar, 

mas ao mesmo tempo acolhi aqueles que manifestaram desejo de contribuir. 

Ficou evidente que naquela tarde fui reabastecida pelas ótimas energias 

espalhadas pelos educadores e demais presentes naquele ambiente escolar. Meu desejo de 

aprender mais sobre o professor formado nesse contexto, bem como de trazer para o 

diálogo as escolas não indígenas, fortaleceu-se, porque ali encontrei pessoas que 

experimentam todos os dias novas metodologias, mesmo com diversas limitações. 



112 

 

No dia seguinte, 30 de abril de 2024, estive no período matutino para uma 

conversa com dois professores: um deles foi animador da feira cultural; a professora era 

responsável pelo ensino da língua nheengatu. 

Os professores até o momento mencionados são indígenas que falam ou 

compreendem a língua materna, muitos são procedentes de comunidades distantes, mas 

que hoje residem na sede; alguns deles relembraram suas experiências também nessas 

comunidades de origem. 

Um dos professores, em nossa primeira conversa, relatou suas estratégias a partir 

dos recursos disponíveis para transmitir conhecimentos para seus alunos. Persistente e 

comprometido, foram algumas das características marcantes que identifiquei nele durante 

esse breve bate papo. Ao ouvi-lo, fui contagiada por sua emoção. 

Um grupo de professores falou sobre sua mobilização em preparação para o dia 

04 de maio 2024, data em que a comunidade escolar se reuniria para mais uma manhã de 

aprendizado sobre cultura.  

Em cada encontro, era escolhido um tema pela equipe responsável, e diferentes 

turmas realizavam ensaios para apresentarem ao grupo que compunha a comunidade 

escolar. 

Nos dias 6 e 7 de maio de 2024, estive na escola realizando observações em 

algumas salas de aulas, aquelas em que atuam os professores participantes da pesquisa. 

As turmas do Pré II estavam realizando leitura do alfabeto, reconhecendo as 

famílias silábicas, bem como resolvendo atividades de matemática. Os estudantes 

demonstraram muita empolgação com os conteúdos trabalhados. Fiquei satisfeita com as 

falas e com o jeito como os educadores se relacionam com suas turmas. 

Percebi que os alunos se sentem livres para se expressarem, se movimentarem em 

sala em busca dos materiais que precisam, na medida em que desenvolvem o que foi 

solicitado pelos docentes. 

Nessas observações acima relatadas, várias indagações surgiam: Como os 

professores inseridos nas escolas urbanas e periurbanas se constituem como sujeitos 

nestes espaços escolares? Como se apresentam? Como se veem? 

A escola é espaço fundamental para a formação de cidadãos, no entanto, não 

apenas no contexto escolar se desencadeia esse aprendizado. Os povos originários são 

marcados por esse processo de aprendizagens em outros espaços, e isso começa desde a 

infância, ainda no contexto familiar. 



113 

 

5.5 RODA DE CONVERSA COM OS PROFESSORES DA ESCOLA TIAGO 

MONTALVO 

Foram realizadas duas rodas de conversas na escola Tiago Montalvo: a primeira 

no período vespertino, horário em que a maioria dos professores atua; a segunda, no turno 

matutino, para contemplar dois professores que trabalhavam apenas nesse turno. 

5.5.1 Primeira roda de conversa 

A primeira roda de conversa contou com a participação de 7 professores. Depois 

de aproximadamente duas semanas mantendo contato com eles, estabelecendo diálogos, 

foi importante nos reunirmos em formato circular, na escola municipal indígena de 

Educação Infantil professor Tiago Montalvo, para aprofundarmos discussões 

relacionadas às suas práticas em conjunto, bem como continuarmos a conversa referente 

ao questionário, em que deveriam falar sobre suas trajetórias.  

Para início de conversa, os docentes relataram suas alegrias, dificuldades e 

sugestões relacionadas ao campo educacional. Disseram que se sentem energizados pelo 

carinho das crianças, pois percebem pureza nas relações tecidas no ambiente escolar. O 

projeto cultural realizado com certa frequência nas comunidades distantes da sede 

contribuiu para o fortalecimento de questões relacionadas à cultura, segundo uma 

educadora : “as crianças precisam conhecer as comidas, artesanatos, e a cidade  cresceu 

com a vinda dos Venezuelanos e Colombianos – a cidade está intercultural, os alunos que 

nos alegram, seria bom o ensino da língua tukano na escola; temos que aprender na 

realidade de cada comunidade; a educação depende de nós”. 

Como sugestão, os professores citaram a valorização dos profissionais como um 

dos pontos a serem repensados pelos gestores públicos, sem deixar no esquecimento a 

Educação Indígena. 

Nesse grupo de professores, uma das educadoras era candidata ao cargo de 

vereadora nas eleições municipais de 2024, expressou seu desejo de, caso fosse eleita, 

continuar defendendo com mais intensidade benefícios em prol da educação. Embora não 

tenha sido eleita dessa vez, nós, educadores continuamos acreditando que a Educação 

também precisa de representantes nesses cargos. 

A conversa teve continuidade com cada um relatando suas experiências, 

respondidas por escrito no questionário e explicitadas na seção 5.7, onde são apresentadas 



114 

 

as trajetórias dos professores participantes individualmente. 

5.5.2 Segunda roda de conversa 

Dois educadores que atuam apenas no período matutino participaram de uma 

conversa em uma pracinha na área interna da escola, no dia 22 de maio de 2024, às 9h. 

Foi um momento de trocas, escutas e muita empolgação, após detectarem que os projetos 

pensados em conjunto estavam sendo bem avaliados pela comunidade. 

Foram perceptíveis, ao ouvir o relato de suas experiências, os tantos descaminhos 

e, ao mesmo tempo, a insistência em buscarem alternativas viáveis de acordo com cada 

contexto. “Irmã, eu me embrenhava pelas matas atrás de recursos para minhas aulas”, 

conta um deles, enquanto movimenta os braços como se estivesse adentrando a própria 

mata. 

Um fator mencionado pelos professores e que muitas vezes dificulta o processo 

formativo é a luta pela permanência nos cursos de qualificação oferecidos com foco 

intercultural.  Em muitos casos, os professores que buscaram essa qualificação tiveram 

que se deslocar para Manaus para morar na capital até concluírem os estudos. Atualmente 

são oferecidos cursos ligados à temática, porém há necessidade de acesso à internet, que 

se apresenta vulnerável. 

Essa dificuldade de acesso, inclusive, foi um dos questionamentos dos professores 

aos facilitadores de cursos online que estavam sendo ofertados e que estavam sendo 

divulgados no período em que me encontrava lá para pesquisa. A resposta obtida foi que 

haveria a cedência de um espaço com internet compatível às necessidades do curso. 

5.6 RODA DE CONVERSA COM FAMILIARES DA ESCOLA TIAGO MONTALVO 

Quanto à interação com as famílias da escola localizada na sede do município, a 

conversa realizou-se no dia 23 de maio de 2024, na sala da coordenação pedagógica, 

ambiente aconchegante e organizado. 

Em um primeiro momento, realizei minha apresentação aos presentes, bem como 

a proposta da pesquisa, as motivações que me direcionaram àquela realidade e perguntei 

se gostariam de contribuir interagindo na conversa a respeito do tema. 

Estando todos confortáveis e informados sobre a proposta, iniciamos a conversa. 



115 

 

Todos os presentes disseram sentir-se satisfeitos e que os professores ensinavam 

bem; um avô disse ter um neto autista que frequentava a escola e que, mesmo sem muitos 

recursos, a didática utilizada pela educadora era boa, pois era possível perceber a 

progressão da criança; reconheceram a luta dos professores e o fato de que, devido ao 

contexto (distância, aluguel), muitos dispõem dos recursos próprios para se adequarem; 

mencionaram como positiva a iniciativa da escola em promover o momento cultural, no 

qual são trabalhados elementos próprios da região, a saber: línguas indígenas, pinturas, 

frutas e animais, comidas, bebidas, danças etc. 

Vocês dariam alguma sugestão para os professores em relação aos seus trabalhos?  

Ao que responderam: continuidade do projeto sobre cultura; necessidade de uma 

equipe multidisciplinar; maior valorização do poder público quanto à atuação dos 

professores, pois muitos deles investem recursos próprios para se deslocarem até a escola; 

material escolar de alto custo; oferta de merenda escolar com mais opções nutritivas. 

A seguir, apresento as Figuras 21 e 22, duas imagens sobre o projeto cultural 

mencionado pelos pais, intitulado “Saberes dos nossos povos”, com participação intensa 

da comunidade escolar em geral. 

 

Figura 21: Slogan do Projeto Cultural

 

Fonte: Arquivo da Pesquisadora (2024). 

 



116 

 

Figura 22: Apresentação Cultural Saberes dos nossos povos

 

Fonte: Arquivo da Pesquisadora (2024) 

 

5.7 A PARTICIPAÇÃO DOS PROFESSORES NA COLETA DOS DADOS 

A seguir, relatarei sobre cada um desses educadores, elencando dados que 

emergiram no decorrer do processo da pesquisa. 

Foram coletadas as informações pertinentes à roda de conversas com os 

professores, que correspondem ao quantitativo de quinze docentes, os quais, de forma 

cordial e disponível, contribuíram para que eu pudesse conhecer seu perfil e sua trajetória 

no universo da educação do qual fazem parte. 

Em minhas observações em sala de aula, suas temáticas foram voltadas para 

questões ambientais, relacionando os eventos climáticos provocados em sua maioria pelo 

descuido Ser Humano X Meio Ambiente. 

 Algumas sugestões e provocações foram realizadas com o intuito de aguçar 

reflexões em relação ao tema. Rio Grande do Sul, estado afetado pelas enchentes e no 

auge dos noticiários serviu como referência para a aula com o intuito de refletirmos sobre 

como devemos criar uma nova relação com o todo, que se dê de uma forma articulada. 

Alguns exemplos partindo das experiências comunitária foram elencados, como: 

a forma como são realizados esses manejos em suas roças; o tempo dado à terra; a 

quantidade necessária para uso de seus membros; a pesca e a caça, entre outros. 

Entre os professores participantes, 4 deles não entregaram suas respostas por 

escrito, onde detalham particularidades como: etnia, idade, local de nascimento entre 



117 

 

outros. O termo de autorização foi entregue, bem como foram realizados todos os outros 

procedimentos elencados na metodologia da pesquisa foram realizados, a saber: 

Conversas individuais, Observações em sala de aula e atividades extraclasse, Participação 

em roda de conversa. 

 

1. Tukano 01. O professor tem 52 anos de idade, nasceu no distrito de Pari 

Cachoeira-AM, pertence ao povo Tukano e atuava há 21 anos como educador. É formado 

em Ciências Naturais (2013) e ministrava há 02 anos, na escola de educação infantil, a 

disciplina de Educação Física. 

Em conversa, o educador disse que, em 2003, havia ingressado como professor 

contratado para dar aulas aos 6ºs anos em Tunuí Cachoeira, Rio Içana.  

Sua trajetória era marcada por andanças pelas comunidades: procurava observar e 

conviver com o intuito de compreender suas dinâmicas e, a partir disso, elaborar seus 

planejamentos para atuar junto aos alunos. “Observava a realidade, participava das 

festividades, pois a convivência é muito importante”. 

Falante da língua tukano, encontrou um público que se comunicava na língua 

Baniwa. “O desafio é ser criativo, e o desejo dos pais era que os filhos conhecessem e 

escrevessem as palavras” afirmou o professor. “Nessas aulas desenvolvidas nas 

comunidades, os alunos maiores faziam roças, as mulheres capinavam e o lucro obtido 

era para as festividades da escola”. 

Com a abertura de um Concurso Público Municipal em 2004, em São Gabriel da 

Cachoeira, concorreu e foi aprovado para atuar na área do baixo Rio Negro. No ano de 

2008, passou a atuar na escola situada na estrada do Areal, distante 50 quilômetros da 

sede, zona rural do município. Nesse período, funcionava o sistema de troca entre 

comunidade e professores: eles se comprometiam com o ensino dos alunos e a 

comunidade oferecia mantimentos de suas roças, bem como local para alojamento, já que 

não era possível retornar todos os dias para a cidade por não haver transporte público 

naquela época. 

Depois de um tempo lecionando nas escolas da estrada, zona rural, foi removido 

para a sede onde ministra Educação Física para crianças da Educação Infantil. 

Sua formação docente teve contribuições do Programa de Formação e Valorização 

de Profissionais da Educação (PROFORMAR), aulas via satélite, alguns encontros, 

oficinas pedagógicas e outras capacitações. Sua formação acadêmica aconteceu via 



118 

 

PARFOR (Formação de Professores da Educação Básica), programa oferecido pela 

Universidade do Estado do Amazonas. Ele se considera um professor pesquisador, crítico 

e com iniciativas. 

Em minhas observações, percebi um educador comprometido com a cultura local 

e seu trabalho. No momento cultural promovido pela escola, era um dos líderes que 

animava seu grupo, marcando os passos firmes e expressivos do Daburucú (momento de 

oferenda com danças para demonstrar gratidão pelos frutos e outros benefícios da mãe 

Natureza). 

No espaço preparado para receber seus alunos nas aulas de Educação Física, 

muitas opções de jogos para estimular a percepção e a coordenação motora das crianças. 

O primeiro momento era de explicação da atividade, seguido de exemplo demonstrado 

pelo professor. Após, realizava o convite para que elas participassem da dinâmica. 

Nenhum dos alunos presentes se recusou a participar. Mesmo alguns apresentando 

certas dificuldades, eram conduzidos pela voz suave e firme do educador convidando-os 

para uma nova tentativa. 

 

2. Tariano 01. 45 anos, pertence ao povo Tariano e nasceu em Duraka Capuamu 

(Ilha de Camanaus). O professor, pertencente ao quadro de efetivos na rede municipal, 

tinha formação em Normal superior e Matemática (2009) e atuava há 20 anos como 

docente, 02 deles na Escola de Educação Infantil onde ministrava a disciplina de 

Educação Física. 

Meu primeiro contato com ele aconteceu na feira cultural promovida pela escola, 

em que era animador da programação. Com outros colegas professores, era responsável 

pelo momento e estava preparado com vestes, instrumentos para canto e muitos frutos da 

região, pois seria feito o Daburucu, momento de oferta, agradecimento em conjunto pelos 

benefícios (frutos, pesca) ofertados pela natureza. 

De forma contagiante, esse educador envolveu seu público, muitos olhares 

acompanhavam atentamente cada passo seu e o desenrolar da programação. De acordo 

com minha percepção e leitura, demonstravam satisfação em estar ali e aprovação pela 

iniciativa da escola. 

O curso do magistério foi o facilitador em sua vida acadêmica, porque lhe 

oportunizou a entrada para a docência. 



119 

 

Segundo o professor, o magistério comum (expressão utilizada para diferenciar do 

Magistério Indígena) contribuiu para sua formação, de modo especial para a organização 

de seus materiais didáticos; já os cursos de Normal Superior e Matemática o ajudaram em 

relação à diversidade cultural dos seus alunos. Ele vê esse fato como relevante em seu 

profissionalismo. 

A terceira contribuição foi adquirida na própria jornada de trabalho que vai lhe 

transformando, apontando os aspectos positivos e aqueles que necessitam de novas 

calibragens. “Sou muito grato a Deus por ter me concedido o Dom de ser professor, então 

tudo ficou mais fácil a conquistar”. 

Percebi um professor persistente e decidido a se reinventar em suas práticas e que, 

talvez por estar exatamente em seu lugar, aparenta ser uma pessoa feliz irradiando 

felicidade às pessoas próximas. Ao conversar frente a frente, percebi seu olhar iluminado, 

enquanto descrevia suas lutas diárias e os benefícios colhidos ao longo de sua trajetória 

na Educação. Suas falas eram acompanhadas de gestos para demonstrar na íntegra como 

agia como professor. 

Com as crianças em atividade no parquinho, agia de forma bastante natural, dando 

espaço e liberdade para que elas buscassem suas próprias brincadeiras e o brinquedo que 

gostariam de utilizar naquele momento. Ficava presente auxiliando, mas dando 

oportunidade para descobertas. 

 

3. Tukano 02. 54 anos, nasceu em São Gabriel da Cachoeira-AM, pertence ao 

povo Tukano. Possui graduação em Normal Superior e Geografia. Tem especialização em 

Letramento digital, Gestão Escolar e, no momento, cursava pós em Psicopedagogia e 

realizava cursinho em Alfabetização e Neuroalfabetização. 

Há 22 anos atuava na Educação e, em 2024, desenvolvia seu trabalho com crianças 

de 05 anos de idade, Educação Infantil/ Pré II. Assim definiu sua trajetória de formação: 

“A caminhada para formação nada fácil, mas a minha vontade de ser educadora era mais 

forte e hoje sou quem sou, professora educadora que é meu orgulho”. 

Ingressou na Universidade através do vestibular, “sem participar da cota indígena, 

nem por indicação de ninguém” e se orgulha disso. Para formalizar, passou no concurso 

municipal para o cargo de Professor tornando-se efetiva. 

O que marcou sua trajetória foram: “Os meus professores do ensino fundamental, 

minha formação acadêmica em Manaus, onde fiz várias experiências na grande capital, 



120 

 

por fim, o meu esposo foi eleito o primeiro prefeito indígena do município de São Gabriel 

da Cachoeira”. 

Com aprendizados diários com sua família no decorrer da formação acadêmica, 

as experiências no campo foram responsáveis pela sua efetivação na carreira através do 

concurso municipal de 2004. 

 Quando conversamos, definia-se como professora dedicada em busca de 

melhorias para seus educandos. 

Em sala de aula, percebi uma educadora comprometida com atividades variadas 

sobre a família silábica. Os alunos em geral demonstraram, através de leitura e atividade 

escrita, que estavam familiarizados com o tema. 

Os alunos eram livres, independentes em sala para buscarem em suas mochilas o 

material que necessitassem para sua atividade. As mesas eram divididas entre quatro 

crianças, e cada uma era responsável por realizar a atividade que lhe era de competência, 

conforme seu ritmo. 

Percebi-a como uma professora comprometida com sua formação e seu público. 

Além disso, transmitia segurança ao lidar com as crianças e suas necessidades diversas. 

 

4. Tukano 03. 60 anos, pertence ao povo Tukano, nasceu em uma ilha chamada 

Uiwa (Ilha da Flecha), próxima a Ilha de Camanaus (Duraka Capuamu), distante 

aproximadamente uns 50 quilômetros da sede São Gabriel. A professora possui 

Graduação em Normal Superior e especialização em gestão escolar, e há 35 anos está no 

exercício docente. No ano de 2024, estava atuando na Educação Infantil com crianças de 

04 anos de idade. 

Iniciou seus estudos aos 08 anos de idade na Ilha de Camanaus onde estudou até 

os 11 anos de idade. Em seguida, iniciou o 5º ano e foi cursá-lo na sede São Gabriel, na 

Escola Estadual São Gabriel, administrada pelas Irmãs Filhas de Maria Auxiliadora 

(Salesianas). 

Durante os estudos, ficou no internato com as irmãs, onde trabalhava e estudava. 

Segundo ela: “era muito difícil, mas consegui vencer e concluí o magistério em 1989.” 

Em 1990, ela e sua irmã foram contratadas para trabalhar como professoras no Rio Içana. 

Era uma escola humilde chamada Jerusalém, e a missão foi desafiadora por não 

compreenderem a língua (curipaco) falada naquele contexto, mas foi possível realizar as 

atividades solicitadas. 



121 

 

Ao retornar à Sede São Gabriel, foi contratada para atuar na escola de sua 

comunidade de origem por 18 anos. Em seguida, no ano de 2009, efetivada, passou a 

atuar na sede por apresentar problemas de saúde. Sua experiência como educadora 

estendeu-se ao CRAS (Centro de Referência da Assistência Social) durante 03 anos, e lá 

desenvolveu trabalhos com crianças, jovens, adolescentes e idosos, acompanhada de uma 

assistente social. 

Escolheu essa profissão por gostar muito das crianças e perceber a necessidade no 

município. Iniciou o curso de Biologia, mas desistiu para dar prioridade às filhas que 

também estavam cursando faculdade nesse mesmo período. 

 Em minhas observações em sala, os alunos realizaram seus desenhos com 

pinturas, mostrando-se familiarizados com o ambiente. Sala composta por 17 alunos, 

sendo que um deles recebia acompanhamento de uma professora auxiliar por apresentar 

deficiência. 

 

5. Baré 01, nasceu na comunidade Bauari e pertence ao povo Baré. É graduada 

em Normal Superior e há 25 anos atua na profissão, leciona a disciplina de Nheengatu 

(língua geral do Amazonas) para crianças da Educação Infantil (04 e 05 anos de idade). 

Com 10 anos de idade, ingressou no internato e, conforme a docente: “fui educada 

pelas irmãs Filhas de Maria Auxiliadora (Salesianas), no ano de 1970. Não sabia falar 

português, pois só falava Nheengatu (língua geral) com meus pais, foi difícil aprender e 

conviver com outras pessoas”. 

Cogitou desistir dos estudos devido a algumas dificuldades, mas, comprometida, 

concluiu o magistério em 1982 e, em 1984, foi lecionar na escola Aparecida do Rio Negro, 

comunidade do interior. Em seguida, em 1985, contribuiu para a fundação de uma escola 

em sua comunidade de origem, onde percebeu que perderam totalmente suas danças, mas 

conservaram a língua Nheengatu. 

A seguir, a educadora relatou um pouco sobre suas experiências na área: “De 1985 

a 1999, lecionei na Escola Divino Espírito Santo; em 2000, fui transferida para a 

comunidade Yawawira com o povo Tucano. Lá aprendi a cultura deles, onde fiquei até 

2002. Em 2003, na sede do município na Escola Dom Miguel Alagna e depois vim para 

o Tiaguinho até hoje. É bom e gratificante conviver com as crianças”. 



122 

 

Quando fiz os primeiros contatos com a escola, fui informada sobre as aulas de 

nheengatu, o que me interessou bastante, logo expressei minha vontade de dialogar com 

a professora responsável pela disciplina. 

Em nossa primeira conversa, a educadora relatou sobre seu processo de 

contratação e disse que muito do que aprendeu no convívio familiar relacionado à língua 

serviu-lhe como base para iniciar o desenvolvimento do trabalho. 

Com as crianças sentadas sempre em círculo, a educadora realizava a chamada em 

nheengatu. Em seguida, ia retirando de sua sacola pedagógica cartazes de acordo com o 

tema trabalhado, o que estava em questão era: família, letras para formação de palavras 

entre outros. 

Foram trabalhados os membros que compõem a família e a pronúncia dos seus 

nomes em nheengatu. Utilizando as crianças para representá-los, realizava a pronúncia e 

a crianças, em coro, repetiam. 

 

Figura 23: Membros da família na língua Nheengatu

 

Fonte: Arquivo da pesquisadora (2024). 
 

 

Cartaz elaborado pela professora da Língua Nheengatu, contendo algumas 

palavras relacionadas aos membros da família, tema trabalhado nas aulas desenvolvidas 

no período da pesquisa. 

Com o alfabeto espalhado ao centro da roda, chamava pelo nome uma criança para 

pegar a letra correspondente até que a palavra fosse formada por completo, tudo feito em 

um clima de tranquilidade. 



123 

 

Um dado que chamou atenção durante as aulas com o tema família foi o fato de 

algumas crianças não terem conhecimento dos nomes dos pais, mas serem bastante 

rápidos ao serem questionados sobre o nome dos avós. Torna-se necessário manter essa 

relação com os mais velhos, para manter a memória e a tradição de suas comunidades. 

Há presença de estudantes Venezuelanos que com certa facilidade aprendem a 

língua nheengatu. Será pelo fato de falarem o Espanhol?  Entre tantos questionamentos 

que foram surgindo no campo, este faz parte do conjunto. 

 

6. Tariana 02, 50 anos, nasceu em São Gabriel, pertence ao povo Tariano. 

Graduada em Ciências Biológicas e pós-graduada em Educação Infantil e Fundamental, 

há 22 anos atuava como educadora. Em 2024, lecionava para crianças da Educação 

Infantil (05 anos). 

“Quando eu estava cursando o 1º ano do ensino médio, tínhamos um professor 

que era bem dedicado, humilde e de bom coração. Nas aulas dele eu me espelhava e 

sonhava ser professora e mãe. O professor tinha um método que acalmava os alunos, eu 

me espelhei nesse professor, isso no distrito de Iauaretê, jamais eu pensei em morar na 

cidade”. 

Residia na sede, educadora, casada, tinha 3 filhos, nora, efetiva pela rede 

municipal e atuava também pelo estado, através do PSS (Processo Seletivo). Participava 

da igreja católica e se declarava uma mulher de fé e abençoada. 

Acreditava ter se tornado a professora que tanto sonhara em sua juventude, na 

época em que era aluna na escola do interior, São Miguel, em Iauaretê, distrito que faz 

fronteira com a Colômbia. As falas do professor da época “um dia vocês vão estar no meu 

lugar” foram se concretizando a partir do 2º ano do ensino médio, quando o aluno deveria 

optar entre Magistério e Técnico de Enfermagem. 

Sua opção foi pelo magistério, já que sonhava em se tornar professora e assim o 

fez. Ao concluir o curso em 2001, no ano seguinte, 2002, já estava lecionando, na 

comunidade São Miguel do Rio Negro. 

Ainda em 2002, ingressou no PARFOR (Programa Nacional de Formação de 

Professores da Educação Básica) ofertado pela UEA (Universidade do Estado do 

Amazonas); dando continuidade aos estudos, cursou Ciências Biológicas pela UFAM 

(Universidade Federal do Amazonas) e realizou estudos de Pós-graduação em Educação 

Infantil e Ensino Fundamental. 



124 

 

Durante esses anos dedicados aos estudos, acreditava ter assimilado vários 

conhecimentos que então eram colocados em sala de aula e dizia ser muito feliz e 

realizada por ser uma educadora. 

 

7. Tukano 04, 58 anos, nasceu em São Gabriel da Cachoeira. É graduado em 

Letras e Literatura Espanhola e há 28 anos atuava na área Educacional, 05 deles na escola 

atual. Ministra as disciplinas de Língua Portuguesa e Língua Espanhola para as turmas 

do 6º ao 9º ano. 

Estudou em Manaus o curso de Agrozootecnia entre 1994 e 1998, com o objetivo 

de atuar na Agrotécnica de São Gabriel, hoje IFAM (Instituto Federal do Amazonas). 

Ingressar no campo Educacional partiu de seu próprio interesse e do gosto pelo trabalho. 

Participar do movimento indígena, das formações, bem como da graduação pela 

UFAM (Universidade Federal do Amazonas) foram essenciais em sua trajetória até 

alcançar seu perfil de atuação atual. 

Em sala de aula, dialogava com seus alunos e abria espaço para que eu também 

pudesse contribuir a partir do meu ponto de vista. 

 

8. Piratapuia 01, 42 anos, nasceu em São Gabriel da Cachoeira (sede), 

pertencente ao povo Piratapuia, e há 12 anos atuava como docente na mesma escola. 

Atuava pelo PSS (Processo Seletivo) e recentemente tinha sido aprovado no concurso da 

Rede Municipal de Educação. Formado pelo Magistério Indígena III no ano de 2017, era 

professor de Educação Física para os alunos do 6º ao 9º ano do Ensino Fundamental. 

Sua primeira formação foi o magistério indígena III, segundo o educador: “desta 

formação complementar participaram professores que já atuavam em sala de aula ou que 

pretendiam atuar. Foi através do projeto Piraiawara que vários professores, depois de 

longos anos conseguiram alcançar sua primeira conquista, a formação focada em suas 

realidades. Me recordo ainda hoje a explicação dos professores sobre o tema ‘Educação 

Escolar Indígena’”. 

O professor relatou que, com o tempo, foi se aperfeiçoando no magistério, 

aprendendo com seus erros como professor e cidadão, sempre com o objetivo de melhorar. 

Procurou acolher todas as críticas construtivas para a vida, deixando de lado as que não 

iriam contribuir. Sentia-se útil na escola e na comunidade, era morador da ilha onde está 



125 

 

localizada a escola. Quando nos conhecemos, frequentava o curso de Letras ofertado pela 

UEA (Universidade do Estado do Amazonas). 

 

9. Tukano 05, 35 anos, nasceu em Curicuriari-Baixo Rio Negro, pertence ao povo 

Tucano. Em 2024, iniciou o curso de Geografia ofertado pela plataforma virtual no 

período noturno em uma sala de aula da rede estadual de Educação, localizada na própria 

comunidade. Assim, por ser morador dessa comunidade, sua frequência se tornou viável. 

Em seu relato, o fato de estar acompanhando esse curso lhe dava suporte para 

desenvolver seu trabalho de acordo com a realidade local em que estavam inseridos. Dizia 

ter se tornado professor a partir dos seus aprendizados enquanto aluno, pelos incentivos 

de outros professores e então pela faculdade que estava cursando. Segundo ele, isso teria 

contribuído muito com seu trabalho. 

Nas observações em sala de aula, o educador dissertou sobre o Trabalho Escravo 

e suas diversas faces bastante presentes em nossa atualidade. Relatou sobre o período 

colonial, como o processo era desencadeado e como os mais afetados eram os Povos 

Originários e os Negros. 

O panorama atual aponta outras formas de escravidão, dentre elas os tráficos de 

pessoas e de drogas, bastante presentes na realidade de São Gabriel da Cachoeira. Com o 

processo migratório e a intensa presença de Venezuelanos e Colombianos, o termo 

Escravas Sexuais é utilizado para intitular mulheres que fazem parte desse grupo de 

exploração. 

 

10. Tukano 06, 46 anos, nasceu em Pari Cachoeira, pertence ao povo Tukano, é 

licenciado em Matemática (2014) pela UFAM (Universidade Federal do Amazonas). Há 

19 anos atuava na Educação, com 3 meses na escola atual. 

Seu vínculo se deu pelo Processo Seletivo (PSS), e lecionava Matemática e 

Ciências da Natureza para as turmas do 6º ao 9º ano. 

Em 2005, após concluir o Ensino Médio, foi convidado a trabalhar no afluente do 

Rio Içana, na Calha do Rio Ayari, junto aos povos de culturas e grupo étnico diferentes. 

Reconhece que, como iniciante, as dificuldades como profissional foram diversas: “foi 

uma surpresa, porque nunca pensei e planejei ocupar para exercer essa missão tão 

importante na minha vida que até hoje continuo nessa luta”.  



126 

 

Em seu ponto de vista, a profissão que ocupa o transformou com as contribuições 

e aprendizados adquiridos enquanto aluno e aprofundados no decorrer do curso superior. 

 

11. Tariana 03. A professora é falante da língua tucano, reside na sede de São 

Gabriel e todos os dias, às 5h30min da manhã, aguardava o ônibus em direção à ilha de 

Camanaus 

Nesse período em que me deslocava para a escola, ia na sua companhia e na da 

gestora (Tariana), além de uma professora que atuava na Sala Anexa da Rede Estadual de 

Educação.  

A docente era contratada para 20 horas e lecionava para alunos do primeiro ano, 

portanto às 11h30min, retorna vapara sede. Em observações realizadas em sala de aula, 

fui informada de que a turma era composta por 10 alunos, todos moradores da 

comunidade, com exceção de um. 

A professora utilizou cantos e brincadeiras, buscando a participação e o 

entrosamento das crianças que corresponderam de forma positiva. 

Em suas aulas, foi utilizado o caderno de leitura, e ficou nítida a familiaridade das 

crianças com o alfabeto e a formação das palavras. 

O tema família foi trabalhado e representado pelas crianças com desenho dos 

membros que compõem sua família e depois apresentado para os colegas de turma. 

Houve uma semana, no período em que lá estive, em que a comunidade se reuniu 

para preparação da farinha. A professora me acompanhou até a casa da farinha e, no 

caminho, explicou que, depois de pronta, a farinha é vendida, e o lucro é investido em 

alguma necessidade da comunidade. 

Professores e alunos participam, se juntam aos anciãos, jovens, crianças, e o 

grande mutirão é realizado, enquanto ouvem músicas, contam histórias, sempre 

acompanhadas de boas risadas. Ao término, é partilhada a merenda que arremata a 

primeira etapa do processo: o descascar da mandioca. 

Além da produção da farinha, outro evento que envolveu as crianças foi a novena 

e coroação de Nossa Senhora de Fátima. Houve ensaios na igreja, que fica ao lado da 

escola e, pelo fato de as famílias que lá residem serem católicas, todos participaram dos 

ensaios, das novenas até culminar com o momento da coroação da santa. 

A docente descrita ia sempre à frente, motivando o ensaio dos alunos que 

demonstraram disposição para fazer o seu melhor. 



127 

 

12. Tukano 07, 33 anos. Professora, moradora da comunidade, contratada por 20h, 

trabalhava com 14 alunos do pré-escolar. 

Foi trabalhado o tema família, e as crianças foram convidadas a identificarem os 

membros, seus nomes e a quantidade a partir do desenho realizado. 

Em uma outra observação em sala, foram utilizadas sementes de frutos colhidos 

na comunidade para colagens. Depois de identificados determinados números, as crianças 

deveriam contorná-los com as sementes preparadas para essa finalidade. A educadora 

trazia consigo uma grande bolsa, na qual guardava os materiais que enriqueciam suas 

aulas.  

De forma carinhosa, se dirigia às crianças que solicitavam sua intervenção, mesmo 

no momento do intervalo na sala dos professores. Sua sala de aula ornamentada, passava 

uma boa impressão aos que adentravam o ambiente. Participante dos momentos 

promovidos pela comunidade, percebi uma forte ligação com as crianças na escola e nos 

demais ambientes da comunidade. 

 

13. Tukano 08. Bastante ornamentada, sua sala era composta por 16 alunos do 

Pré II. Em conjunto com seu auxiliar, desenvolvia atividades sobre o alfabeto com as 

crianças que, por sua vez, demonstraram familiaridade. Cada criança recebia atendimento 

para a realização das atividades.   

Percebi um clima saudável, ambiente acolhedor e muita disposição das crianças e 

da professora para as aulas. A movimentação dos alunos em sala de aula ocorria conforme 

suas necessidades: sentiam autonomia para buscar seus materiais na mochila e me parecia 

que tudo acontecia com muita naturalidade. 

 

14. Tukano 09. A sala era composta por 21 alunos, sentados em círculo enquanto 

a docente trabalhava o alfabeto, utilizando animais e frutas da região. 

Os alunos próximos à professora, ouviam atentamente e, quando era mencionada 

uma fruta, lembravam das roças da família e diziam o que era cultivado lá.  

Foi um momento de muita espontaneidade em que alunos tomavam liberdade para 

se dirigirem até a imagem das frutas mencionadas sobre as quais relatavam algo. De 

maneira geral, diziam que as conheciam ou que em suas roças era possível encontrá-las. 



128 

 

A professora atenta às falas, procurava dialogar com todos em um trabalho 

conjunto com o seu auxiliar. Algumas crianças se dirigiram a mim para relatar ou 

descrever suas roças, e eu procurei dar-lhes o máximo de atenção. 

 

15. Baniwa 1. Professora da Língua Indígena Nheengatu, ofertada aos alunos do 

6º ao 9º ano. Foi uma das primeiras professoras com que tive contato, pois, a convite da 

gestora, no primeiro dia em que estive na comunidade da Ilha de Camanaus, fomos 

caminhar com o intuito de me localizar naquele novo espaço. 

A primeira parada foi na casa da professora Baniwa 1, que nos acolheu com um 

delicioso café da manhã, com tucumã, delicioso fruto da região. Ela estava realizando seu 

planejamento bimestral, mas o interrompeu para nos dar atenção. 

Conversamos sobre os desafios da escola, bem como sobre seus avanços. Como 

realizar um planejamento que contribua com as demandas existentes no espaço escolar, a 

comunidade e que possibilite a formação integral de um cidadão comprometido com o 

coletivo? 

Percebi uma professora comprometida com sua formação enquanto educadora. 

Relatou suas experiências formativas, as dificuldades presentes, mas, ao mesmo tempo, 

as retribuições desse empenho. Comentou também sobre a busca pelos estudos de suas 

filhas, que inclusive foram residir em outro estado para maior investimento na jornada 

enquanto estudantes. 

Acompanhei algumas aulas da educadora, que ressaltou a importância do seu 

ensino, tendo em vista as poucas pessoas que se comunicam apenas na língua, de modo 

geral os anciãos. Nesses casos, o processo de tradução se torna indispensável para uma 

melhor comunicação e inclusão de outros falares, bem como dos anciãos que utilizam 

apenas a língua materna. 

A professora leciona a língua indígena Nheengatu e produziu o cartaz (Figura 24) 

com imagens e palavras para exposição em sala de aula. 

Investir no ensino das línguas indígenas é uma forma de mantê-las vivas, valorizar 

seus falantes e, para que não desapareçam, assim como muitos casos divulgados e aqueles 

de que nem sempre tomamos conhecimento. 

 



129 

 

Figura 24: Desenhos e palavras na Língua Nheengatu

 

Fonte: Arquivo da pesquisadora (2024). 

 

  



130 

 

6 ANÁLISE DAS PRÁTICAS PEDAGÓGICAS DE PROFESSORES INDÍGENAS 

EM SÃO GABRIEL DA CACHOEIRA-AM. 

6.1 AS CARACTERÍSTICAS PEDAGÓGICAS INDÍGENAS NARRADAS 

PELOS PARTICIPANTES 

Apresentar as narrativas de professores (as) indígenas sobre suas práticas 

pedagógicas em escolas de São Gabriel da Cachoeira-AM, representa uma importante e 

necessária contribuição à literatura, visto que nos remete a acreditar que será necessário 

procurar meios de permitir que essa memória se perpetue na comunidade indígena, 

utilizando a Instituição Escola para contribuir com essa tarefa. 

Os objetivos propostos pela pesquisa estão alinhados com a construção da tese, 

no âmbito da organização do marco teórico, que abrangeu a trajetória da pesquisadora e 

suas aproximações com o contexto das escolas urbanas e periurbanas de São Gabriel, o 

panorama da educação escolar com os povos indígenas, dentre uma diversidade de 

fundamentos oriundos das escolas indígenas, saberes indígenas, interculturalidade, 

colonialismo, povos originários, formação específica para os povos indígenas etc. Além 

disso, os dados coletados oriundos dos professores, famílias, pais e alunos foram 

contemplados satisfatoriamente conforme os roteiros das perguntas direcionados para os 

sujeitos da pesquisa. 

Na Educação Indígena, os processos de aprendizagem são próprios e específicos 

e estão ligados ao fazer diário: organização social, trabalho, lazer, festas, danças, ritos e 

mitos. A Educação Indígena tem que estar referenciada no território, na língua e na cultura 

(MELIÁ, 1979). Esta faz parte do fazer diário das comunidades indígenas nas quais os 

conhecimentos, as filosofias e as ciências foram construídos ao longo de milênios, com 

alto grau de criatividade e sensibilidade de seus membros (PEREIRA, 2006). 

Acompanhando as escolas indígenas em suas comunidades, observo que é cada 

vez mais presente o diálogo dessa instituição com os saberes tradicionais, acionando para 

tanto os intelectuais da oralidade. Depoimentos das lideranças, alunos e professores 

indígenas afirmam a necessidade de aprender com os velhos pensadores indígenas: A 

cultura indígena não vai se perder aqui na cidade de São Gabriel da Cachoeira. Porque 

nós temos muitos jovens que sabem a história indígena, porém, ela não é construída nos 

nossos colégios, assim, com  os conteúdos de sua cultura não constam nos livros didáticos, 



131 

 

por que órgãos governamentais não tem nenhum interesse e manter a tradição das 

comunidades indígenas. 

Esse saber é acionado quando, por exemplo, os sábios indígenas são chamados 

para conversar com os professores, para contar histórias e, principalmente para pensar a 

escola: os sábios são reconhecidos nas escolas indígenas pelos professores, pelos alunos 

e pelas lideranças, como bibliotecas vivas. Nota-se que existem uma preocupação em 

manter as raizes dos povos indígenas. E, diante das políticas públicas que elaboram 

projetos de educação escolar, a presença, ou a reivindicação pela presença de sábios e 

lideranças indígenas, ou seja, os intelectuais da oralidade, em reuniões, nas tomadas de 

decisões e na formação dos professores, é cada vez mais solicitada. (Bergamaschi, 2014, 

p. 19) 

6.2 UMA EDUCAÇÃO VIVA, COMUNITÁRIA, ANCESTRAL E CONECTADA 

COM A NATUREZA 

Constatou-se, neste universo educacional no qual estão inseridas as escolas 

pesquisadas, que existe parceria entre a escola e a comunidade, o que favorece a relação 

família-aluno na condução do melhor ensino. Professores, lideranças, comunitários, pais 

de alunos e representantes da Secretaria de Educação local reúnem-se, discutem propostas 

a serem referendadas em calendário escolar e no calendário de atividades da comunidade.  

Os habitantes desse local criaram suas próprias formas de conceber e enxergar o 

mundo; desenvolveram suas concepções de organização política, administrativa, 

econômica, além de terem criado e recriado formas de lazer e de viver, utilizando o 

ambiente em que vivem.  

As características das organizações tradicionais estabelecem seus próprios 

direcionamentos segundo os fundamentos que dizem: É a organização própria dos 

índígenas. Cada comunidade ou povo indígena possui seus modos próprios de 

organização social, política, econômica e jurídica. Não existe um modelo único. Mesmo 

numa comunidade ou povo, às vezes existem várias formas de organização social, de 

acordo com as regras de parentesco, faixas etárias, gênero, especialidades, famílias 

extensas e alianças políticas. As organizações tradicionais seguem orientações e regras 

de funcionamento, de relações e de controle social a partir das tradições de cada povo. 

Isso permite as organizações tradicionais serem mais dinâmicas, plurais, descentralizadas, 

transparentes, ágeis e flexíveis. (Baniwa, 2007, p.132) 



132 

 

Nas comunidades existem áreas de educação, lazer e recreação feitas pelos 

moradores da comunidade e pelo poder público municipal (construídas em regime de 

mutirão e parceria), que proporcionam ao processo educativo metodologias diferenciadas 

para a realização das práticas de ensino-aprendizagem. 

Segundo as contribuições teóricas relacionadas à forma de lazer e de viver das 

comunidades indígenas, destaca-se o seguinte pensamento: 

O lazer, como processo educativo, atua sobre os meios de reprodução da vida, 

tendo sua dimensão sociocultural mais visível e prática. Já sendo produto de 

ação socioeducativa, de um lado, pode contribuir para qualificar o ser humano 

a olhar, perceber e compreender o vivido, se reconhecendo na percepção do 

outro, distinguindo semelhanças e diferenças entre si, o mundo em que vive e 

outros sujeitos – construindo sua própria identidade e história. De outro lado, 

pode contribuir para favorecer novas relações socioculturais alicerçadas nos 

preceitos lúdicos e democráticos, que têm como ponto de partida o 

reconhecimento dos direitos e deveres como cidadãos, agindo assim, contra a 

exclusão, os preconceitos e a marginalização (MARCELINO, 2008, p.38). 

Referendando a importância da educação viva e conectada à natureza, existe nesse 

contexto a vivência concreta das comunidades indígenas: o espaço de aprendizagem, ou 

ambiente escolar, não se limita à sala de aula, por isso, são direcionados aqui outros 

espaços físicos da comunidade, os quais estão carregados de possibilidades de 

aprendizagens significativas para todos. 

Esses espaços da Comunidade são utilizados esporadicamente para o ensino de 

conteúdos formais e informais. Portanto, descrever os locais de ensino-aprendizagem da 

comunidade requereu observação atenta e detalhada no sentido de catalogá-los, 

destacando os espaços físicos de educação, lazer e recreação. Os espaços comunitários 

indígenas se mostram como locais sociais abertos à discussão das propostas 

reivindicatórias de políticas públicas que proporcionem o bem-estar político, econômico, 

cultural, físico, social e mental da população em questão. 

Nota-se, que existem uma preocupação coletiva para alcançar os objetivos da 

comunidade indígenas, diante dessa percepção, destaca-se a seguinte contribuição: Toda 

organização é uma necessidade coletiva, uma vez que a convivência coletiva só é possível 

com um mínimo de organização interna por meio da qual são definidos de objetivos, 

metas, estratégias e ações a serem desenvolvidas coletivamente e a distribuição de tarefas 

e responsabilidades. O cacique, o tuxaua, o líder, o pajé, o professor, o agente de saúde e 

outros agentes comunitários fazem parte da organização interna de uma comunidade 

indígena. (Baniwa, 2007, p. 131) 



133 

 

Quanto aos aspectos da interculturalidade, verificou-se que são várias etnias que 

convivem buscando o diálogo, e essa convivência pacífica é uma estratégia de 

preservação das suas culturas. É comum encontrar em toda a extensão do Alto Rio Negro, 

Povos Indígenas convivendo em uma mesma comunidade. Tal tipo de estratégia ajuda 

não apenas na preservação da cultura, mas também na valorização étnica. 

Referendando a importância da interculturalidade, no que diz respeito a identidade 

de cada cidadão, observa-se que as sociedades indígenas vivem em constante dinamismo 

cultural, apropriando-se da cultura do outro e recriando a sua cultura. No caso da 

interculturalidade na formação da nova identidade cidadã, Cancline (1995 apud, Pereira, 

2013, p. 79) discute as formas pelas quais uma sociedade se apropria dos bens materiais 

e imateriais, transformado a cultura de uma determinada sociedade em uma cultura em 

constante construção e dinamismo. 

Na perspectiva da interculturalidade, nas sociedades indígenas amazônidas, 

destaca que os jogos aproximam os praticantes do convívio com o outro, mesmo ele sendo 

o adversário. No jogo não se preocupa com tempo e nem com o espaço, há uma interação 

pedagógica ao se jogar. 

6.3 EDUCAÇÃO COMO PARTE DA VIDA COTIDIANA 

Nas atividades escolares, há um envolvimento com esportes nas diversas 

modalidades, incluindo o que é próprio da cultura indígena, bem como outras advindas 

de outros espaços. No Brasil, essas atividades desportivas possuem regras oficiais e suas 

respectivas federações, mas, nas atividades escolares, os próprios alunos e professores 

criam suas regras e as implementam durante a prática esportiva, facilitando a participação 

de todos. Não identifiquei a presença de qualquer estudante com dificuldade de participar 

das atividades na escola. 

Nota-se que a prática esportiva é muito importante nas comunidades indígenas 

por que ajuda na dinâmica, no envolvimento com os professores, alunos; ela te deixa 

relaxado e livre, sem deixar de acompanhar a parte escolar, respeitando os professores e 

alunos, as atividades esportivas ajudam a pensar, a organizar estratégias, ajudam no 

convívio com um grupo. (PEREIRA, 2013, p. 90)  

Quanto às manifestações das Culturas indígenas, destacou-se que danças, rituais, 

pintura corporal, tessituras de aturá e outros adornos estão presentes nas aulas e nas 

atividades comunitárias. A importância dessas atividades pode ser percebida pelo fato de 



134 

 

que, quando a comunidade tem alguma data comemorativa, as aulas são suspensas e a 

escola tem que ajudar a preparar a festividade, ensaiando os cantos indígenas e as danças 

(poraquê, veado, carriço, mawaco, japurutu), que fazem parte do dabucuri, grande festa 

da comunidade realizada para comemorar a fartura na agricultura e para receber 

lideranças indígenas de outras comunidades bem como autoridades locais. 

É notório mencionar o legado cultural, deixado pela ancestralidade dos seus 

líderes e pela comunidade em geral, conforme a conceitualidade da cultura que diz: 

1. A cultura mais do que a herança genética, determina o comportamento do 

homem e justifica as suas realizações; 2. O homem age de acordo com os seus 
padrões culturais. Os seus instintos foram parcialmente anulados pelo longo 

processo evolutivo por que passou; 3. A cultura é o meio de adaptação aos 

diferentes ambientes ecológicos. Em vez de modificar para isto o seu aparato 

biológico, o homem modifica o seu equipamento superorgânico; 4. Em 

decorrência da afirmação anterior, o homem foi capaz de romper barreiras das 

diferenças ambientais e transformar toda a terra em seu hábitat. 5. Adquirindo 

cultura, o homem passou a depender muito mais do aprendizado do que a agir 

através de atitudes geneticamente determinadas; 6. Como já era do 

conhecimento da humanidade, desde o Iluminismo, é este processo de 

aprendizagem que determina o seu comportamento e a sua capacidade artística 

ou profissional; 7. A cultura é um processo acumulativo, resultante de toda a 
experiência histórica das gerações anteriores. Este processo limita ou estimula 

a ação criativa do indivíduo; 8. Os gênios são indivíduos altamente inteligentes 

que têm a oportunidade de utilizar o conhecimento existente ao seu dispor, 

construído pelos participantes vivos e mortos de seu sistema cultural, e criar 

um novo objeto ou uma nova técnica (LARAIA, 2011, p. 48). 

 

Em relação às festividades religiosas, diria que existe um cuidado coletivo 

bastante especial. Em maio, mês em que estive na comunidade para pesquisa, houve uma 

extensa programação em preparação à grande festa de Maria, que culmina com sua 

coroação no final do mês. Os alunos da escola eram responsáveis por realizar a coroação 

de Nossa Senhora e, por vários dias, nos dirigíamos até a igreja ao lado da escola para os 

ensaios. 

 



135 

 

Figura 25: Igreja Católica Nossa Senhora Auxiliadora localizada dentro da comunidade

 

Fonte: Arquivo da pesquisadora (2024). 

 

Na semana que antecedeu ao domingo da coroação, os alunos e professores eram 

dispensados um pouco antes do horário normal para que participassem com as famílias 

da comunidade da novena que aconteceu nas casas dos comunitários. 

Visando manter e preservar a valorização da cultura indígena, é preciso e 

necessário continuar discutindo e propondo políticas públicas educacionais quanto aos 

aspectos da Cultura na Educação Escolar Indígena. Urge pensar políticas de valorização 

da formação profissional para que se amplie o número de profissionais capacitados, 

manter sempre em foco a necessidade de um currículo específico e diferenciado que 

contemple a interdisciplinaridade e a Cultura indígena, criar políticas de valorização da 

Cultura e educação indígena, por meio da criação de centros culturais, sempre discutindo 

antecipadamente com as comunidades indígenas, além de criar a escola de tempo integral 

que valorize a cultura local. Tal escola poderia servir de laboratório da Cultura Indígena, 

e seria onde a comunidade acadêmica, os órgãos públicos (federal, estadual e municipal), 

as ONG’s e a comunidade em si poderiam discutir e revitalizar não apenas a cultura física 

como também as tradições ritualísticas esquecidas, os benzimentos, as línguas indígenas 

e outras situações que fossem surgindo a partir das discussões e necessidades. 

Diante do processo formativo dos professores indígenas é notório mencionar a 

seguinte intervenção: a formação de intelectuais indígenas não ocorre somente na 

academia: o intelectual indígena que chega à universidade, em geral emerge e atua nos 

movimentos, na organização e na afirmação étnica, na luta pelo reconhecimento social, 

político e cultural, pelos direitos básicos de viver na terra e ter respeitado suas 



136 

 

territorialidades, por saúde e por educação. É um intelectual que alia o conhecimento 

próprio da sua cosmologia, mas que propõe e conduz diálogos interculturais importantes, 

inclusive pautando caminhos para a educação escolar, indígena e não indígena. 

(BERGAMASCHI, 2014, p. 27) 

6.4 AS NARRATIVAS E OS CONHECIMENTOS ORAIS SÃO IMPORTANTES 

PARA A ESCOLA INDÍGENAS 

Nota-se que as tessituras elaboradas e direcionadas neste trabalho trouxeram 

importantes contribuições para o entendimento das narrativas de professores indígenas 

sobre suas práticas pedagógicas, proporcionando, assim, a aquisição de diversos 

conceitos, práticas e identidades docentes em São Gabriel da Cachoeira, no Estado do 

Amazonas. Não se encerram aqui as discussões sobre a Cultura indígena e a educação 

indígena; pelo contrário, trago nesta experiência uma cestaria de questões que cabem não 

apenas à comunidade indígena, mas a toda a comunidade acadêmica, aos órgãos públicos 

e privados e à sociedade civil, a fim de que se possa tecer e dar formato ao aturá (a Cultura 

dos Povos Indígenas), em constante fase de tessitura. 

As narrativas dos professores indígenas de São Gabriel da Cachoeira-AM indicam 

que suas práticas pedagógicas estão intrinsecamente ligadas, são tecidas em conjunto com 

os anciãos, os jovens, as crianças, os adultos, os professores... Isso fortalece o saber 

comunitário. 

A escola é responsabilidade dos membros que compõem esse espaço comunitário, 

que em resumo eu definiria como uma grande sala de aula, onde são participantes 

efetivos, contribuem com o zelo e estão sempre por perto, mesmo que em muitos 

momentos se mostrem bastante discretos e silenciosos. 

Fica evidente, diante do contexto escola, é preciso mencionar a seguinte 

contribuição: a escola não existe apenas como local para que se ensinem os conteúdos 

formais do currículo, mas enquanto espaço que contribua em alguma medida para a 

formação de pessoas éticas, que respeitem a diferença. Deve ser um espaço no qual os 

princípios de equidade façam parte desse cotidiano educativo. Sobre a constituição de 

uma escola que se considere o ambiente multicultural existente no contexto em que está 

inserida, (OLIVEIRA, 2019, p. 83) 

As práticas pedagógicas estão em constante diálogo com os saberes tradicionais e 

os conhecimentos da escola formal, valorizando o que é específico de cada cultura. Nas 



137 

 

falas dos professores e pais da escola Duraka Kapuamu, foi perceptível o desejo de 

dialogar com outros conhecimentos, pois suas expressões demonstravam abertura para 

esse encontro denominado como enriquecimento/crescimento. 

Em uma das andanças pela comunidade, onde está situada a escola rural, uma mãe 

disse que gosta muito quando os professores vêm da cidade. Perguntei o porquê e ela 

disse que: “a cidade oferece mais oportunidade de crescimento e podem levar isso para a 

comunidade” (Diário de Campo, maio de 2024). 

Perguntei sobre os professores da comunidade, que moram na ilha onde está 

situada a escola, e ela disse que são bons, contribuem muito com o aprendizado dos alunos. 

Percebeu que os seminários promovidos pelos educadores estimulam o pensar crítico os 

estudantes e relatou sobre a necessidade do ensino da informática, pedido mencionado 

também pelos alunos dos 9ºs anos quando conversamos. (Diário de Campo, maio de 

2024). 

 

Figura 26: Espaço da comunidade Duraka

 

Fonte: Arquivo da pesquisadora (2024). 

 

6.5 EDUCAÇÃO POSSUI RESPONSABILIDADES COMPARTILHADAS 

A figura 24 mostra o espaço da comunidade Duraka que percorri para dialogar 

com os pais dos alunos em suas casas, as quais, muitas vezes, se encontravam fechadas, 



138 

 

pois a famílias se dirigiam para suas roças que ficam localizadas em espaços um pouco 

distantes das suas moradias. 

Conviver nesses ambientes me fez sentir participante de todo o processo 

desencadeado nesse período. Acredito que a comunidade em geral de São Gabriel tem 

esse hábito que faz parte da essência do povo, que é a acolhida do diferente. Hospitalidade 

não é apenas um gesto, mas uma prática cotidiana.  

Os moradores, com sua generosidade e seu respeito às diferenças, incluem, tratam 

todos como membros da comunidade. Em meio à rica convivência entre os povos 

indígenas, me senti respeitada, incluída e totalmente responsável para também contribuir 

com o processo educacional daquela realidade e, com esta tese, ser uma ponte entre 

professores indígenas e não indígenas, além de outros grupos interessados que procuram 

avançar no diálogo referente à temática. 

Diante desse cenário, marcado por constantes transformações nas áreas 

tecnológica, ambiental, econômica, consequentemente as relações são afetadas e a 

educação se apresenta como um caminho estratégico e necessário para a preparação de 

cidadãos comprometidos com questões que afetam a humanidade. 

Hoje estamos vivenciando inúmeros riscos que afetam significativamente os 

povos indígenas, como invasão de suas terras, direitos sendo subtraído a saúde, a 

educação dentre outros.  O grande desafio é como as comunidades indígenas podem 

resistir à histórica sedução do mundo branco, estigmatizado na figura do espelho de 

Cabral, e de seus vários instrumentos de poder econômico, cultural e político. A ilusão de 

um ideal de vida acima do bem e do mal no mundo moderno baseado no suposto poderio 

da tecnologia e da economia cumulativista e individualista, seduz os povos indígenas e 

os deixam atônitos quanto aos seus horizontes socioculturais próprios. A promessa de 

felicidade possível acessível por meio da competição, da concorrência e da concentração 

individual de riqueza e de poder passar a concorrer com o ideal de vida baseada no bem-

estar social coletivo onde a hospitalidade, a generosidade e a igualdade de oportunidades 

e de condições de vida são valores primordiais. O poder político e econômico 

individualizado e diferenciado não apenas seduz, mas também corrompe. E os povos 

indígenas não estão isentos dessa tragédia do mundo contemporâneo. (BANIWA, 2007, 

p. 143) 

No entanto, como administrar e equacionar a pressão e dominação ideológica e 

psicológica dos modelos de vida da sociedade branca capitalista, individualista e 



139 

 

materialista que se contrapõem aos modelos de sociedades indígenas comunitárias, 

coletivas, que privilegiam a vida em cima dos bens materiais? É bom lembrar que o 

abandono dos modos de vida próprio pelos povos indígenas, além de deixarem de ser 

reconhecidos como povos indígenas, perdem os principais direitos como à terra coletiva 

e as políticas diferenciadas. 

Os fenômenos do mundo contemporâneo, nos remetem as mudanças vertiginosas 

que precisam as comunidades indígenas adequa-se em alguns pontos que estabeleça a 

legalidade dos direitos dos povos indígenas, neste contexto as diferentes práticas 

pedagógicas carecem de empreender ações formais em suas atividades escolares. 

A necessidade de repensar as práticas pedagógicas tradicionais é um apontamento 

unânime não apenas de quem convive no cotidiano escolar, mas da sociedade em geral, 

que com certa clareza percebe que nossas escolas não estão bem.  

Nesse contexto, outras metodologias emergem como alternativas necessárias para 

promover uma educação mais humana, pautada no diálogo e sensível às realidades dos 

estudantes. 

 

Figura 27: “É preciso uma aldeia inteira para educar uma criança.”

 

Fonte: Neipies (2022) 

 

“É preciso uma aldeia inteira para se educar uma criança” (provérbio africano).  

A Figura 25 mostra um grupo composto por crianças, jovens e adultos em círculo, 

possivelmente em um processo de aprendizagem coletivo. Nas culturas africana e 

indígena, existe a compreensão de que a formação integral de uma criança é 

responsabilidade de toda a comunidade. Acredito que essa compreensão é o que ainda 

está bastante ausente em muitas realidades nas quais estão inseridas nossas escolas, pois 



140 

 

o caminhar escolar necessita de passos firmados entre seus membros, a saber: pais, alunos, 

gestores, professores. 

Gládis Pederson, em seu artigo “só uma aldeia inteira pode educar uma criança”, 

publicado no dia 09 de abril de 2022, disserta a seguinte contribuição: 

aprendizagem na primeira fase da infância ocorre pela imitação. A criança 

aprende a andar, falar e reagir a uma provocação imitando o adulto presente na 

sua vida: pai, mãe, irmãos e demais pessoas a sua volta. Até por volta dos três 

anos é o período que mais acontecem sinapses no cérebro infantil pois a criança, 

com sua natural curiosidade, quer explorar e conhecer o mundo que a cerca e 
interagir com ele. O lar e a escola infantil exercem muita influência na 

formação emocional, psicológica, física e mental do infante. (PEDERSON, 

2022). 

Que ofereçamos espaço para que a responsabilidade compartilhada na formação 

de cidadãos encontre metodologias outras e seu processo de tecitura encontre espaços, 

mesmo com os tantos descaminhos que se apresentam em seu processo de 

(des)construção.  

Por responsabilidade compartilhada verifica-se, que a educação indígena 

estabelece a transmissão de regras de comportamento social, de domínio do mundo 

material e espiritual, acontece por meio de ensinamentos cotidianos, em suas variadas 

formas. Os adultos transmitiam/transmitem os conhecimentos às crianças, para que 

aprendam a fazer cerâmica, artefatos de pedra ou de madeira, de modo que possam caçar, 

pescar. (PEREIRA, 2013, p. 46) 

Visando estabelecer os verdadeiros princípios que emanam a Educação Indígena, 

que está caracterizada em ser livre, comunitária, sociocultural, requer por parte dos seus 

líderes e órgãos governamentais o verdadeiro desafio de respeitar sua cultura e sua 

educação. Com objetivo de manter toda a sua tradição e adequações as novas mudanças 

estabelecidas pela sociedade atual. 

Uma tecitura delicada, plural e contínua é capaz de encontrar brechas possíveis, 

considerando as rupturas que marcam o cenário educacional atual e que a diversidade de 

sujeitos nos motive para os saberes/sabores da vida, da convivência e da sensibilidade. A 

(des)construção da prática pedagógica exige coragem para experimentar, escutar e 

reinventar. 

  



141 

 

CONCLUSÃO 

Este estudo teve como propósito compreender e valorizar as narrativas de práticas 

pedagógicas desenvolvidas por professores (as) indígenas em São Gabriel da Cachoeira, 

no Estado do Amazonas. A partir dos relatos e das experiências compartilhadas, foi 

possível evidenciar que tais práticas não apenas revelam modos próprios de ensinar e 

aprender, profundamente enraizados nas cosmologias, línguas e saberes tradicionais de 

seus povos, mas também constituem formas de resistência, afirmação identitária e 

reconstrução epistemológica dentro do espaço escolar. 

Os objetivos propostos na pesquisa estão alinhados com a construção da tese, no 

âmbito da organização do marco teórico, dos procedimentos metodológicos, das 

interações e das vivências com os docentes das comunidades indígenas, com os quais 

vivenciei experiências relevantes e significativas, seja na roda de conversas, nas 

atividades informais ou formais de forma cortês, responsável e respeitosa.  

Conforme o que preconiza o objetivo geral da tese, permitindo o tratamento de 

descrever práticas pedagógicas e características identitárias de docentes indígenas de 

Escolas Municipais, no território urbano e periurbano do município de São Gabriel da 

Cachoeira, no Amazonas, todo o direcionamento da pesquisa comprova sua validação, 

mediante os depoimentos, os documentos, as fotos, a aplicação de questionários focados 

para descrever as práticas pedagógicas dos docentes indígenas. 

No âmbito dos objetivos específicos sistematizados, toda a tese busca de forma 

contundente estabelecer sua validade, seja no convívio informal (nas apresentações 

culturais das comunidades, nas pinturas, nos artesanatos, nos esportes, no trabalho 

coletivo da comunidade indígena) ou no formal (no planejamento dos docentes, na sala 

de aula, na formação dos docentes, na reunião de pais e mestres, nas ações dos governos); 

Assim, foram contemplados os seguintes enunciados dos objetivos: Identificar elementos 

que representam as práticas pedagógicas e as identidades profissionais dos docentes 

indígenas em escolas da rede municipal, situadas no contexto de São Gabriel da Cachoeira, 

no Amazonas; Observar ou ouvir os docentes visando recolher informações sobre suas 

trajetórias pessoais e profissionais, posicionamentos e perspectivas em vários contextos 

como: salas de aula, em atividades extraclasse e momentos informais desses docentes em 

suas escolas, além de oportunizar conversas com outros atores em busca de informações 

sobre os profissionais em foco; Narrar as práticas pedagógicas e identidades profissionais 

dos docentes observados, expondo elementos que as caracterizam, considerando suas 



142 

 

trajetórias, relações, atuação profissional e estratégias; Analisar as contribuições teóricas 

relacionadas aos estudos culturais da teoria Pós-Colonial e do grupo Modernidade 

Colonialidade; Discutir as realidades das escolas participante da pesquisa e a 

descolonização dos sujeitos e saberes dos docentes indígenas. 

As Instituições Escolares pesquisadas estão pautadas nos aspectos da Educação 

Escolar Indígena: diferenciada, específica, comunitária, intercultural (RCNEI, 2005, p. 

109) na qual as decisões são tomadas em coletividade entre professores, lideranças 

comunitárias e os pais, a fim de que sejam colocadas em ação as decisões tomadas em 

assembleia, com a participação dos órgãos governamentais do Município de São Gabriel 

da Cachoeira. 

O projeto educacional ou o projeto político pedagógico é todo planejado e 

construído entre a escola e a comunidade favorecendo a relação família-aluno na 

condução do melhor ensino. Este planejamento é realizado no início do calendário escolar 

na palhoça da comunidade onde professores, lideranças, comunitários, pais de alunos e 

representante da Secretaria de Educação Municipal reúnem-se e discutem sobre as 

propostas a serem referendadas em calendário escolar e o calendário de atividades da 

comunidade. Para a sua elaboração são colocados em pauta, para votação, as atividades 

escolares e da comunidade, vencendo os que tiverem maior quantidade de votos em 

regime democrático de eleição. É uma dinâmica que caracteriza as comunidades 

indígenas de São Gabriel da Cachoeira. 

No processo constitutivo da tese, é importante mencionar a interculturaliade, 

porque neste contexto da Cidade de São Gabriel da Cachoeira, são várias comunidades 

indígenas que convivem em parcerias, colaboração, empreendendo ações que enalteça 

sua cultura e tradições e educação da comunidade. Mediante essa percepção não foi 

possível identificar aspectos étnicos que diferenciam cada povo indígena na sua 

comunidade. Nota-se que essa convivência pacífica é uma estratégia de preservação de 

suas culturas. É comum encontrar em toda a extensão do Alto Rio Negro, Povos Indígenas 

convivendo em uma mesma comunidade. Como pesquisadora entendo que este tipo de 

estratégia ajuda não apenas na preservação da cultura, mas também na valorização étnica. 

Conforme as observações efetivadas durante o percurso da pesquisa, foi possível 

verificar que as atividades de esportes de os alunos têm uma paixão, são: futebol, futsal, 

voleibol e queimada. A maioria das aulas está pautada nestas atividades esportivas. No 

Brasil, estas atividades desportivas possuem regras oficiais e suas respectivas federações, 



143 

 

mas, nas atividades escolares, os próprios alunos criam suas regras e as implementam 

durante a prática esportiva, facilitando a participação de todos: homens e mulheres. Não 

identifiquei neste contexto num estudante que ficasse de fora das atividades esportivas 

realizadas pelos professores. 

No âmbito das manifestações da Cultura Indígenas com destaque para as danças, 

rituais, pintura corporal, tessituras de aturá dentre outros adornos, estão presentes nas 

aulas e nas atividades comunitárias. A importância destas atividades se pode perceber pelo 

fato de que quando a comunidade tem alguma data comemorativa, as aulas são suspensas 

e a escola tem que ajudar a preparar a festividade, ensaiando os cantos indígenas e as 

danças, que fazem parte do dabucuri, que é a grande festa da comunidade realizada para 

comemorar a fartura na agricultura e para receber lideranças indígenas de outras 

comunidades e autoridades locais. 

Toda essa manifestação cultural, estão direcionadas para fortalecem o princípio 

da autonomia, muito discutido nas comunidades indígenas, o qual é fundamento principal 

na elaboração de propostas para valorização da vida e da cultura locais. Visando manter 

suas tradições passando de pais para os filhos e das lideranças indígenas. 

Na visão da pesquisadora, referente ao estudo sistematizado, tem como foco o 

estudos: possibilitar a discussão dos seus próprios processos de ensino-aprendizagem, 

seja construído de forma coletiva, mantendo as inserções dos órgãos competentes legais, 

e da própria comunidade indígena, além de proporcionar debates sobre políticas públicas, 

de esporte e lazer para os comunitários. 

É notório destacar e continuar discutindo políticas públicas no âmbito educacional, 

quanto aos aspectos da cultura corporal na Educação Escolar Indígenas. É urgente pensar 

políticas de valorização da formação profissional para que se amplie o número de 

profissionais capacitados, manter sempre em foco a necessidade de um currículo 

específico e diferenciado que contemple a interdisciplinaridade e a Cultura Corporal, criar 

políticas de valorização da Cultura Corporal, quiçá por meio da criação de centros 

culturais, sempre discutindo antecipadamente com as comunidades indígenas, além de 

criar a escola de tempo integral que valorizasse a cultura local. Tal escola poderia servir 

de laboratório da Cultura Indígena, e seria onde a comunidade acadêmica, os órgãos 

públicos (federal, estadual e municipal), as ONG’s e a comunidade em si poderiam 

discutir e revitalizar não apenas a cultura física como, também, tradições ritualísticas 



144 

 

esquecidas, benzimentos, as línguas indígenas e outras situações que fossem surgindo a 

partir das discussões e necessidades. 

Fica evidente que hoje, percebe-se um esforço coletivo, para colocar em práticas 

essas ações que valorize, mantenha a cultura dos povos indígenas, respeitem seu espaço, 

seu ensino, são muitos colaboradores que estão empenhados nessa luta de fazer valer a 

harmonia entre das comunidades indígenas, que sabem muito bem executar essas ações 

nas suas comunidades locais. Somente a educação é capaz de manter esses valores. 

Temos consciência de que a educação é um legado imprescindível para que os 

diferentes paradigmas sejam quebrados, além disso é preciso entender porque certas 

atitudes são tomadas, identificar problemas e delinear soluções agregadas para atender os 

anseios e necessidades do coletivo. Diante desse contexto, chego a conclusões que não 

devo apontar culpados, elas objetivam-se que se abra um espaço de interlocução para que 

as soluções comecem a surgir ou que pelos menos reconheça e se entenda o que está sendo 

feito de modo que, dessa maneira, seja possível pensar em novas preposições. 

As análises relacionadas às práticas pedagógicas indígenas foram organizadas, 

elaboradas e sistematizadas dentro das categorias de: educação viva, comunitária, 

ancestral e conectada com a natureza,  apresentando o legado deixado por seus ancestrais; 

educação como parte da vida cotidiana, seja no âmbito da informalidade ou da 

formalidade das comunidades indígenas, as narrativas e conhecimentos orais que são 

indispensáveis para a escola indígena, o aprendizado repassado de pais para filhos, nas 

mais diferentes expressões vivenciadas na sua comunidade; e a educação compartilhada, 

aprendendo os valores, os princípios, os costumes, as danças, os artesanatos transmitidos 

pela comunidade indígena. 

As narrativas apresentadas demonstram que os professores (as) indígenas atuam 

como pontes entre mundos: entre o conhecimento ancestral e os currículos escolares 

oficiais, entre a oralidade e a escrita, entre a cultura local e as exigências da educação 

formal. Suas práticas pedagógicas são marcadas por uma forte dimensão comunitária, 

pela valorização do território e por uma pedagogia do cuidado, do diálogo e da escuta. 

Além disso, a pesquisa reafirma a importância de políticas públicas que respeitem 

e fortaleçam a autonomia pedagógica indígena, reconhecendo a escola como espaço 

intercultural. Foi possível visualizar, nas práticas dos professores das escolas pesquisadas, 

suas vivências que buscam dialogar com os diferentes povos presentes no espaço 

comunitário e escolar. 



145 

 

A formação inicial e continuada dos docentes deve estar alinhada às 

especificidades socioculturais de seus contextos, o que implica repensar os modelos 

tradicionais de ensino e fomentar práticas educativas decoloniais para que se sintam 

fortalecidos nesse processo que já está em curso. As práticas pedagógicas de professores 

indígenas desenvolvidas em São Gabriel da Cachoeira-AM podem ser uma contribuição 

a ser discutida/acessada em outras realidades escolares, sejam elas no âmbito das 

diretrizes governamentais ou das manifestações culturais e tradições dos povos indígenas. 

Apesar de todos os fatores internos e externos que interferem na educação dos povos 

indígenas, o estudo em evidência não se esgota, pelo contrário as expectativas dos 

docentes, dos, pais, da lideranças indígenas, da equipe escolar são necessárias e oportuna, 

mediante as constatações e observações realizadas no percurso da pesquisa, nas 

comunidades indígenas em geral verificou-se: as experiências compartilhadas, o modo 

próprio de ensinar e aprender, o enraizamento na cosmologias, línguas e saberes 

tradicionais, as diferentes formas de resistências e a afirmação identitária no espaço 

escolar. Onde futuros pesquisadores poderão emergir neste universo temático. 

Conclui-se que ouvir e registrar as vozes dos professores indígenas é não apenas 

um ato de respeito, mas uma estratégia potente para transformar a educação em um 

instrumento de fortalecimento cultural, justiça social e construção de futuros mais plurais. 

As narrativas aqui reunidas são, portanto, sementes de esperança e caminhos possíveis 

para uma educação verdadeiramente intercultural, antirracista e inclusiva na Amazônia e 

no Brasil. 

  



146 

 

REFERÊNCIAS 

ACOSTA, Alberto. O bem viver: uma oportunidade para imaginar outros mundos. São 

Paulo: Elefante, 2019. 

ALVES, Lidiane da Conceição. A escola como espaço de fronteira simbólica e a 

situação dos sujeitos fronteiriços. Revista de Estudos em Relações Interétnicas | 

Interethnica, v. 20, n. 2, p. 14-23, 2017. 

ALVES, Edmar César. São Gabriel da cachoeira: sua saga, sua história. Goiânia, 

Kelps, 2007. 

ALVES, Rozane Alonso. YA KA NA ÃRA WANÃ: movimento indígena e a produção 

das identidades das crianças Arara-Karo (Pay Gap/RO). 2017. Tese (Doutorado em 

Educação) – Universidade Católica Dom Bosco, Campo Grande, 2017. 

ATAÍDES, Fernanda Barros; OLIVEIRA, Guilherme Saramago de; SILVA, Anair 

Araújo de Freitas. A etnografia: uma perspectiva metodológica de investigação 

qualitativa. Cadernos da FUCAMP, Monte Carmelo, v. 20, n. 48, p. 133-147, 2021. 

BACKES, José Licínio. A negociação das identidades/diferenças culturais no espaço 

escolar. 2005. Tese (Doutorado) – Universidade do Vale do Rio dos Sinos, São 

Leopoldo, 2005. 

BARRETO, João Paulo Lima. Kumuã na kahtiroti-ukuse: uma “teoria” sobre o corpo e 

o conhecimento prático dos especialistas indígenas do Alto Rio Negro. 2021. Tese 

(Doutorado em Antropologia Social) – Universidade Federal do Amazonas, Manaus, 

2021. 

BARBERO, João Paulo Lima. Dos meios às mediações. Comunicação, cultura e 

hegemonia. Rio de Janeiro: UFRJ, 1997. 

BARTH, Fredrik. O Guru, o Iniciador e as Outras Variações Antropológicas .Rio de 

Janeiro: Contra Capa, 2000. 

BAUMAN, Zygmunt. Identidade: entrevista a Benedetto Vecchi. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2005. 

BRASIL/MEC. Referencial curricular nacional para as escolas indígenas. Brasília: 

MEC/SEF, 2005. 

BRASIL.  MEC. Lei de diretrizes e bases da educação nacional: nº 9394/96. Brasília: 

1996. 

BUERI, Kãdiri Maririye: os ensinamentos que não se esquecem/ narrador Diakuru 

(Américo Castro Fernandes), intérprete Kisibi (Durvalino Moura Fernandes). - São 

Gabriel da Cachoeira, AM: FOIRN-Federação das Organizações Indígenas do Rio 

Negro: Santo Antônio, AM: UNIRT-União das Nações Indígenas do Rio Tiquié, 2006. -

(Coleção Narradores Indígenas do Rio Negro; v.8). 



147 

 

CABALZAR, Flora Dias (org.). Educação escolar indígena do Rio Negro: relatos de 

experiências e lições aprendidas. São Paulo: Instituto Socioambiental; São Gabriel da 

Cachoeira: FOIRN, 2012. 

CANCLINI, Néstor Garcia. Culturas híbridas. Estratégias para entrar e sair da 

modernidade. 4. ed. São Paulo: Edusp, 2006. 

CANDAU, Vera Maria Ferrão. Diferenças culturais, cotidiano escolar e práticas 

pedagógicas. Currículo sem fronteiras, 11.2 (2011): 240-255. 

CANDAU, Vera Maria Ferrão. "Ideias-força" do pensamento de Boaventura Sousa 

Santos e a educação intercultural. Educação em Revista, v. 32, p. 15-34, 2016. 

COLASANTI, Marina. A moça tecelã. [s. l.]: Global, 2004. 

CONSELHO Universitário aprova reconhecimento de línguas indígenas brasileiras 

para acesso à pós-graduação. Notícias da UFSC, www.noticias.ufsc.br, 15 set. 2021. 

Disponível em: https://noticias.ufsc.br/2021/09/conselho-universitario-da-ufsc-aprova-

equiparar-lingua-indigena-a-idioma-estrangeiro-para-acesso-a-pos-graduacao/. Acesso 

em: 5 nov. 2023. 

CORONAVÍRUS: Aglomeração em lotérica expõe população de São Gabriel da 

Cachoeira. Amazônia Real, www.amazoniareal.com.br, 1 jul. 2020. Disponível em: 

https://amazoniareal.com.br/coronavirus-aglomeracao-em-loterica-expoe-populacao-de-

sao-gabriel-da-cachoeira/. Acesso em: 5 nov. 2023. 

FISCHMAN, Gustavo E.; CRUDER, Gabriela. Fotografias escolares como evento na 

pesquisa em educação. Educação & Realidade, v. 28, n. 2, 2003. 

FLEURI, Reinaldo Matias. Intercultura e educação. Revista Brasileira de Educação, 

Belo Horizonte, n. 23, p. 16-35, maio/ago. 2003. 

FOIRN; ISA. Povos Indígenas do Alto e Médio Rio Negro: uma introdução à 

diversidade cultural e ambiental do noroeste da Amazônia brasileira. Brasília: SEF / 

Ministério da Educação, 2006. 

FRANCISCO, Papa. Carta Encíclica Laudato Si: sobre o cuidado da casa comum. 

São Paulo: Paulinas, 2015. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa São 

Paulo: Paz e Terra, 1996. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. 38. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2004.  

FREITAS, Edilúcia de. A Semec na gestão de Edilúcia de Freitas. Entrevista a Judite 

Albuquerque. In: CABALZAR, Flora Dias (org.). Educação escolar indígena do Rio 

Negro: relatos de experiências e lições aprendidas. São Paulo: Instituto Socioambiental; 

São Gabriel da Cachoeira: FOIRN, 2012. p. 372-379. 

GARCÍA CANCLINI, Nestor. Culturas híbridas: estratégias para entrar e sair da 

modernidade. 4. ed. Trad. Heloísa Pezza Cintrão e Ana Regina Lessa; Trad. introdução 

http://www.noticias.ufsc.br/
https://noticias.ufsc.br/2021/09/conselho-universitario-da-ufsc-aprova-equiparar-lingua-indigena-a-idioma-estrangeiro-para-acesso-a-pos-graduacao/
https://noticias.ufsc.br/2021/09/conselho-universitario-da-ufsc-aprova-equiparar-lingua-indigena-a-idioma-estrangeiro-para-acesso-a-pos-graduacao/
http://www.amazoniareal.com.br/
https://amazoniareal.com.br/coronavirus-aglomeracao-em-loterica-expoe-populacao-de-sao-gabriel-da-cachoeira/
https://amazoniareal.com.br/coronavirus-aglomeracao-em-loterica-expoe-populacao-de-sao-gabriel-da-cachoeira/


148 

 

Gênese Andrade. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 2019. (Col. Ensaios 

Latino-Americanos, 1). 

GARCIA, Orlando. Migração, cultura e mestiçagem: o desenvolvimento mestiço 

numa comunidade indígena Terena. Cordis: Revista Eletrônica de História Social da 

Cidade, v. 2, 2009. 

GLÁDIS Pederson em seu artigo publicado no dia 09/04/2022 na página eletrônica 

https://www.neipies.com/so-uma-aldeia-inteira-pode-educar-uma-crianca/ acesso 

dia: 22/06/2025. 

GONÇALVES, Artur Garcia. Para uma dialetologia baniwa-koripako do rio Içana. 

2018. Dissertação (Mestrado em Linguística) – Universidade de Brasília, Brasília, 2018. 

GRUPIONI, Luís Donisete Benzi. Olhar longe, porque o futuro é longe: cultura, 

escola e professores indígenas no Brasil. 2008. Dissertação (Mestrado em Antropologia) 

– Universidade de São Paulo, São Paulo, 2008. 

HOOKS, bell. Ensinando pensamento crítico: sabedoria prática. São Paulo: Elefante, 

2020. 

KAUFMANN, Jean-Claude. A entrevista compreensiva: um guia para pesquisa de 

campo. Editora Vozes Limitada, 2013. 

KAUFMANN, Jean-Claude. A entrevista compreensiva: um guia para pesquisa de 

campo. Petrópolis: Vozes, 2013. 

KRENAK, Ailton. A vida não é útil. São Paulo: Companhia das Letras, 2020. 

LARAIA, Roque de Barros. Cultura: um conceito antropológico. 22ª Ed. Rio de 

Janeiro: Jorge Zahar, 2011. 

LASMAR, Cristiane; GORDON, Cesar Gordon. Um antropólogo da civilização 

amazônica: entrevista com Stephen Hugh-Jones. Sociologia & Antropologia, v. 5, p. 

627-658, 2015. 

LEÓN, Lucas Pordeus. Constituição brasileira é traduzida pela 1ª vez para língua 

indígena. Agência Brasil, www.agenciabrasil.ebc.com.br, 19 jul. 2023. Disponível em: 

https://agenciabrasil.ebc.com.br/justica/noticia/2023-07/constituicao-brasileira-e-

traduzida-pela-1a-vez-para-lingua-indigena. Acesso em: 5 nov. 2023. 

OLIVEIRA, Lessa de. Um apanhado teórico-conceitual sobre a pesquisa 

qualitativa: tipos, técnicas e características. Travessias, Cascavel, v. 2, n. 3, p. e3122, 

2010. 

LINHARES, Célia, GARCIA, Regina Leite e Corrêa, Carlos Humberto Alves. 

Cotidiano e Formação de Professores. Pesquisa em Educação. Diferentes Enfoques 7. 

Edua, Universidade Federal do Amazonas, 2010. 

LUCIANO, Gersem et al. História indígena no Brasil independente: da ameaça do 

desaparecimento ao protagonismo e cidadania diferenciada. Araucaria, v. 24, n. 51, 

2022. 

https://www.neipies.com/so-uma-aldeia-inteira-pode-educar-uma-crianca/
http://www.agenciabrasil.ebc.com.br/
https://agenciabrasil.ebc.com.br/justica/noticia/2023-07/constituicao-brasileira-e-traduzida-pela-1a-vez-para-lingua-indigena
https://agenciabrasil.ebc.com.br/justica/noticia/2023-07/constituicao-brasileira-e-traduzida-pela-1a-vez-para-lingua-indigena


149 

 

LUCIANO, Gersem. A gênese da educação escolar indígena no rio Negro: um 

processo não concluído. In: CABALZAR, Flora Dias (org.). Educação escolar indígena 

do Rio Negro: relatos de experiências e lições aprendidas. São Paulo: Instituto 

Socioambiental; São Gabriel da Cachoeira: FOIRN, 2012. p. 358-371. 

LUCIANO, Gersem. Educação escolar indígena: estado e movimentos sociais. 

Revista da FAEEBA: Educação e Contemporaneidade, v. 19, n. 33, p. 35-49, 2010. 

LUCIANO, Gersem. Movimentos e políticas indígenas no Brasil contemporâneo. 

Tellus, p. 127-146, 2007. 

LUCIANO, Gersem. Educação para manejo e domesticação do mundo entre a 

escola ideal e a escola real: Os dilemas da educação escolar indígena no Alto Rio 

Negro. 368 f. Tese (Doutorado em Antropologia) -Universidade de Brasília. 2011. 

LÜDKE, Menga. Como anda o debate sobre metodologias quantitativas e qualitativas 

na pesquisa em educação. Cadernos de Pesquisa, n. 64, p. 61-63, 1988. 

MALDONADO TORRES, Nelson. On the coloniality of being: Contributions to the 

development of a concept. Cultural Studies, v. 21, n. 2 3, p. 240 270, mar-mai 2007. 

MARCELINO, Nelson Carvalho (Org.). Lazer e sociedade: múltiplas relações. 

Campinas/ SP: Ed. Alínea. 2008. 

MARTÍNEZ, María Elena et al. “Políticas e práticas de educação intercultural.” In: 

Candau, Vânia Maria (org.), Educação intercultural na América Latina: entre 

concepções, tensões e propostas, pp. 44-73. Rio de Janeiro: 7Letras, 2009. 

MIGNOLO, Walter. Desobediência epistêmica: a opção descolonial e o significado 

de identidade em política. Cadernos de Letras da UFF, 34.1, 2008, p. 287-324. 

MELIÁ, Bartomeu. Educação indígena e alfabetização. São Paulo. Ed. Loyola. 1979. 

MINAYO, S. Maria Cecília de. Amostragem e saturação em pesquisa qualitativa: 

consensos e controvérsias. Revista pesquisa qualitativa, v. 5, n. 7, p. 1-12, 2017. 

MIRANDA, Clóvis. Vista para a Bela Adormecida desde a Praia Grande, que se 

forma no verão amazônico, em frente à cidade de São Gabriel da Cachoeira 

(Agência Amazonastur). São Gabriel da Cachoeira: nossa “bela adormecida” na 

“Cabeça do Cachorro”. Amazonas Atual, www.amazonasatual.com.br, 20 mai. 2019. 

Disponível em: https://amazonasatual.com.br/sao-gabriel-da-cachoeira-nossa-bela-

adormecida-na-cabeca-do-cachorro/. Acesso em: 5 nov. 2023. 

MONICO, L.S; VALENTIM, R.A. e PEREIRA, P.M. A observação participante 

enquanto metodologia de investigação qualitativa. Atas, CIAIQ - 2017 

MONTEIRO, Charles. História, fotografia e cidade: reflexões teórico-metodológicas 

sobre o campo de pesquisa. MÉTIS (UCS), v. 5, n. 9, p. 11-23, 2006. 

MUNANGA, Kabengele. Diversidade, etnicidade, identidade e cidadania. Palestra 

proferida no 1º Seminário de Formação Teórico-Metodológica. São Paulo: Ação 

Educativa; Anped, 2005. 

http://www.amazonasatual.com.br/
https://amazonasatual.com.br/sao-gabriel-da-cachoeira-nossa-bela-adormecida-na-cabeca-do-cachorro/
https://amazonasatual.com.br/sao-gabriel-da-cachoeira-nossa-bela-adormecida-na-cabeca-do-cachorro/


150 

 

NASCIMENTO, Adir Casaro. Os processos próprios de aprendizagem e a formação 

dos professores indígenas. Práxis Educativa, p. 155-173, 2012. 

OLIVEIRA, Amurabi. Por que etnografia no sentido estrito e não estudos do tipo 

etnográfico em educação?. Revista da FAAEBA: Educação e Contemporaneidade, [s. 

l.], v. 22, n. 40, p. 69-81, 2013. 

PELLEGRINI, Diana de Paula; GHANEM, Elie; NETO, Antônio Fernandes Góes. O 

Brasil Respeita o Direito dos Povos Indígenas à Educação Superior? Demanda, 

oferta e ensaios alternativos em São Gabriel da Cachoeira/AM. Educação & Realidade, 

46, 2022: e118188. 

PESAVENTO, Sandra Jatahy. Além das fronteiras. In MARTINS, Maria Helena 

(org.). Fronteiras culturais – Brasil, Uruguai, Argentina. Cotia, SP: Ateliê editorial, 

2002.  

PEREIRA, Jhones Rodrigues. Educação física escolar indígena: programa segundo 

tempo e sua importância na revitalização dos jogos tradicionais das crianças do povo 

baré na escola municipal de terra preta – rio Negro – Manaus/Amazonas. 

(Especialização) – Universidade de Brasília. Centro de Ensino a Distância, 2006. 

PEREIRA, Jhones Rodrigues. Tessituras da cultura corporal em uma escola 

indígena do alto rio Negro no Estado do Amazonas / Jhones Rodrigues Pereira. 

Manaus- Amazonas, 2013.  

PLANO DE GESTÃO indígena do alto e médio Rio Negro: PGTA Wasu. 

Organização Aline Scolfaro, Carla Dias; Ilustração Feliciano Lana; Realização 

Federação das Organizações Indígenas do Rio Negro. São Gabriel da Cachoeira: 

FOIRN, 2021. 

Plantas da Ilha de Duraka- São Gabriel da Cachoeira- Amazonas, Estudo 

etnobotânico. 2ª ed. / Mdalena Otaviano Aguiar/ Elaine do Nascimento Malheiros 

Freitas. Manaus: Editora Valer/PPBIo-Inpa, 2006. 96 páginas. 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. A 

Colonialidade do Saber: etnocentrismo e ciências sociais–Perspectivas 

Latinoamericanas. Buenos Aires: Clacso, 2005, p 107-126. 

REZENDE, Justino Sarmento. Ciências e Saberes tradicionais. Tellus, p. 201-213, 

2013. 

REZENDE, Justino Sarmento. Transformação da vida de um menino tuyuka no 

internato salesiano de Pari-Cachoeira: leitura antropológica do internato como uma 

estrutura total (1970-1979). Tellus, v. 18, n. 37, p. 89-104, 2018. 

RIBEIRO, Berta G. Os índios das águas pretas: modo de produção e equipamento 

produtivo. São Paulo: Companhia das Letras; Editora da Universidade de São Paulo, 

1995. 

RUSSO, Kelly; PALADINO, Mariana. Reflexões sobre a lei 11.645/2008 e a inclusão 

da temática indígena na escola. Revista Fórum Identidades, 2015. 



151 

 

SANTIAGO, Mylene Cristina; AKKARI, Abdeljalil; MARQUES, Luciana Pacheco. 

Educação intercultural: desafios e possibilidades. Petrópolis: Vozes, 2013. 

SANTOS, Boaventura de Sousa; MARTINS, Bruno Sena. O pluriverso dos direitos 

humanos: a diversidade das lutas pela dignidade. Belo Horizonte: Autêntica, 2019. 

SÃO GABRIEL DA CACHOEIRA. WIKIPÉDIA, a enciclopédia livre. San 

Francisco, c2023. Disponível em: https://pt.wikipedia.org 

Gabriel_da_Cachoeira&oldid=66671226. Acesso em: 27 set. 2023. 

SILVA, Antonio Carlos Seizer da. Educação escolar indígena na Aldeia Bananal: 

prática e utopia. 2009. Dissertação (Mestrado em Educação) – Universidade Católica 

Dom Bosco, Campo Grande, 2009. 

SILVA, Jucilene Miranda da. As representações de estudantes indígenas dos 6º e 7º 

anos de uma escola do município de Iranduba no estado do Amazonas sobre as 

populações indígenas. 2018. Dissertação (Mestrado em Educação) – Universidade 

Católica Dom Bosco, Campo Grande, 2018. 

SILVA, Maria Abádia da. Qualidade social da educação pública: algumas 

aproximações. Cadernos Cedes, 29, p. 216-226, 2009. 

SILVA, Rodrigo Manoel Dias da (org.) Pedagogicidades: educação, culturas e 

territórios urbanos. São Carlos: Pedro & João Editores, 2023. 245 p. 

SILVA, Tomaz Tadeu da; HALL, Stuart; WOODWARD, Kathryn. Identidade e 

diferença: a perspectivas dos estudos culturais. Petrópolis: Vozes, 2014. 

SILVA, Alisson Ramos da. "Corpos negros e currículo: a construção da identidade 

e/ou o silenciamento (s) na Educação de Jovens e Adultos (EJA)." (2023). 

SILVA, RHD da, and José Silvério Baia Horta. "Licenciaturas específicas para 

formação de professores indígenas nas instituições de ensino superior públicas da 

Amazônia brasileira: participação e protagonismo compartilhado." Currículo sem 

Fronteiras 10.1, pp. 182-194, 2010. 

SOUZA LIMA, Antonio Carlos de. Um grande cerco de paz: poder tutelar, 

indianidade e formação do Estado no Brasil. Petrópolis: Vozes, 1995. 

SOUZA MINAYO, Maria Cecília de; COSTA, António Pedro. Fundamentos teóricos 

das técnicas de investigação qualitativa. Revista Lusófona de Educação, n. 40, p. 139-

153, 2018. 

SPINK, Peter Kevin. O pesquisador conversador no cotidiano. Psicologia & 

Sociedade, v. 20, n. spe., p. 70-77, 2008. 

TASSINARI, Antonella Maria Imperatriz. Escola indígena: novos horizontes teóricos, 

novas fronteiras de educação. In SILVA, Aracy Lopes da; FERREIRA, Mariana Kawall 

Leal (Orgs). Antropologia, história e educação: a questão indígena e a escola . São 

Paulo: Global, 2001. 



152 

 

TARDIF, Maurice. Saberes profissionais dos professores e conhecimentos 

universitários: elementos para uma epistemologia da prática profissional dos 

professores e suas conseqüências em relação à formação para o magistério. Revista 

Brasileira de Educação, v. 13, p. 5-24, 2000. 

TRIVIÑOS, Augusto Silva. A dialética materialista e a prática social. Movimento, v. 

12, n. 2,1p. 21-142, 2006. 

TUBINO, F. (s/d). Del interculturalismo funcional al interculturalismo crítico. 

2005. Disponível em: 

https://www.academia.edu/la_interculturalidad_critica_como_proyecto ético-político. 

Acesso em: 18 jul. 2016. 

URQUIZA, Antonio Hilario Aguilera, and Adir Casaro Nascimento. "O desafio da 

interculturalidade na formação de professores indígenas." Espaço Ameríndio (2010) 

VIEIRA, Carlos Magno Naglis. “O que interessa saber de índio?”: um estudo a partir 

das manifestações de alunos de escolas de campo grande sobre as populações indígenas 

do Mato Grosso do Sul. Dissertação (Mestrado em Educação) – Universidade Católica 

Dom Bosco, Campo Grande, 2008. 126 p. 

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. No Brasil, todo mundo é índio, exceto quem não 

é. Povos Indígenas no Brasil. 2005. Entrevista à equipe de edição, originalmente 

publicada no livro Povos Indígenas no Brasil 2001/2005 Disponível em: 

https://pib.socioambiental.org/files/file/PIB_institucional/No_Brasil_todo_mundo_%C3

%A9_%C3%Adndio.pdf. Acesso em: 7 nov. 2023. 

WESCHENFELDER, Viviane Inês; OLIVEIRA, Joelma Fernandes de; FABRIS, Elí 

Terezinha Henn. Docência e relações interculturais na fronteira Brasil-Venezuela. 

Revista Brasileira de Estudos Pedagógicos, v. 102, p. 668-688, 2022. 

WILLLUDWIG, A. C. Métodos de Pesquisa em Educação. Revista Temas em 

Educação, [s. l.], v. 23, n. 2, p. 204–233, 2014. Disponível em: 

https://periodicos.ufpb.br/index.php/rteo/article/view/18881. Acesso em: 10 dez. 2023. 

WALSH, Catherine, DE OLIVEIRA, Luiz Fernandes; CANDAU, Vera Maria. 

Colonialidade e pedagogia decolonial: Para pensar uma educação outra. Education 

Policy Analysis Archives. 26 (2018): 83-83. 

YOSHIDA, M.R.F. O movimento das mulheres indígenas. Revista Eletrônica do CNJ. 

V. 5, nº 2 Julho/Dezembro - 2021 

https://www.IBGE.GOV.BR/cidades-e-estados/am/sao-gabriel-da-cachoeira.html 

Acesso em 10/06/2025 às 15:23. 

https://www.academia.edu/la_interculturalidad%20_critica_como_proyecto%20ético-político
https://pib.socioambiental.org/files/file/PIB_institucional/No_Brasil_todo_mundo_%C3%A9_%C3%Adndio.pdf
https://pib.socioambiental.org/files/file/PIB_institucional/No_Brasil_todo_mundo_%C3%A9_%C3%Adndio.pdf
https://www.ibge.gov.br/cidades-e-estados/am/sao-gabriel-da-cachoeira.html%20Acesso%20em%2010/06/2025
https://www.ibge.gov.br/cidades-e-estados/am/sao-gabriel-da-cachoeira.html%20Acesso%20em%2010/06/2025


153 

 

APÊNDICE A – Carta de Anuência para a pesquisa (Semed) 

 

 

 



154 

 

APÊNDICE B – Modelo do Termo de Consentimento Livre e Esclarecido 

 

UNIVERSIDADE DO VALE DO RIO DOS SINOS (UNISINOS) 

CAMPUS: SÃO LEOPOLDO, RS 

DOUTORADO EM EDUCAÇÃO 

 

 

TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO 

 

 

Título da pesquisa: Escolas indígenas e de fronteiras amazônicas: tecituras de 

práticas e identidades docentes em São Gabriel da Cachoeira - Amazonas 

Nome do pesquisador: Jucilene Miranda da Silva 

Nome do orientador: Rodrigo Manoel Dias da Silva 

1. Natureza da pesquisa: A sra. (O sr.) está sendo convidada (o) a participar desta 

pesquisa que tem como finalidade aprofundar a temática sobre educação escolar indígena 

nas escolas municipais localizadas no município de São Gabriel da Cachoeira - Amazonas 

2. Participantes da pesquisa: Educadores (as), alunos(as) da Rede Municipal de 

Ensino, e seus familiares. 

3. Envolvimento na pesquisa: Ao participar deste estudo, o sr.(a.) permitirá que 

a pesquisadora Jucilene Miranda da Silva, de uma forma sensível, escute, dialogue, 

questione e registre através de escritos, áudios, videochamadas, roda de conversa, fotos e 

observação, questões pertinentes ao modelo de educação nessa região. O sr.(a.) tem 

liberdade de se recusar a participar e ainda se recusar a continuar participando em 

qualquer fase da pesquisa, sem qualquer prejuízo para o sr.(a.). Sempre que quiser, poderá 

pedir mais informações sobre a pesquisa entrando em contato com a pesquisadora do 

projeto e, se necessário, através do telefone do Comitê de Ética em Pesquisa. 

Contato do Comitê de Ética em Pesquisa: (51) 3591-1122, ramal 3219 

Contato da pesquisadora: (92) 9 9396-1986. 

4. Sobre as entrevistas: No momento inicial, serão realizadas por videochamada 

para um primeiro diálogo. Em 2024, a pesquisadora irá a campo para continuidade das 

entrevistas e realização de rodas de conversa, observação em sala de aula, entre outras 

atividades. 



155 

 

 

5. Confidencialidade: Todas as informações coletadas neste estudo são para 

enriquecimento de estudos voltados para esta temática, e também para aprender com os 

docentes desta região sobre outras pedagogias. 

6. Benefícios: Ao participar desta pesquisa, a sra. (o sr.) não terá nenhum benefício 

direto. Entretanto, esperamos que este estudo traga informações importantes sobre o tema, 

de forma que o conhecimento que será construído a partir desta pesquisa possa contribuir 

com o campo educacional, onde a pesquisadora se compromete a divulgar os resultados 

obtidos. 

7. Pagamento: O sr. (a.) não terá nenhum tipo de despesa para participar desta 

pesquisa, bem como nada será pago por sua participação. 

Após estes esclarecimentos, solicitamos o seu consentimento de forma livre para 

participar desta pesquisa. Portanto preencha, por favor, os itens que se seguem. 

Obs.: Não assine esse termo se ainda tiver dúvidas a respeito. 

Consentimento Livre e Esclarecido 

Tendo em vista os itens acima apresentados, eu, de forma livre e esclarecida, 

manifesto meu consentimento em participar da pesquisa. Declaro que recebi cópia deste 

termo de consentimento, e autorizo a realização da pesquisa e a divulgação dos dados 

obtidos neste estudo. 

 

Data e local: 

 ............................................................................................................. 

 

 

 ---------------------------------------------------------------- 

Assinatura da pessoa participante da pesquisa 

 

 ------------------------------------------------------------------- 

Assinatura da pesquisadora 

 

 

 

 



156 

 

ANEXOS 

O caminho da escola (travessia) que os alunos e professores da escola Duraka 

Kapuamu realizam diariamente para chegar até a escola. 

 

 

Arquivo da pesquisadora (2024) 

  



157 

 

Estudante em sala de aula com o uniforme da escola Duraka Kapuamu 

 

 

Arquivo da pesquisadora (2024) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



158 

 

Professora realizando atividades comas crianças em sala de aula na Escola Duraka 

Kapuamu 

 

 

Arquivo da pesquisadora (2024) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



159 

 

Gestora da escola Duraka Kapuamu e estudantes em momento recreativo no pátio 

da escola. 

 

Arquivo da pesquisadora (2024) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



160 

 

Professora da escola Tiago Montalvo realizando atividades de leitura com os 

alunos. 

 

 

Arquivo da pesquisadora (2024) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



161 

 

Professores da escola Tiago Montalvo em momento formativo 

 

Arquivo da pesquisadora (2024) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



162 

 

Professores e alunos da escola Tiago Montalvo em apresentação no momento 

cultural 

 

 

Arquivo da pesquisadora (2024) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



163 

 

Cartaz com a saudação: Bem-vindos nas línguas Nheengatu, Tukano, Baniwa e 

Yanomami 

 

Arquivo da pesquisadora (2024) 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



164 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

OBRIGADA 

 

YÁKOE 

 

INAHA PËWË 

 

GRACIAS 

 

AÑU 

 

 

 

 

 


