UNIVERSIDADE DO VALE DO RIO DOS SINOS (UNISINOS)
UNIDADE ACADEMICA DE PESQUISA E POS-GRADUAGAO
PROGRAMA DE POS-GRADUAGAO EM DIREITO
NiVEL MESTRADO

GABRIEL DOS ANJOS VILARDI

OS POVOS INDIGENAS E A DEFESA DA NATUREZA COMO TITULAR DE
DIREITOS NA CONSTITUICAO FEDERAL.:

Uma analise descolonial a partir de Ellacuria

Sao Leopoldo
2025



GABRIEL DOS ANJOS VILARDI

OS POVOS INDIGENAS E A DEFESA DA NATUREZA COMO TITULAR DE
DIREITOS NA CONSTITUIGAO FEDERAL.:

Uma analise descolonial a partir de Ellacuria

Dissertacao apresentada como requisito parcial
para obtencdo do titulo de Mestre em Direito
Publico, pelo Programa de P6s-Graduagao em
Direito da Universidade do Vale do Rio dos
Sinos (UNISINOS).

Orientador: Prof. Dr. José Rodrigo Rodriguez

Sao Leopoldo
2025



V697p Vilardi, Gabriel dos Anjos.

Os povos indigenas e a defesa da natureza como
titular de direitos na constituicao federal : uma analise
descolonial a partir de Ellacuria / Gabriel dos Anjos Vilardi.
—2025.

171 1. :il.; 30 cm.

Dissertagado (mestrado) — Universidade do Vale do Rio
dos Sinos, Programa de P6s-Graduagao em Direito, 2025.
“Orientador: Prof. Dr. José Rodrigo Rodriguez”.

1. Constituicdo. 2. Direitos da natureza. 3. Novos
sujeitos. 4. Pensamento descolonial. 5. Povos indigenas.
. Titulo.

CDU 34

Dados Internacionais de Catalogacao na Publicacao (CIP)
(Bibliotecaria: Silvana Dornelles Studzinski — CRB 10/2524)




UNIVERSIDADE DO VALE DO RIO DOS SINOS - UNISINOS
UNIDADE ACADEMICA DE PESQUISA E POS-GRADUACAO
PROGRAMA DE POS-GRADUAGAO EM DIREITO — PPGD
NIVEL MESTRADO

A dissertacdo intitulada: “OS POVOS INDIGENAS E A DEFESA DA NATUREZA
COMO TITULAR DE DIREITOS NA CONSTITUICAO FEDERAL: Uma analise
descolonial a partir de Ellacuria”, elaborada pelo mestrando Gabriel dos Anjos

Vilardi, foi julgada adequada e aprovada por todos os membros da Banca
Examinadora para a obtencao do titulo de MESTRE EM DIREITO.

Sao Leopoldo, 19 de dezembro de 2025.

-
s

Prof. Dr. Anderson Vic in’lgski Teixeira,
Coordenador do Programa de Pds-Graduacao em Direito.

Apresentada a Banca integrada pelos seguintes professores:

. . . . Participacdo por Webconferéncia
Presidente: Dr. José Rodrigo Rodriguez pacaop &

i Participag¢do por Webconferéncia
Membro externo: Dr. José Benatt

B Participag¢do por Webconferéncia
Membro externo: Dr. José lvo Follmann

. . . Participagdo por Webconferéncia
Membro: Dra. Clarissa Tassinari

Participacdo por Webconferéncia

Membro: Dr. Wilson Engelmann




Aos Povos Indigenas, por me ensinarem tanto e

mostrarem que o Bem Viver é possivel.

Ao Ir. Vicente Cafias, SJ que se fez Kiwxi, pela
radicalidade do compromisso.



AGRADECIMENTOS

Agrade¢o mais uma vez aos Povos Indigenas, especialmente, aqueles que
vivem em Roraima, entre eles os Wapichana e Macuxi da Serra da Lua. Gragas a eles

entendi o sentido da luta por justiga.

A Companhia de Jesus, onde escolhi gastar a vida e viver meus melhores
sonhos. O meu reconhecimento e carinho ao Conselho Indigenista Missionario (Cimi),
a Pastoral Indigenista da Diocese de Roraima e a todos 0s seus missionarios e

missionarias indigenistas por terem me ensinado a reveréncia pela causa indigena.

Aos meus orientadores, Fernanda Frizzo Bragato e José Rodrigo Rodriguez.
por terem comegado e terminado, respectivamente, essa jornada de aprofundamento

intelectual.

E, por fim, aos meus pais — Cynthia e Mauricio — e demais familiares, amigos,
professores e companheiros jesuitas que me apoiaram e acompanharam nesse

caminhar até aqui.



“Os indigenas [Bakairi] € que mandam na minha vida e senti imensamente

como de verdade a minha vida esta a servico deles™.

“‘Nao pensem que a floresta esta morta, que tenha sido posta ali sem motivo.
Se estivesse inerte, nés também ndo nos mexeriamos. E ela que nos faz mexer. Esta

viva”.2

‘O ambiente humano e o ambiente natural degradam-se em conjunto; e ndo
podemos enfrentar adequadamente a degradacdo ambiental, se ndo prestarmos

atencao as causas que tém a ver com a degradacao humana e social”.?

T BURNIER, Jodo Bosco Penido. Carta a sua irma, 24 de outubro de 1973.

2 ALBERT, Bruce; KOPENAWA, Davi. O espirito da floresta. S0 Paulo: Companhia das Letras, 2023. p.
59.

3 IGREJA CATOLICA. Papa Francisco. Carta Enciclica Laudato Si’ do Santo Padre Papa Francisco
sobre o Cuidado da Casa Comum. Roma, 24 de maio de 2015. Disponivel em:
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-
francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html Acesso em: nov. 2025.



RESUMO

Trata-se de Dissertagcao de Mestrado em Direito, que possui o0 seguinte problema
de pesquisa: a Constituicdo Federal de 1988 comporta uma interpretagdo segundo a
qual a Natureza é titular de direitos a partir das cosmovisdes indigenas? A crise
socioambiental tem recrudescido cada vez mais. Enfrenta-la passa por uma ruptura
com o paradigma antropocéntrico, em que o ser humano foi elevado a razdo de todas
as coisas. O objetivo geral deste trabalho é investigar se a ordem constitucional
vigente acolhe ou ndo uma interpretacdo, que considera a Natureza sujeito de direitos,
segundo as concepgdes originarias. Os objetivos especificos sao trés: partir de
conceitos da teoria descolonial para analisar a “colonialidade do poder”, desenvolvida
por Anibal Quijano, nas relagdes do Estado brasileiro com os Povos Indigenas e com
a Natureza; verificar as transformagdes da subjetividade juridica desde os primérdios
do Direito moderno e a possibilidade de classificagdo da Natureza como “sujeito
oprimido”, nos termos desenvolvidos por Ignacio Ellacuria; e apresentar a Teoria Geral
dos Direitos da Natureza, diferenciando seus paradigmas, conceitos e principios.
Relativamente a metodologia pretende-se utilizar o método dialético, com uma analise
critica das violéncias contra os povos indigenas e a Natureza, seguida de uma parte
mais expositiva das variadas compreensodes da subjetividade e finalizando-se com
uma proposicao de leitura do Texto Constitucional. No primeiro capitulo, por meio do
pensamento descolonial se ira as raizes da Modernidade, para se questionar alguns
padroes coloniais que sustentam uma relacdo dominadora. Tanto as comunidades
originarias quanto a Natureza sofrem as consequéncias da colonialidade do poder.
Por isso, a pesquisa pretende fazer uma abordagem descolonial dos Direitos
Humanos dos povos indigenas e investigar a sua conexdo com os Direitos da
Natureza. No segundo capitulo, para se verificar a possibilidade de inclusdo da
Natureza como sujeito de direitos, se analisara a evolugao das subjetividades juridicas
desde o advento da Idade Moderna. Com esse intuito também se valera da teoria da
historicizagdo dos Direitos Humanos do filésofo da libertagao Ellacuria e sua eventual
aplicagao analdégica. Por fim, no terceiro capitulo, o texto trabalhara um breve histérico
dos Direitos da Natureza, passando por sua ainda em constru¢ao Teoria Geral, para
entao oferecer uma releitura da ordem constitucional, segundo os direitos ao territério

e ao Bem Viver das comunidades originarias.



Palavras-chave: direitos da natureza; povos indigenas; pensamento descolonial;

novos sujeitos; constituicao.



ABSTRACT

This is a Master's thesis in Law, which addresses the following research
problem: does the 1988 Federal Constitution allow for an interpretation according to
which Nature is the holder of rights based on indigenous worldviews? The socio-
environmental crisis has been increasingly exacerbated. Addressing it requires a break
with the anthropocentric paradigm, in which human beings have been elevated to the
reason for all things. The general objective of this work is to investigate whether or not
the current constitutional order accepts an interpretation that considers Nature a
subject of rights, according to original conceptions. The specific objectives are three:
to start from concepts of decolonial theory to analyze the "coloniality of power,"
developed by Anibal Quijano, in the relations of the Brazilian State with Indigenous
Peoples and with Nature; to verify the transformations of legal subjectivity since the
beginnings of modern Law and the possibility of classifying Nature as an "oppressed
subject," in the terms developed by Ignacio Ellacuria; This research aims to present
the General Theory of the Rights of Nature, differentiating its paradigms, concepts, and
principles. Regarding methodology, the intention is to use the dialectical method, with
a critical analysis of violence against indigenous peoples and Nature, followed by a
more expository section on the various understandings of subjectivity, and concluding
with a proposed reading of the Constitutional Text. In the first chapter, through
decolonial thought, the roots of Modernity will be explored to question some colonial
patterns that sustain a dominating relationship. Both indigenous communities and
Nature suffer the consequences of the coloniality of power. Therefore, the research
intends to take a decolonial approach to the Human Rights of indigenous peoples and
investigate their connection with the Rights of Nature. In the second chapter, to verify
the possibility of including Nature as a subject of rights, the evolution of legal
subjectivities since the advent of the Modern Age will be analyzed. For this purpose,
the theory of the historicization of Human Rights of the liberation philosopher Ellacuria
and its eventual analogical application will also be used. Finally, in the third chapter,
the text will present a brief history of the Rights of Nature, going through its still-
developing General Theory, in order to then offer a reinterpretation of the constitutional
order, according to the rights to territory and to the Good Living of the original

communities.



5

Key-words: rights of nature; indigenous peoples; decolonial thought; new subjects;

constitution.



SUMARIO

1 INTRODUGAO .......oeoteeeeetectesaesaessesasssessesaessessesaessessessssssssesssssessssssssesssssesassassssssens 7
2 ANATUREZA E A COLONIALIDADE DO PODER.........cccccviieiieeieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeees 10
2.1 Do exterminio indigena a destruicao da Natureza ...............cccceeiiiiiiiiiiiinnnnn, 11
2.2 Da descolonizagao dos Direitos Humanos ao Direito da Natureza............... 40
3 A NATUREZA E AS SUBJETIVIDADES JURIDICAS ........cccovemeeereerrreeeneeenssens 49
3.1 Analise da subjetividade juridica desde o Direito moderno.........c.ccceceuunnnnn. 51
3.2 Sujeitos oprimidos segundo Ignacio Ellacuria..........cccccemeemiiiiiiniinnnnecennnnnnnn, 70
4 A NATUREZA COMO TITULAR DE DIREITOS.........ccccrrreririrrccsmseerre e s s sssssssnnes 86
4.1 Breve panorama hiStOriCo ........ceuuuuciiiiiiiiiiccecccsc s 89

4.2 Teoria Geral dos Direitos da Natureza: conceito, paradigmas e principios.95

4.3 Direitos da Natureza no Brasil: uma releitura constitucional...................... 119
4.3.1 Direito a terra tradicional e a concepgao espiritual do territério...................... 130
4.3.2 Direito @0 DEM VIVET ... 141
5 CONSIDERAGOES FINAIS ........coeiueieeieecrccreesessessessessessessessessessssssssessessssssssssssans 156

REFERENCIAS........cuccoietrteeeceieerasaeceeresss e e e sasasssseseessassesesessassssssssssssssssnssssansesens 161



1 INTRODUGAO

Ha séculos, desde a invasdo europeia das chamadas Américas, os povos
originarios vem demonstrando sua for¢ga ancestral contra um sistema politico-
econdbmico que mata, escraviza e destroi, corpos subalternizados e territorios
dominados. Sao povos antigos que habitam estas terras ha milhares de anos,
segundo comprovagao arqueoldgica. E que, em que pese o prolongado e ainda em
curso massacre, nao vao desistir de seu Bem Viver e de seus territérios-Natureza.

Essas comunidades pluridiversas escolheram resistir e ndo se vergaram ao
jugo opressor nem da coroa, nem da cruz, tendo muitos de seus filhos perecidos,
entdo, pela espada. Declarados extintos, em vias de integracdo, com multiplas
propostas de assimilacdo e autoritario apagamento cultural, apesar dos barbaros
crimes perpetrados contra etnias inteiras, pelo menos 391 povos* seguem lutando
pelos seus territorios e seu modo tradicional de vida, no Brasil.

E nessa ingldria e mortal danga-disputa pela vida, as comunidades indigenas
nao lutam apenas por si, mas também pelo reconhecimento da dignidade da Natureza,
como sujeito de direitos. Certamente prefeririam n&o precisar do direito do “povo da
mercadoria”, como diz 0 xama Yanomami, Davi Kopenawa. Todavia, sem renunciar a
poténcia de sua espiritualidade — de onde se alimentam para a resisténcia — sabem
que as batalhas também se fazem com os instrumentos juridico-ocidentais.

Assim, este trabalho pretende responder a seguinte indagagao: a Constituigao
Federal de 1988 comporta uma interpretacdo segundo a qual a Natureza é titular de
direitos, a partir das cosmovisdes indigenas? Com esse fim, ira pesquisar a relagéao
entre os Direitos Humanos descoloniais das comunidades originarias e os Direitos da
Natureza, conforme um viés intercultural.

Como método de pesquisa se utilizara o dialético, por meio de uma analise
critica da situagdo dos povos originarios e da Natureza, acrescida de uma parte
expositiva sobre a evolugao da subjetividade desde o periodo moderno e com uma
proposta de releitura constitucional, ao final. O objetivo precipuo compreende o

aprofundamento da Constituicdo da Republica, a partir dos arts. 215, caput e § 1°,

4INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATISTICA (IBGE). Censo demografico 2022: Etnias e linguas
indigenas - Principais caracteristicas sociodemograficas - Resultados do universo. Rio de Janeiro: IBGE,
2025. Disponivel em: https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/
noticias/44848-censo-2022-brasil-tem-391-etnias-e-295-linguas-indigenas. Acesso em: 15 nov. 2025.



8

225, caput e 231, para considerar se ha o reconhecimento da Natureza como titular
de direitos, segundo as culturas e espiritualidades indigenas.

No mais, como objetivos especificos pretende-se relacionar as consequéncias
infligidas as comunidades originarias e a Natureza, segundo a perspectiva do
pensamento descolonial e seu conceito de colonialidade do poder. Depois, se
analisara as mudancgas das concepg¢des sobre as subjetividades juridicas ao longo da
Modernidade, bem como a possibilidade de caracterizagdo da Natureza como um
sujeito oprimido, nos termos preconizados por Ignacio Ellacuria. E, por fim,
desenvolver-se-a alguns elementos da Teoria Geral dos Direitos da Natureza.

No primeiro capitulo se trabalhara sobre a colonialidade do poder e seus efeitos
sobre os povos indigenas e a Natureza, fruto de um modelo de racionalidade que
continua produzindo suas consequéncias nefastas até os dias atuais. Importante
langar um olhar critico sobre a Modernidade e algumas de suas caracteristicas e
desdobramentos. Para isso se investigara a génese dos Direitos da Natureza e sua
eventual relacdo com o Direito Ambiental e os Direitos Humanos.

Ja o segundo capitulo fara uma analise filosofico-juridica das subjetividades a
partir da Idade Moderna. Assim, se percebera o quanto a influéncia de figuras como
Descartes, Kant e Heidegger marcaram a constituicdo do sujeito moderno. Ira se
debrucar ainda sobre a teoria da multinormatividade democratica de José Rodrigo
Rodriguez e a possibilidade de inclusdo de novas subjetividades, a partir da
valorizagao da diversidade. Depois, conforme a proposta de historicizacdo dos
Direitos Humanos de Ignacio Ellacuria, se desenvolvera uma interpretagao analogica
de seu critério epistemoldgico, o sujeito oprimido e a busca do bem comum.

No terceiro capitulo se apresentara, apds breve panorama histérico, uma
embrionaria Teoria Geral dos Direitos da Natureza. Além da conceituagao, se buscara
diferenciar os paradigmas que a fundamentam, bem como tratar dos principios que a
informam. Por fim, se oferecera uma leitura constitucional sobre o reconhecimento da
Natureza como titular de direitos, segundo os modos de vida tradicionais dos
indigenas. Assim, se aprofundara os direitos a terra e ao Bem Viver, estabelecidos na
Constituicao de 1988.

Assim, este trabalho possui por finalidade destacar e apoiar-se sobre o
conhecimento indigena, na sua pluralidade contra-hegemoénica. Com esse objetivo,
ird trazer alguns fragmentos de testemunhos das cosmovisbes originarias para

fundamentar os argumentos desenvolvidos. Deve-se ressalvar, entretanto, que se



9

trata apenas de uma pequena amostra da exuberante pluriculturalidade das centenas
de povos que vivem no Brasil — e que mantém 295 linguas indigenas vivass. Se néo
fossem por eles o pais seria menos rico cultural e espiritualmente e muitos territorios

do Bem Viver ja teriam se transformado em terra arida.

$INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATISTICA (IBGE). Censo demografico 2022: Etnias e linguas
indigenas - Principais caracteristicas sociodemograficas - Resultados do universo. Rio de Janeiro: IBGE,
2025. Disponivel em: https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/
noticias/44848-censo-2022-brasil-tem-391-etnias-e-295-linguas-indigenas. Acesso em: 15 nov. 2025.



10

2 ANATUREZA E A COLONIALIDADE DO PODER

O grande pensador Milton Santos instiga a um “pensamento praticado na
periferia do mundo rico”™, em que se questione “cada palavra que herdamos do
colonizador e de toda teoria utilizada pelos donos do poder™. “Como mostra 0o mesmo
autor em seu livro, ‘Por uma Outra Globalizagao’, a globalizagao tornou possivel,
pela primeira vez na histéria humana, a constru¢ao de uma humanidade realmente
universal. E junto com essa humanidade universal também se universalizou a crise
socioambiental que paradoxalmente ameaga destrui-la. Por isso, é preciso
retroceder alguns séculos para entender a origem de tal racionalidade.

Com o advento da Modernidade e do lluminismo houve uma cisdo entre o ser
humano e o meio ambiente. Se a concepgéo classica “tornou a natureza um principio
critico independente da vontade do homem e superior a suas instituicdes e
costumes”, na visao moderna “a natureza foi reduzida a matéria inerte, desprovida
de valores, um caos sem sentido e sem objetivo, que o homem pode conquistar e
controlar™.

A Natureza se tornou objeto daquele que se arvorou como sujeito civilizatério.
E nessa categoria estavam os povos originarios, objeto da colonizagdo. Ambos,
Natureza e indigenas deveriam se submeter ao dominio do sujeito do conhecimento.
De outro modo, “se a ‘natureza’ € objeto na racionalidade do sistema mundo
moderno e colonial e as pessoas la estdo, o estdo porque sao irracionais e assim
devem ser ‘assimiladas’ e ‘aculturadas’®.

Por isso, além de aprofundar como a colonialidade do poder atinge igualmente
os territorios ecossistémicos e seus povos originarios, se analisara como uma
abordagem descolonial dos Direitos Humanos dessas comunidades também implica
a protecéo dos Direitos da Natureza. Distintamente do Direito Ambiental, os Direitos
da Natureza nao possuem qualquer viés instrumental ou utilitarista.

Antes vale esclarecer que o conceito de Natureza é polissémico, nos termos

¢ RODRIGUEZ, José Rodrigo. Como viver junto? Escritos para uma Filosofia do Direito. Rio de Janeiro:
Sankoré, 2024. p. 27

7 Ibidem, p. 27-28.

8 Ibid., p. 28.

9 DOUZINAS, Costas. O fim dos direitos humanos. S&o Leopoldo: Unisinos, 2009. p. 199-200.

0 GIFFONI, Johny F; ALMEIDA, Manuel S. M. de; RIOS, Mariza e OLIVEIRA, Vanessa H. de. Paradigma dos
Direitos da Natureza. p. 19. In: LACERDA, Luiz Felipe (Org.). Direitos da Natureza: marcos para a
construgcao de uma teoria geral. Sdo Leopoldo: Casa Leiria, 2020.



11

explicitados por Daniel Braga Lourenco:

O vocabulo ‘natureza’ é conceitualmente amplo. Remete a uma ideia
geral de physis, de fonte de todas as demais coisas que existem. A
visdo tradicional confere a natureza uma ideia de dado fenoménico,
de algo espontaneo, enquanto o ‘artificial’ € produto de uma agéncia
criadora, deliberada."!

Assim, neste trabalho se adota a mesma posigdo de Eduardo Gudynas, no
tocante ao uso do vocabulo Natureza. Isso “para se referir a um meio ambiente, como
conjunto ou sistema, em que prevalecem paisagens, fauna e flora originais (desde
silvestre até graus intermediarios de intervengdo humana)”. Com isso, rejeita-se o
uso de “capital natural” e se distingue do termo “natureza”, compreendido “como
esséncia ou propriedade de algo”2.

E verdade que, como alerta James Bridle, “termos convencionais como ‘meio
ambiente’ e até mesmo a propria ‘natureza’ (em especial quando € oposta a ‘cultura’)
incrementam a ideia equivocada de que ha no mundo uma divisao nitida entre nos e
eles, entre humanos e nao humanos”3. Por isso, alguns, como Bridle, preferem
utilizar a expressao criada “pelo ecologista e fildésofo americano David Abram, o
‘mundo mais que humano’” para se referir “a um modo de penar que procura revogar
a tendéncia humana de nos separar do mundo natural™4.

Ora, sem ignorar que pela linguagem se pode perpetuar posi¢cdes
colonizadoras e estereotipadas, e tendo feito as devidas consideragdes, ainda assim
se mantém a opgéao por “Natureza”. Isso porque ja parece estar consolidado, nédo sé
como campo de estudos e reflexdo, mas também como pauta dos movimentos
sociais, o termo Direitos da Natureza, exatamente como expressao critica a
“separacao implicita entre nés e a natureza, como se fossemos duas entidades

distintas, livres de lagos inseparaveis de lugar e origem”™s.
2.1 Do exterminio indigena a destruicao da Natureza

Com o desenvolvimento do capitalismo a Natureza passou a ser vista como

" LOURENGCO, Daniel Braga. Qual o valor da Natureza? Uma introdugéo a ética ambiental Sdo Paulo:
Elefante, 2019. p. 31.

2GUDYNAS, Eduardo. Direitos da Natureza: ética biocéntrica e politicas ambientais. Sdo Paulo: Elefante,
2019. p. 11.

'S BRIDLE, James. Maneiras de ser: animais, plantas maquinas: a busca por uma inteligéncia planetaria.
Sao Paulo: Todavia, 2023. p. 33.

" Ibidem, p. 33.

'S Ibid., p. 33.



12

mero “recurso natural”, pronto a ser contabilizado e utilizado, sem quaisquer limites,
para o progresso econdmico. Trata-se de modelo em que prepondera um “esquema
racionalista, patriarcal, patrimonialista e consumista”, que se afastou completamente
de qualquer “vida em harmonia na Natureza™s.

De outro modo, na constituicdo do sujeito moderno — homem, europeu e
proprietario —, protagonista do projeto colonizador que se perpetua até o presente,
ha uma logica de submissédo a tudo aquilo que ndo seja um igual. “O humanismo dos
direitos, assim como todo humanismo, baseia-se igualmente na definigdo da
esséncia da humanidade e de um desejo de retornar as origens classicas do
humanum’. Ora, um humanismo com um “discurso de exclusdao, ndo apenas de
barbaros estrangeiros, mas também de mulheres e de pessoas nao-brancas”?, como
pontua Costas Douzinas.

Também para Carlos Frederico Marés de Souza Filho, “na Lei, o direito se
tornou individual, humano e, principalmente, proprietario, isto €, excluiu todos os
coletivos e toda natureza ndo humana’s. Nesse sentido vale conferir a contribuicao
de Rubens Casara:

A partir de um conjunto de atos que se inicia no nascimento,
momento em que cada um de nds é langado na linguagem, da-se
progressivamente a constituicdo de um sujeito. [...] Esses atos que
constituem o sujeito também levam a sujeicdo. A etimologia da
palavra “sujeito” ndo deixa duvida: derivada do latim “subjectus”,
serve para designar quem se submete ou € subordinado(a) a alguém
ou a algo. O processo de subjetivagdo ndo produz apenas
subjetividades, leva também necessariamente a um quadro de
submissao nao de todo consciente.™

Um processo em que “foi preciso encerrar a questdo do passado e negar a
historia, sempre que os fatos se tornavam um obstaculo a dominagao e ao exercicio
do poder de uns sobre outros”. Por isso o apagamento histérico e cultural esteve e
esta tao atrelado a colonizagdo. Um esquecimento imposto que favorece a criagao de
esteredtipos e falsas caricaturas. Ademais, como ressalta Casara, ‘o
desconhecimento e/ou distorcdo da histéria tornaram-se fundamentais a manutengao

da dominacao, da exploracdo ou mesmo de fendbmenos, como o neocolonialismo”2.

'8 OLIVEIRA, Vanessa Hasson de. Direitos da Natureza. 22 ed. Rio de Janeiro: Lumen Juris, 2021. p. 129.

7 DOUZINAS, op. cit., p. 220.

8 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Direitos da Natureza. In: CRUZ, Valter do Carmo (org.) et. al.
Dicionario de ecologia politica. Rio de Janeiro: Consequéncia Editora, 2024. p. 611.

9 CASARA, Rubens. A construgéo do idiota: o processo de idiossubjetivagcéo. Rio de Janeiro: Da Vinci
Livros, 2024. p. 20-21.

20 |pidem, p. 21-22.



13

Conforme asseveram David Graeber e David Wengrow, necessita-se romper
com uma visao deturpada de que os povos indigenas possuem racionalidades e
sociedades menos complexas e subdesenvolvidas. “Em todas as partes do mundo as
comunidades constituiram civilizagdes nessa acepg¢ao genuina de comunidades
morais ampliadas”, frisam os autores. Ou seja, mesmo “sem reis, burocratas ou
exércitos permanentes”, os povos originarios “domesticaram o milho e aprenderam a
extrair venenos, remédios e substancias psicoativas da floresta™!. Assim,
acrescentam os dois pesquisadores:

Supostamente, apenas os povos modernos e pés-iluministas teriam a
capacidade de intervir de forma consciente na histéria e mudar seu
curso [...]. A maioria dos pensadores modernos claramente considerou
bizarra a atribuicdo de projetos sociais conscientes ou designios
histéricos a povos de épocas mais antigas. Em geral, os povos “néo
modernos” eram tidos como simplérios demais (pois ndo tinham
alcancado o nivel de “complexidade social’); ou continuavam
mergulhados numa espécie de mundo onirico mistico; ou ainda, no
maximo, como adaptados ao ambiente num nivel apropriado de
tecnologia.?

Tais concepgbes supracitadas estdo fundadas em um etnocentrismo
pernicioso, arraigado em uma suposta e inexistente superioridade europeia. As
nogdes de atraso e incivilizado foram invariavel e preconceituosamente atribuidas aos
povos amerindios, africanos e asiaticos. Esses pensamentos muitas vezes se
basearam em pretensas teorias e filosofias com ares de cientificidade.

Afinal, como recorda Eduardo Gées Neves, apesar de ensinarem que “a historia
deste lugar chamado Brasil comega em 22 de abril de 15007, “numa estimativa
conservadora, os ancestrais dos povos indigenas vivem por aqui ha mais de 12 mil
anos”. Ora, ha muita histéria encoberta que certamente foi desconsiderada na
construcao das narrativas historiograficas oficiais.

Por muito tempo havia um consenso nos estudos etnograficos de que o
surgimento do Estado era uma consequéncia natural da histéria humana. Logo, a sua
auséncia nas comunidades indigenas era interpretada como uma forma de

organizacao politica arcaica. Sera somente a partir da década de 1970, com Pierre

21 GRAEBER, David; WENGROW, David. O despertar de tudo: uma histdria da humanidade. Sdo Paulo:
Companhia das Letras, 2022. p. 461.

22 |bidem, p. 525.

ZNEVES, Eduardo Gées. Sob os tempos do equinécio: oito mil anos de histdria na Amazonia Central. S0
Paulo: Ubu Editora, Editora da Universidade de Sdo Paulo, 2022. p. 13.



14

Clastres, que essa concepgao comecgara a ser revista, apesar de ser ainda muito
presente no senso comum:

Clastres inverteu o argumento e deu um sentido positivo a auséncia
de Estado, ao notar a existéncia, entre os povos das terras baixas, de
politicas internas cuja dindmica limitava a possibilidade de emergéncia
e reproducao de formas de centralizacdo politica permanente e
institucionalizada entre esses grupos. Para ele, as politicas amerindias
eram “contra o Estado”.

Ailton Krenak reivindica, inclusive, que “os povos originarios tem outras
contribuicbes ao debate, tanto sobre a podlis quanto sobre as ideias de natureza,
ecologia e politica™s. Diante disso propde “a ideia de um Estado plurinacional, porque
esse nosso velho Estado colonial tem um DNA de pirata, de bandeirante: existe para
comer 0s outros™®, Exatamente por essas outras perspectivas que as cosmovisdes?’
indigenas devem ser valorizadas.

De acordo com Déborah Danowski e Eduardo Viveiros de Castro é preciso se
formular a questdo do momento em que a civilizagdo europeia comecou a dar errado.
Talvez quando a Modernidade se colocou no centro e se atribuiu uma onipoténcia
invencivel:

Hoje é possivel afirmar que esse singular se tornou, de modo ainda
mais patente e inquietante, universal, a monocultura tecnoespiritual da
espécie. Eis que essa forma singular (no duplo sentido do adjetivo) da
civilizagdo, que se viu durante muitos séculos como “a origem e o
destino da histéria”, acha-se possivelmente as portas de um destino
(uma meta) ndo muito original, a autoextingdo, causada pela
metastase cancerosa de sua matriz tecnoecondmica e do imaginario
cosmoldgico que a sustenta; em outras palavras, de sua cosmotécnica
e sua cosmopolitica, no sentido de Yuk Hui.2

Deve-se notar que na Modernidade ndo ha, nem nunca houve, espaco para as

comunidades originarias e suas respectivas culturas e racionalidades. Pois para

24 NEVES, op. cit., p. 78.

5 \WERA, Kaka. Tekoa: uma arte milenar indigena para o bem-viver. Rio de Janeiro: BestSeller, 2024. p. 89.
% Ibidem, p. 88.

27 Esta-se ciente das criticas quanto ao risco de se ressaltar um conceito etnocéntrico como
“cosmovisdo”, com um acento muito racional. Nesse sentido, Braga (2024, p. 27) cita Oyerénké Oyéwumi
que prefere “cosmopercepgao” ao destacar a “diferenga em relagéo ao oculocentrismo euromoderno da
expressao ‘visdo de mundo’ (worldview)”. No mesmo sentido, Arturo Escobar se vale do neologismo
“sentipensar” para comunicar aimportancia dos sentidos na compreensdo do mundo. Ainda assim, e sem
desconsiderar as ponderagodes cabiveis, opta-se por utilizar o termo “cosmovisdo” em razao de sua ampla
adogédo pelos estudiosos dos Direitos da Natureza - inclusive os consultados para este trabalho, tais
como, Vanessa Hasson de Oliveira, Eduardo Gudynas, Daniel Braga Lourengo, Alberto Acosta, apenas
para citar alguns. Cabe, contudo, a ressalva de que se faz um uso descolonial da expresséao, pretendendo
que ela seja compreendida também como sindnimo de “cosmopercepgao” e “sentipensar”.

28 DANOWSKI, Déborah e VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. O passado ainda esta por vir. S0 Paulo: n-1
edigdes, 2023. p. 5.



15

Santiago Castro-Gémez, “a modernidade € uma maquina geradora de alteridades
que, em nome da razao e do humanismo, exclui de seu imaginario a hibridez, a
multiplicidade, a ambiguidade e a contingéncia das formas de vida concretas”.

O nivel maximo tolerado de consideragao positiva dos povos indigenas esta
associado a imagem festiva e exdtica do pais. A cooptacdo dessa imagem pelo
capitalismo continua reproduzindo uma concepgao distorcida e racista dos corpos e
das culturas indigenas. Se essa concepgao movimentar negdcios e gerar lucro pouco
importa se isso contribui para a marginalizagdo dessas comunidades historicamente
excluidas.

Afinal, em que consiste o “projeto de modernidade” ora apontado como
produtor de um modelo opressor para a Natureza e para os povos originarios? Castro-
Gbémez oferece uma resposta:

Em primeiro lugar, e de maneira geral, referimo-nos a tentativa faustica
de submeter a vida inteira ao controle absoluto do homem sob a
direcio segura do conhecimento. O filésofo alemao Hans Blumemberg
(1997) mostrou que este projeto exigia, conceitualmente, elevar o
homem ao nivel de principio ordenador de todas as coisas. Ja nao é a
vontade inescrutavel de Deus que decide sobre os acontecimentos da
vida individual e social, e sim o proprio homem que, servindo-se da
razao, é capaz de decifrar as leis inerentes a natureza para coloca-las
a seu servigo.30

‘Ao separar o humano da Natureza e tentar domina-la, produziu-se um
banquete de consequéncias; vivemos hoje ameagados por nossas proprias escolhas,
que refletem o que Ulrich Beck chama de ‘irresponsabilidade organizada’?'. Mas aqui
cabe fazer um esclarecimento, o ser humano que deveria dominar a Natureza era o
humanitas, o civilizado (europeu).

Para tanto vale trazer a distincéo feita por Nishitani Osamu, entre os vocabulos
humanitas e anthropos. “Anthropos’ ndo pode escapar ao estatuto de ser objeto da
analise antropoldgica, enquanto o ‘humanitas’ nunca é definido de fora, mas sim

expresso em si mesmo como sujeito de todo conhecimento™2. Ou seja, entre uma

29 CASTRO-GOMEZ, Santiago. Ciéncias sociais, violéncia epistémica e o problema da “invengéo do outro”.
p. 80. In: LANDER, Edgardo (org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciéncias sociais
Perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: CLACSO, 2005.

30 Ibidem, p. 80.

81 CARVALHO, Flavia Alvim de. Reflexdes decoloniais sobre ressignificar o humano no antropoceno. p. 21.
In: CARVALHO, Flavia Alvim de et al. Direitos da Natureza, Ecologia Juridica Integral e Pensamento
Decolonial. Sdo Paulo: Editora Dialética, 2025.

%2 OSAMU, Nishitani. Anthropos and humanitas: two western concepts of "human being". p. 260. /n: SAKAI,
Naoki; SOLOMON, Jon. Translation, Biopolitics, Colonial Difference. Hong Kong: Hong Kong University
Press, 2006.



16

minoria da humanidade (humanitas) e os povos do Sul global (anthropos) nao existe
uma relagao de reciprocidade, porque esses sao primitivos.

Ao ser questionado se a antropologia era propria do mundo ocidental, o
antropologo Philippe Descola respondeu afirmativamente. Assim desenvolve a sua
posigao:

A eficacia com a qual a Europa instaurou sua dominacgéo colonial
sobre grande parte do mundo vem dai, dessa curiosidade pelo outro,
por compreender as diferencas, por sistematiza-las em classificacdes.
Essa foi a tese desenvolvida ha uns vinte anos pelo fildsofo e linguista
Tzevetan Todorov, e eu acho que ele te razdo. Contrariamente a
outras civilizagbes, 0s europeus souberam unir o desejo de submeter
ao desejo de conhecer, um refor¢ando o outro. Desse ponto de vista,
a antropologia é, sem duvida, filha da expanséo colonial.3?

De outro modo, “a relacao unilateral entre “humanitas” e "anthropos" determina
nao apenas o regime geral do conhecimento, mas também, a maneira mais profunda
como os ocidentais que se identificam incondicionalmente com os "humanitas" veem
o mundo™4. Quer dizer, o conhecimento universal sera sempre nos termos e na
linguagem ocidental-eurocéntrica.

Essa constatagdo também questiona os préprios indigenas, objetos dos
estudos antropoldgicos. Segundo Jera Guarani, “uma das coisas que digo para os
mais velhos e para vocés nao indigenas, ou jurua, em momentos de encontro, é que
seria importante fazer antropologia na cultura de vocés”3s. Afinal, “todas as coisas ruins
que estado acontecendo no planeta Terra vém de pessoas civilizadas, pessoas que
nao sao, teoricamente, selvagens’s.

A mesma inquietagao perpassa Creuza Prumkwyj Krahd, que se “perguntava:
por que os antropologos vao as aldeias e sé pesquisam os homens, sé andam com
os homens”? Ora, “0s mensageiros da aldeia sdo os homens”, “mas ¢é falsidade os
homens explicarem tudo, porque eles nao sabem tudo”¥. Quantas coisas certamente
passaram desapercebidas para esses estudiosos? Quantas conclusdes parciais

provavelmente devem ter sido feitas, por ignorarem as mulheres do povo Krah6?

33 DESCOLA, Philippe. Outras naturezas, outras culturas. Sio Paulo: Editora 34, 2016. p. 55.

34 Ibidem, p. 270.

35 GUARANI, Jera. Tornar-se selvagem. In: CARNEVALLI, Felipe (org.). et al. Terra: antologia afro-indigena.
Sao Paulo: Ubu Editora, 2023. p. 20.

36 Ibidem, p. 20.

3 KRAHO, Creuza Prumkwyj. In: CARNEVALLI, Felipe (org.). et al. Terra: antologia afro-indigena. Sdo Paulo:
Ubu Editora, 2023. p. 129.



17

Acontece que, conforme elencado por Viveiros de Castro ao citar Bruno Latour,
“a politica colonialista da ‘modernizagdo’, a economia capitalista do crescimento
continuo, a ideologia iluminista da ciéncia como ‘padrdo-ouro’ epistémico”, aplicados
desde o século XVI faliram. Nessa esteira concorda criticamente Krenak:

Estamos viciados em modernidade. A maior parte das invencbes &
uma tentativa de nds, humanos, nos projetarmos em matéria para
além de nossos corpos. Isso nos da uma sensacdo de poder, de
permanéncia, a ilusdo de que vamos continuar existindo. A
modernidade tem esses artificios.3

Vale frisar que até a “ciéncia foi instrumentalizada com o objetivo de gerar
lucros para alguns™o. Aqui ndo se ignora, por ébvio, os muitos e importantes avangos
que a ciéncia proporcionou, rejeitando-se qualquer postura negacionista. Assim como
tampouco se pode desconsiderar como a técnica foi capturada pelos interesses do
capital, propagando-se inclusive como a tabua de salvagao para a crise ecoldgica.
Apesar disso, “a questdo continua sendo politica”. E “ndo podemos esperar uma
solugao ‘técnica’™, adverte Alberto Acosta.

Em outras palavras, a tecnologia ou mesmo a economia ndo sao entes
autébnomos e isolados dos aspectos sociopoliticos de uma sociedade. “A técnica,
sabemos bem, ndo € neutra: é parte do processo de valorizacdo do capital — o que a
torna nociva em varios aspectos — e desenvolve-se em fungdo das demandas de
acumulagao™2. Como se sabe, “muitas das novas técnicas sado fonte de renovadas
formas de desigualdade, exploracao e alienagao”™:.

“‘Para além de onde cada um de nds nasce — um sitio, uma aldeia, uma
comunidade, uma cidade —, estamos todos instalados num organismo maior que € a
Terra”, afirma Krenak. “Essa Mae constitui a primeira camada, o utero da experiéncia
da consciéncia, que nao € aplicada nem utilitaria™4, declara aquele que se reconhece
como um filho da terra. Como reflete Castro-Gémez o “projeto da modernidade” passa
por romper com essa visao, adjetivada por tal racionalidade como magica:

Esta reabilitagcdo do homem caminha de m&os dadas com a ideia do
dominio sobre a natureza através da ciéncia e da técnica, cujo

% VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo; SALDANHA, Rafael Moéfreita; DANOWSKI, Déborah (Orgs.). Os Mil
Nomes de Gaia: do Antropoceno a ldade da Terra. vol. 1. Rio de Janeiro: Editora Machado, 2022. p. 16.

3% KRENAK, Ailton. A vida n&o é util. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2020. p. 17-18.

40 CASARA, op. cit., p. 22.

41 ACOSTA, Alberto. O bem viver: uma oportunidade para imaginar outros mundos. Sdo Paulo: Autonomia
Literaria, Elefante, 2016. p. 26.

“2 Ibidem, p. 37.

43 Ipid., p. 37.

44 KRENAK, Ailton. Futuro Ancestral. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2022. p. 103.



18

verdadeiro profeta foi Bacon. De fato, a natureza é apresentada por
Bacon como o grande adversario do homem, como o inimigo que tem
de ser vencido para domesticar as contingéncias da vida e estabelecer
0 Regnum hominis na terra (Bacon, 1984: 129). E a melhor tatica para
ganhar esta guerra € conhecer o interior do inimigo, perscrutar seus
segredos mais intimos, para depois, com suas proprias armas,
submeté-lo a vontade humana. O papel da razao cientifico-técnica é
precisamente acessar o0s segredos mais ocultos e remotos da
natureza com o intuito de obriga-la a obedecer nossos imperativos de
controle. A inseguranca ontoldgica s6 podera ser eliminada na medida
em que se aumentem os mecanismos de controle sobre as forcas
magicas ou misteriosas da natureza e sobretudo aquilo que ndo
podemos reduzir a calculabilidade. Max Weber falou neste sentido da
racionalizagdo do ocidente como um processo de desencantamento
do mundo.*5

“A verdade é que uma crianga com sete, oito anos de idade ja comecga a ser
treinada para ignorar o meio ambiente™s, provoca Krenak. Exatamente para que se
faca o que o trecho acima denomina de exercer o “controle sobre as forgas magicas
ou misteriosas da natureza”. Trata-se da formagao da racionalidade do humanitas,
como classifica Osuma. “E isolada em uma sala de aula para ser alfabetizada”,
complementa Krenak, “e vai se incutindo nela, desde cedo, a ideia de uma vida
sanitaria”” ou desencantada, na concepcao de Weber.

Por isso, “se as crises, as guerras e as epidemias se tornaram oportunidades
de negdcios e fontes de lucro, os conhecimentos e os saberes capazes de eliminar ou
de reduzir essas crises e tragédias também precisaram ser ignorados ou
distorcidos™®. Sobre essa ambivaléncia desenvolvem Danowski e Viveiros de Castro:

Nao é dificil notar que essas definicbes se parecem bastante com a
imagem que a Modernidade fez de si mesma. Ainda que tingidas de
maior ou menor ambivaléncia [...], elas sdo essencialmente positivas,
identificando na Era Axial o passo inicial decisivo na longa marcha em
direcdo a uma emancipacao — a palavra de ordem dos Modernos — da
humanidade em relagdo a uma condicdo primitiva de imanéncia
magica, marcada por uma relagéao fusional com o cosmos, por um
monismo narcisista e antropomorfico, pela sujeicdo ao passado, pelo
congelamento mitico da ordem social.*®

Inferiorizagao que se deu sobre corpos concretos. Ao falar sobre essa opressao
segundo as “hierarquias raciais, sexuais e geracionais”, Silvia Federici destaca as

“histérias daqueles que foram escravizados, colonizados” segundo os “sistemas

45 CASTRO-GOMEZ, op. cit., p. 80.

46 KRENAK, Ailton. Futuro Ancestral. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2022. p. 109.
47 Ibidem.

48 ACOSTA, op. cit., p. 26.

“° DANOWSKI e VIVEIROS DE CASTRO, op. cit., p. 9-10.



19

interligados de dominagao”. A autora utiliza a categoria corpo “para compreender a
profundidade da guerra que o capitalismo travou contra os seres humanos e a
‘natureza’o.

Trata-se da mesma linha de Frangoise Vergés que diferencia o corpo-senhor
do corpo-escravizado. Se “o proprietario do corpo eficiente, que tem como medida o
corpo branco e masculino”, “o’ proprietario do corpo invisivel € uma mulher negra” ou
indigena. Corpo esse “cujo esgotamento € a consequéncia da logica historica do
extrativismo que construiu a acumulacao primitiva do capital — extracdo de trabalho
dos corpos racializados e das terras colonizadas”™".

Assim retoma Federici, reforcando que alguns corpos sdo mais sacrificaveis e
descartaveis do que os demais, entre eles os corpos femininos:

Como argumentei em Calib&d e a bruxa, com o desenvolvimento do
capitalismo, ndo apenas as terras comunais foram “cercadas” como
também os corpos. Mas esse processo era diferente para homens e
mulheres, da mesma forma que diferia para aquelas pessoas que
estavam destinadas a ser escravizadas e aquelas que estavam
sujeitas a outras formas de trabalho forgado, incluindo o trabalho
assalariado. As mulheres, no desenvolvimento capitalista, sofreram
um duplo processo de mecanizagdo. Além de serem submetidas a
disciplina do trabalho remunerado e ndo remunerado, em plantagdes,
fabricas e em seus lares, foram expropriadas de seu corpo e
transformadas em objetos sexuais e maquinas reprodutoras.52

Evidentemente o racionalismo, o patriarcado e o colonialismo se entrelagam.
Ha uma objetificacdo obscena tanto das mulheres quanto da Natureza que
extrapolada chega ao extremo do esvaziamento de qualquer dignidade. O fetiche
sobre os corpos femininos virgens também se estendeu as “porgdes virgens” da
Natureza, prontas a serem dominadas e possuidas pelos conquistadores, dando-lhes
a serventia cabivel segundo a racionalidade hegemonica.

Ha aquilo que Vergés chama de economia de esgotamento dos corpos,
“historicamente ancorada na escravatura, periodo no qual o ventre das mulheres
negras cuja exploragao € indissociavel da reprodugao social (como mostram tantas
feministas negras), foi transformado em capital”s3. Nessa légica, Julieta Paredes
Carvajal denuncia a “nefasta heranga da invasao colonial que compreende entre

outros defeitos exclusao, desapreco, machismo e racismo com os indigenas, teve

50 FEDERICI, Silvia. Além da pele: repensar, refazer e reivindicar o corpo no capitalismo contemporaneo.
Sao Paulo: Elefante, 2023. p. 22.

51 \VERGES, Frangoise. Um feminismo decolonial. Sdo Paulo: Ubu Editora, 2020. p. 19.

52 FEDERICI, op. cit., p. 26-27.

88 \VERGES, op. cit., p. 19.



20

como resultado a criagdo de um colonialismo interno que n&o precisa do branco
invasor rei’s4,

Mesmo com algumas criticas a proposicéo, Federici traz Carolyn Merchant em
The Death of Nature para defender que “as consideragdes de Merchant tém o grande
mérito de desafiar a suposicdo de que o racionalismo cientifico foi um veiculo de
progresso, centrando nossa atengao na profunda alienagdo que a ciéncia moderna
instituiu entre os seres humanos e a natureza”ss. Afinal, “o corpo € uma mera maquina,
res extensa totalmente estranha a alma”s. Nesta esteira acrescenta a pensadora
italiana, permitindo ter presente os corpos das mulheres indigenas comumente
violados nos ultimos séculos:

A autora considera que a raiz da perseguigcdo as bruxas encontra-se
na mudancga de paradigma provocada pela revolugao cientifica e, em
particular, no surgimento da filosofia mecanicista cartesiana. Segundo
ela, essa mudanca substituiu uma visdo organica do mundo — que via
na natureza, nas mulheres e na terra as mées protetoras — por outra
que as degradava a categoria de “recursos permanentes”, retirando
qualquer restricao ética a sua exploracao (Merchant, 1980, p. 127 ss.).
A mulher enquanto bruxa, sustenta Merchant, foi perseguida como a
encarnacgao do “lado selvagem” da natureza, de tudo aquilo que na
natureza parecia desordenado, incontrolavel e, portanto, antagénico
ao projeto assumido pela nova ciéncia.5”

‘Ha cinco séculos nasceu este sistema, que universalizou o intercambio
desigual e pbs preco no planeta e no género humano™ss, frisa Eduardo Galeano. E
entdo, “com o advento do direito de propriedade da terra”, recorda Souza Filho,
‘mesmo a natureza nao mediada e transformada pelo trabalho passou a ser
propriedade humana sempre que estivesse dentro de uma area considerada de
propriedade individual”.

E o maior obstaculo ao avanco dos Direitos da Natureza refere-se exatamente
a base “sagrada” do direito burgués-capitalista, a protegida propriedade privada. De

outro modo, “ha ainda um longo caminho a ser construido para o reconhecimento e a

54 CARVAJAL, Julieta Paredes. Hilando Fino: desde o Feminismo Comunitario Pindorama-Brasil. S0 Paulo:
Editora E:TTxihi, 2022. p. 17.

% FEDERICI, Silvia. Caliba e a bruxa: mulheres, corpo e acumulagéo primitiva. Sdo Paulo: Elefante, 2023.
p. 374.

% DUSSEL, Enrique. Etica da Libertagao: naidade da globalizacéo e da exclus&o. Petrépolis: Vozes, 2012.
p. 62.

5 Ibidem.

%8 GALEANO, Eduardo. Use e jogue fora: nosso planeta, nossa Unica casa. Porto Alegre: L&PM, 2024. p.
25.

% SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Direitos da Natureza. In: CRUZ, Valter do Carmo (org.) et. al.
Dicionario de ecologia politica. Rio de Janeiro: Consequéncia Editora, 2024. p. 612.



21

efetividade dos direitos da natureza”, “porque todos se contradizem com o direito
individual de propriedade, especialmente com o direito de propriedade da terra”.

O cercamento (enclosure no termo original em inglés) e o
melhoramento  (improvement, em inglés) da terra que
fundamentaram a propriedade privada excluiram n&o so o direito de
todos os outros seres humanos, mas também os direitos de
existéncia de todos os outros seres, animais, vegetais, espirituais,
minerais, que, na légica da Modernidade, nao sdo chamados de
direitos, mas objetos, coisas, bens, dependendo da relacdo que
tenham com os humanos.®°

Um sistema que sendo “proprietario de tudo, ja ndo é dono de nada”, porque
“sacrificou o direito a vida, sua propria vida, nos altares do direito de propriedade; € ja
comecgou a se consumir’s’, O forte senso comunitario e a centralidade da coletividade,
caracteristicas intrinsecas dos povos originarios, precisavam ser “convertidos” ou
“evoluidos” para um “civilizado” acento na individualidade e na titularidade da
propriedade privada.

Por isso, para Novaes, “a pratica de roubar e cercar terras, matar indigenas,
sem-terra, posseiros e roubar seu ‘territério’” ndo pode ser atribuida apenas como uma
particularidade de um periodo histérico. Mas “sao praticas ‘naturais’ e incessantes do
modo de producao e reproducado do capital, como o nascer do sol”s2, Aos indigenas
resta apenas resistir. Assim, para Tonico Benites do povo Guarani Kaiowa, “a unica
possibilidade que esta colocada para as familias indigenas € a reconquista de seus
tekoha mediante a estratégia da luta e da reocupacgéo ou retomada (jaha jaike jevy)’ss.

Em meio a um planeta materialmente limitado, a cada ano o consumo e o
consumismo crescem assustadoramente. Acosta retoma que “Kenneth Boulding, ao
encontro do matematico romeno Nicholas Georgescu-Roegen, tinha razdo quando
exclamava: ‘Qualquer um que acredite que o crescimento exponencial pode durar
para sempre em um mundo finito ou é louco ou economista’. Nessa esteira
acrescenta o autor de “As Veias Abertas da América-Latina”:

A divinizagdo do mercado, que compra cada vez menos e paga cada
vez pior, permite entupir de bobagens magicas as grandes cidades do
Sul do mundo, drogadas pela religido do consumo, enquanto os

8 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Direitos da Natureza. In: CRUZ, Valter do Carmo (org.) et. al.
Dicionario de ecologia politica. Rio de Janeiro: Consequéncia Editora, 2024. p. 611.

61 GALEANO, op. cit., p. 26.

62 NOVAES, op. cit., p. 31.

6 BENITES, Tonico. Rojeroky hina ha jevy tekohape. p. 56. In: CARNEVALLI, Felipe (org.). et al. Terra:
antologia afro-indigena. Sao Paulo: Ubu Editora, 2023.

84 ACOSTA, op. cit., p. 34.



22
campos se esgotam, as aguas que os alimentam apodrecem e uma
crosta seca cobre os desertos que antes foram florestas.®s

Destaca-se a existéncia de uma simbiose perversa entre a elite econémica e
0 exercicio da politica. “Parece que a ideia de concentragao de riqueza chegou a um
climax”, observa Krenak. “O poder, o capital entraram em um grau de acumulo que
nao ha mais separagao entre gestao politica e financeira do mundo”s, continua o
pensador indigena. Uma pequena elite mundial controla quase todos os recursos
econdmicos.

Krenak provoca ao trazer o alerta da lideranga indigena estadunidense Wakya
Un Manee que, “repetindo as palavras de um ancestral, ele dizia: ‘Quando o ultimo
peixe estiver nas aguas e a ultima arvore for removida da terra, s6 entdo o homem
percebera que ele ndo é capaz de comer seu dinheiro™’. De fato, as consequéncias
ambientais produzidas pelo sistema capitalista sdo perceptiveis.

O cenario ecologico dos ultimos anos € desolador. Assim colocam a questao
de modo bastante assertivo Ulrich Brand e Markus Wissen:

A crise ecoldgica deve, em vez disso, ser reconhecida pelo de que
fato é: uma clara indicacdo de que os padrbes de producido e
consumo do Norte global, que se desenvolveram com o capitalismo
e hoje se tornaram universais, sé podem ser preservados em sua
condicdo moderna a custa de ainda mais violéncia, destruicao
ecolégica e sofrimento humano — e a essa altura, em uma parte cada
vez menor do mundo.®®

Sim, é preciso admitir como “Wolfgang Sachs disse, em 1992: ‘A flecha do
progresso esta quebrada e o futuro perdeu seu brilho: o que temos pela frente sdo
mais ameacas que promessas’®. “Como isentar a consciéncia filoséfica da
responsabilidade pelo colapso socioambiental que atualmente coloca em risco nada
menos que a biosfera planetaria?”’70, pergunta Marco Anténio Valentim.

Seria, pois, o fascismo cdésmico: um “sistema em que toda alteridade
substantiva encarna ‘o espectro do Inimigo ubiquo’, &, ndo a toa, a politica oficial do

Antropoceno, época geoldgica que tem por contraface a Sexta Grande Extingao, [...]

% GALEANO, op. cit., p. 14-15.

5 KRENAK, Ailton. A vida n&o é util. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2020. p. 15.

7 Ibidem, p. 12-13.

% BRAND, Ulrich; WISSEN, Markus. Modo de vida imperial: sobre a exploragdo dos seres humanos e da
natureza no capitalismo global. Sdo Paulo: Elefante, 2021. p. 50.

8 ACOSTA, op. cit., p. 29.

70VALENTIM, Marco Antonio. Antropoceno e termodindmica do pensamento: introdugéo a entropologia.
Floriandpolis: Cultura e Barbarie, 2024. p. 10.



23

risco de extingdo massiva da vida””'. Valentim ressalta ainda que “a politica ndo sé
€ cosmica como também pode se tornar anti-cosmica € mesmo cosmocida’?2,

Ora, “o capitalismo, mediagéo de exploragao e acumulagéo (efeito do sistema-
mundo), depois se transforma num sistema formal independente que, desde sua
prépria légica autorreferencial e autopoiética, pode destruir a vida humana em todo
o planeta”s. Por isso, para Gudynas a probabilidade de um caos ambiental é
bastante elevada:

Internacionalmente, alerta-se sobre a existéncia de uma onda de
extingbes macicas de espécies (Barnosky et al., 2012; Ekins et al.,
2019) e disfuncionalidades ecolégicas em escala planetaria, tais
como mudancgas climaticas, alteragdes nos ciclos de fosforo e
nitrogénio e a acidificacdo marinha, que ultrapassaram limites
planetarios (Rockstrom et al., 2009; Sutherland et al., 2010; Ekins et
al., 2019), e que dificilmente sdo administraveis (Galaz et al., 2012).
Essas alteragdes sdo de tal envergadura que estariamos nos
aproximando de um salto nas dindmicas planetarias (Barnosky et al.,
2012). Isso traz, como consequéncia, o risco de deterioracbes
ecossistémicas encadeadas, em grande escala, e possivelmente
irreversiveis.”

No Brasil, além dos biomas citados por Gudynas, deve-se acrescentar a
intensa destruicdo do Pampa e do Pantanal, bem como a aproximacéo do ponto do
nao retorno em relagao a floresta amazénica. Como ignorar a deterioragdo ambiental
provocada pelos eventos climaticos extremos que o pais sofreu nos ultimos anos
com os incéndios no ecossistema pantaneiro, as enchentes no Rio Grande do Sul e
a seca extrema na Amazénia?

Por sua vez, as supostas solucdes sustentaveis apresentadas pela economia
verde pouco tém contribuido para frear o colapso ecoldgico. Apesar disso muitos
acreditam ser “possivel reduzir o consumo de recursos e a pressao sobre 0s
sumidouros sem desafiar o modo de vida imperial, a economia politica do capitalismo
ou as relagdes sociais das forcas que o sustentam”’s. De acordo com Gudynas,
entretanto, elas falharam:

As atuais medidas em politica ambiental sdo incapazes de deter a
degradacdo ecoldgica e a perda de biodiversidade. Somente no
Brasil, grandes regides ecoldgicas, como o Cerrado ou a Caatinga,
correm o risco de sofrer uma artificializagédo completa nas proximas
décadas, repetindo o que ocorreu ha um século, com o quase total

71 VALENTIM, op. cit., p. 51.

2 Ibidem, p. 55.

73 DUSSEL, op. cit., p. 63.

7# GUDYNAS, op. cit., p. 14.

7S BRAND e WISSEN, op. cit., p. 233-234.



24

desaparecimento da Mata Atlantica. [...] As politicas ambientais que
buscam inserir a conservacdo dentro do mercado, apelando, por
exemplo, ao estabelecimento de um preco para a Natureza, tém sido
ainda mais ineficazes.”®

Ha que se considerar ainda que “um dos principais fatores de presséao e
degradacao sobre o meio ambiente é a extragdo de recursos naturais para exporta-
los como matérias-primas aos mercados globais™”’. Por isso a divida ecolégica dos
paises desenvolvidos ndo para de crescer, uma vez que o colonialismo
neoextrativista’® jamais terminou. Ou seja, a mineracgéo, o petroleo e as monoculturas
de graos (como a soja, por exemplo) substituiram o pau-brasil, a cana-de-agucar e
o café como itens de exportagao dos séculos XVI ao XIX.

Com amplo predominio da pauta agroexportadora na balanga comercial, o
pais sofreu uma forte desindustrializacdo e aumentou sua dependéncia do
agronegocio. Consequentemente, ha uma sobrerrepresentacdo desse setor no
Congresso, sendo a bancada ruralista uma das mais articuladas e influentes do
Parlamento. Neste sentido reforga Gudynas:

Por outro lado, nos paises industrializados e em outros, como a
China, consomem-se mais recursos do que sua biocapacidade
disponivel e, portanto, todos estdo em um déficit ecolégico. Em boa
parte da América Latina, a apropriagdo de recursos naturais e a
afetacao territorial ndo estao orientadas ao consumo interno de cada
pais, mas sim a fluxos exportadores globais, fazendo com que
acabem servindo as necessidades de consumo de outras nagdes.”®

Diante da grande demanda e dos altos pregos dos mercados internacionais o
agronegocio pressiona pelo alargamento da fronteira agricola. Apesar dos
especialistas afirmarem nao ser necessario desmatar mais nenhum hectare de
floresta para aumentar a producao, a grilagem de terras avanca implacavel sobre as
terras devolutas (publicas) e os territdrios indigenas, ainda ndo reconhecidos pelo
Estado. Geralmente, nessas regides além dos povos indigenas habitam também
populagdes tradicionais, comunidades que sao diretamente afetadas.

De acordo com Henrique Tahan Novaes, “o roubo e o cercamento de terras

na América a partir do século XVI é certamente um dos periodos mais violentos da

7 GUDYNAS, op. cit., p. 9-10.

77 Ibidem, p. 16.

78 Segundo Gudynas (p. 17), os extrativismos sdo “entendidos como a apropriagéo de recursos naturais
em grandes volumes ou alta intensidade, para sua exportagdo como matérias-primas, sdo um dos
principais fatores que explicam essa degradagao”.

9 |bidem, p. 15-16.



25

histéria da humanidade”®. Ainda assim tais fatos continuam sendo pouco estudados
ou, quando muito, simplesmente relativizados. No mais, “a histéria do cercamento e
do roubo de terras no Brasil ganha outro capitulo no fim do século XIX e inicio do
século XX, com as politicas de colonizacdo e a atracdo de italianos, espanhais,
alemaes, japoneses e portugueses’’.

Segundo o autor, “intelectuais como David Harvey e Jean Ziegler nos mostram
que o Brasil se tornou um dos maiores palcos da nova fase da acumulagao
primitiva®2, Esse processo de “mundializacdo do capital, dos anos 1960 para ca,
impulsionou um novo ciclo de despossessao e cercamento de terras”. Nessa esteira
acrescenta o autor:

De acordo com o ultimo censo agropecuario do Instituto Brasileiro de
Geografia e Estatistica (IBGE), em 2017, o Brasil passou por mais
um processo de concentragao fundiaria nos ultimos dez anos. Além
disso, acumulou mais de um milhdo de desempregados no campo, e
a venda de um milhdo de tratores. Problemas cronicos do Brasil,
como acesso a terra pelos camponeses, a fome, a subnutricao, a
inseguranga alimentar, a exportagdo de commodities, vao se
perpetuando com dramaticidade cada vez maior. Os relatérios da
Comissdo Pastoral da Terra (CPT) nos mostram a escalada de
assassinatos, inclusive nos governos Lula. A medida que o capital
avanga para a novissima fronteira agricola, que engloba areas do
Para, Maranhdo, Tocantins e oeste da Bahia, a quantidade de
assassinatos de liderangas e atentados contra elas aumentam.
Somos o segundo pais que mais mata ativistas sociais no mundo.®

Um sistema produtivo que parece disposto a tratar como meras
externalidades — incluidas nas planilhas de custos e consideradas nos riscos das
margens de lucro — os danos ambientais e as violagbes aos direitos das minorias
impactadas. Tudo em nome “de outra forma de imperialismo: ‘0 desenvolvimento’ss,
“O imperativo global do desenvolvimento se institucionalizou em 20 de janeiro de
19497 com o mandato ideoldégico do entdo presidente dos Estados Unidos, Harry
Truman.

‘O capitalismo, como o compreendo”, afirma a filosofa Nancy Fraser,

“‘impulsiona o aquecimento global ndo por acidente, mas em virtude de sua propria

80 NOVAES, Henrique Tahan. A educacdo ambiental anticapitalista: producdo destrutiva, trabalho
associado e agroecologia. Sdo Paulo: Boitempo, 2025. p. 31.

81 Ibidem, p. 31.

82 Ipid., p. 15.

83 Ipid., p. 20.

8 Ipid., p. 15.

8 ACOSTA, op. cit., p. 45.

8 Ibidem, op. cit., p. 43-44.



26

estrutura’. Uma estrutura que aliada ao colonialismo submeteu povos e continentes
inteiros com terrivel violéncia e sucessivos exterminios. Ou seja, “ja em sua condigao
de centro do capitalismo mundial, a Europa ndo somente tinha o controle do mercado
mundial, mas péde impor seu dominio colonial sobre todas as regides e populag¢des
do planeta, incorporando-as ao sistema-mundo que assim se constituia”.

De outra forma, “por tras da vida barata e conveniente nos centros
desenvolvidos esta ndo s a exploracdo da mao de obra das periferias, mas também
a extragao dos recursos e a imposicdo dos encargos ambientais resultantes”°. Os
grandes conglomerados transnacionais se apropriam nao sO6 da vida dos
trabalhadores, mas também sugam insaciavelmente a vida da Natureza. Neste
sentido acrescenta Kohei Saito:

Os socidlogos alemaes Ulrich Brand e Markus Wissen denominam de
“estilo de vida imperialista” (Imperiale Lebensweise) aquele dos
paises desenvolvidos, que € baseado na exploragao de recursos e
energia do Sul global. O estilo de vida imperialista do Norte global é,
em esséncia, um modelo de producdo e consumo em massa. E isso
que torna a vida prospera para quem vive nos paises desenvolvidos.
Mas, por tras disso, existem estruturas que expropriam das regides e
grupos sociais do Sul global e Ihes impbéem o prego por nossas
opulentas vidas. Sem essa expropriacao e transferéncia de custos, o
estilo de vida imperialista se torna insustentavel. O deterioramento
da qualidade de vida das pessoas do Sul global € um pré-requisito
para o capitalismo e essa relacido de poder entre o Norte e o Sul ndo
€ uma excegao, mas sim a norma.*°

Desde o inicio do colonialismo, esses paises do Sul global, com uma rica e
diversa Natureza, passaram a ser vistos como fontes inesgotaveis de recursos
naturais. E para que a exploragdo neoextrativista pudesse acontecer invasoes
militares, golpes de estado e outras intervengdes foram promovidas com o fim de
controlar esses ativos, altamente valiosos. Os exemplos sdo inumeros seja na
América Latina, na Africa ou na Asia.

Todavia, isso ndo se deu sem resisténcia dos povos ligados ancestralmente
a terra. Ou como anota Descola, “muitas culturas ndo seguiram o mesmo caminho,

nao isolaram a natureza como se ela fosse um dominio a parte, exterior, onde toda

8 FRASER, Nancy. Capitalismo Canibal: como nosso sistema esta devorando a democracia, o cuidado
e o planeta e o que podemos fazer a respeito disso. Sdo Paulo: Autonomia Literdria, 2024. p. 126.

8 QUIJNO, Anibal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. p. 110. In: LANDER, Edgardo
(org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciéncias sociais Perspectivas latino-americanas.
Buenos Aires: CLACSO, 2005.

8 SAITO, Kohei. O capital no Antropoceno. Sio Paulo: Boitempo, 2024. p. 27.

% Ibidem, p. 23-24.



27

causa pode ser estudada cientificamente e onde tudo pode ser rentabilizado a
servico dos homens™",

E relevante registrar que também outros pensadores e tedricos alinhados &
tradicdo eurocéntrica contribuiram para refletir sobre o meio ambiente de modo
critico. Nesse sentido, vale conferir:

Ecologistas, ambientalistas, naturalistas e escritores da natureza
fiam-se na visdo de Humboldt, embora a maioria o faca de maneira
inconsciente. O livro Silent Spring [Primavera silenciosa], de Rachel
Carson, é baseado no conceito humboldtiano de interconexéo, e a
famosa teoria de Gaia (ou hipotese Gaia) formulada pelo cientista
James Lovelock, segundo a qual a Terra € um organismo vivo, tem
extraordinarias semelhangas com as concepcoes de Humboldt.
Quando Humboldt descreveu a Terra como “um todo natural
animado e movido por forgcas interiores”, antecipou em mais de 150
anos as ideias de Lovelock. Humboldt chamou de Cosmos o livro no
qual descrevia seu novo conceito, tendo inicialmente cogitado (e
depois descartado) o titulo “G&aa”.*?

Por isso, mesmo ciente da teoria de Gaia, desenvolvida por James Lovelock,
este trabalho faz uma opgao de partir da sabedoria das comunidades originarias,
para compreender como se da a inter-relagdo com a Natureza. Afinal, como diz
Krenak com sua inteligéncia perspicaz: “quem ja ouvia a voz das montanhas, dos
rios e das florestas ndo precisa de uma teoria sobre isso: toda teoria € um esforgo
de explicar para cabecgas-duras a realidade que eles ndo enxergam”,

Ora, o conhecimento ocidental sempre teve mais espaco na academia do que
as epistemologias do Sul Global. De outra forma, se “os sistemas culturais dos povos
amerindios foram, desde os primordios da conquista da América, considerados
basicamente irracionais pelos europeus™, hoje infelizmente essa crenga parece
ainda perdurar.

Por isso, como diz Catherine Walsh, é fundamental reconhecer com
insisténcia que os “movimentos indigenas, também produzem teoria — e, portanto,
nao sao apenas movimentos politico-sociais, mas também movimentos epistémicos

— € reverter sua consideracdo na academia como pouco mais que objetos de

91 DESCOLA, op. cit., p. 24.

92WULF, Andrea. A invencgao da natureza: a vida e as descobertas de Alexander von Humboldt. Sdo Paulo:
Planeta Brasil, 2019. p. 32.

93 KRENAK, Ailton. A vida nao é util. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2020. p. 20.

% BRAGATO, Fernanda. Dignidade Humana Pluriversal: uma leitura descolonial na constituicdo de 1988.
Rio de Janeiro: Lumen Juris, 2023. p. 121.



28

estudo”™s (traducdo nossa). Ou seja, buscar desenvolveu um “pensar desde, entre e
com ao invés de um estudo sobre™s (tradugao nossa).

Ndo se desconhece que “os paises pobres, em um ato de generalizada
subordinagdo e submissao, tém aceitado este estado de coisas desde que sejam
considerados paises em desenvolvimento ou em vias de desenvolvimento””. Mas
suas comunidades originarias jamais deixaram de se levantar contra o poder
opressor. Assim interrogam Danowsky e Viveiros de Castro:

Nao ha mais espera, sé o espaco. O kairds de Paul Tillich, o Jetztzeit
de Walter Benjamin, ndo designariam o momento em que “o tempo se
torna espaco”™? O momento em que o tempo é suspenso, quando a
historia explode e entramos no espaco por meio da agao? O momento
em que lutar pela Terra significa, antes de tudo, juntar-se a luta dos
povos sem terra que foram e ainda sdo invadidos, dizimados e
desapropriados pelos povos sem Terra, os “Humanos” de Diante de
Gaia, o povo da Transcendéncia — nés, os Brancos, como tantos povos
indigenas das Américas costumam nos chamar?9

“De fato, desde o Alasca até a Terra do Fogo, o universo é interpretado a partir

de um principio ‘dual’”’, ndo “o ‘Uno’ de Plotino”*. “Todos nds somos cosmos, menos
os humanos”, ensina o filésofo quilombola Anténio Bispo dos Santos, “eu ndo sou
humano, sou quilombola”. “Sou lavrador, pescador, sou um ente do cosmos”.
Diferente dos “humanos [...] (que) tém medo do cosmos”, denuncia a cosmofobia
como “a grande doenga da humanidade®. Entre aqueles que sao cosmos estao os
povos originarios.

Aqui ndo se pretende adotar uma visdo romantizada e, portanto, reducionista
dos povos indigenas. De acordo com Graeber e Wengrow, “a depreciagao racista do
selvagem e a celebracéo ingénua da inocéncia selvagem sao sempre tratadas como
os dois lados da mesma moeda imperialista®©!. Ou seja, rejeita-se tanto o “mito do
selvagem obtuso”, quanto o “mito do nobre selvagem”, conforme estatuem os
autores ao se referir sobre o pensamento de Rousseau:

Se ha de fato algum elemento nocivo em seu legado, ndo € sua
promulgacgao da “nobre selvagem”, coisa que de fato nao fez, e sim
do que poderiamos chamar de “mito do selvagem obtuso” — mesmo

% WALSH, Catherine. Estudio (inter)culturales en chave decolonial. Tabula Rasa, Bogotd, n. 12, p. 216,
jan-jun., 2010. Disponivel em: https://www.revistatabularasa.org/numero12/estudios-interculturales-en-
clave-de-colonial/ Acesso em: 28 out. 2025.

% Ibidem, p. 218.

%7 ACOSTA, op. cit., p. 47.

% DANOWSKI e VIVEIROS DE CASTRO, Op. cit., p. 21.

% DUSSEL, op. cit., p. 30.

100 \VALENTIM, op. cit., p. 76.

101 GRAEBER e WENGROW, op. cit., p. 86.



29

que o considerasse feliz em seu estado de obtusidade. Os
imperialistas oitocentistas adotaram com entusiasmo esse
esteredtipo, apenas acrescentando uma série de justificacdes com
ares de ciéncia — desde o evolucionismo darwiniano ao racismo
“cientifico” — para acentuar essa ideia de simplicidade inocente e,
assim, fornecer um pretexto para confinar os povos livres restantes
no mundo (ou, prosseguindo a expansao imperial europeia, 0os povos
outrora livres) num espago conceitual em que seus juizos deixassem
de parecer ameacadores.'%?

Essa visdo equivocada deixada por seéculos de colonialismo continua
marginalizando centenas de povos indigenas. Seus saberes sao desprezados, suas
terras cobigadas e seus corpos cooptados pelo sistema de producado capitalista.
Mesmo com as sucessivas vitorias do movimento indigena no reconhecimento de
seus direitos basicos, a perseguicdo a tais comunidades mantém-se em niveis
consideraveis.

Uma coisa parece bastante clara, o modelo socioeconémico fracassou. E
permanecer nessa dire¢gao provavelmente levara a derrocada final. Uma percepgao
que nada possui de surpreendente. Alias, esta foi a conclusao de Félix Guattari ja no
final da década de 1980:

Uma finalidade do trabalho social regulada de maneira univoca por
uma economia de lucro e por relacbes de poder s6 pode, no
momento, levar a dramaticos impasses — o que fica manifesto no
absurdo das tutelas econémicas que pesam sobre o Terceiro Mundo
e conduzem algumas de suas regides a uma pauperizagao absoluta
e irreversivel.'%

Embora irracional, tal sistema de apropriagao e destruicdo da Natureza e de
quem se opusesse a ele perdura ha mais de 500 anos. Entretanto, a destruicdo ainda
nao foi completa porque, parafraseando o poeta Drummond, no meio do caminho
estavam os indigenas. “David Stannard (1992) afirma que [...] a partir dos estudos
de demodgrafos e historiadores considerados ‘moderados’, ‘90% das populagdes
originarias desapareceram’ nos processos de colonizagdo europeia nas Américas
(STANNARD, 1992, p. 10-11)"104,

Com base em estudos de especialistas, Moema Viezzer e Marcelo Grondin
falam no maior exterminio “da histéria humana com mais de 70 milhdes de vitimas

no atual territério das Américas”1%5. Conforme testemunhou Bartolomeu de las Casas:

102 GRAEBER e WENGROW, op. cit., p. 90.

193 GUATTARI, Félix. As trés ecologias. 212 ed. Campinas: Papirus, 2012. p. 9.

104 VIEZZER, Moema; GRONDIN, Marcelo. Abya Yala: genocidio, resisténcia e sobrevivéncia dos povos
originarios. Rio de Janeiro: Bambual Editora, 2021. p. 23.

% Ibidem, p. 25.



30

A causa pela qual os espanhois destruiram tal infinidade de almas foi
unicamente nao terem outra finalidade ultima sendo o ouro para
enriquecer em pouco tempo, subindo de um salto a posi¢cbes que
absolutamente ndo convinham a suas pessoas. Enfim, ndo foi senao
sua avareza que causou a perda desses povos (DE LAS CASAS,
1951, |, p. 32).1%

Em 1500, o Brasil “ja era ocupado por uma populagdo de aproximadamente
quatro milhdes de habitantes (BETHELL, 2012, p. 131) ligados as terras de seus
ancestrais ou até cinco milhdes [...], como afirma a arqueologa Niéde Guidon (in:
CUNHA, 1992, p. 37)"7. A pluridiversidade era impressionante. Calcula-se que
esses povos falavam “cerca de mil linguas diferentes”, indica Alvaro de Azevedo
Gonzaga Kaiowa. “Porém”, continua o jurista, “no ano de 1970 sua linhagem direta
somava menos de cem mil pessoas, 0 que representa uma minoragao em torno de
97,5% (SANTOS; JUNIOR, 1994 )18,

E verdade que desde os primeiros séculos de colonizagdo houve algumas
normativas protetivas'®, entre elas: uma lei de 1570 que proibia a escraviddo dos
indigenas, com excegao das “guerras justas”; outra de 1757, em que o Marqués de
Pombal reconhecia tais povos como livres, apesar de tornar o portugués a lingua
oficial do pais; e uma de 1680 que reconhecia que os indigenas eram os legitimos
ocupantes de suas terras. Todavia, essas legislacbes foram solene e
sistematicamente desconsideradas pelos colonos e até mesmo pelas autoridades
locais da Coroa portuguesa.

Como ja foi dito, o controle sobre a Natureza e os povos indigenas sempre
foram as faces do mesmo fenémeno. Aquilo que Dussel elenca como “limite
absoluto: a morte da vida em sua totalidade pelo uso indiscriminado de uma
tecnologia antiecoldgica constituida progressivamente a partir do unico critério da
‘gestao’ quantica do sistema-mundo na Modernidade: o aumento da taxa de lucro”.
Isso resultara cada vez mais em uma “humanidade sobrante™°. E tem sido em nome
dessa racionalidade que o Estado se constituiu, como indica Castro-Gémez:

Gostaria de mostrar que quando falamos da modernidade como
projeto, estamos referindo-nos também, e principalmente, a
existéncia de uma instancia central a partir da qual sdo dispensados
e coordenados os mecanismos de controle sobre o mundo natural e

106 \VIEZZER e GRONDIN, op. cit., p. 63.

7 Ibid., p. 121.

108 KAIOWA, Alvaro de Azevedo Gonzaga. Decolonialismo indigena. 32 ed. Sdo Paulo: Matrioska Editora,
2023. p. 72-73.

109 Cf. VIEZZER e GRONDIN, op. cit., p. 131.

"9 DUSSEL, op. cit., p. 66.



31

social. Essa instancia central é o Estado, que garante organizagao
racional da vida humana. Organizacao racional significa, neste
contexto, que os processos de desencantamento e
desmagicalizacdo do mundo aos quais se referem Weber e
Blumemberg comegam a ser regulamentados pela acgao diretiva do
Estado. O Estado é entendido como a esfera em que todos os
interesses encontrados na sociedade podem chegar a uma sintese,
isto é, como o locus capaz de formular metas coletivas, validas para
todos. Para isso se exige a aplicagao estrita de critérios racionais que
permitam ao Estado canalizar os desejos, os interesses e as
emocdes dos cidadaos em diregdo as metas definidas por ele
mesmo. Isto significa que o Estado moderno ndo somente adquire o
monopolio da violéncia, mas que usa dela para dirigir racionalmente
as atividades dos cidadaos, de acordo com critérios estabelecidos
cientificamente de antemao.

Um Estado que esta a servico de uma elite e de seus respectivos interesses.
“O direito reinol mostrou-se um instrumento refinado e eficiente para a desconstrugcao
dos direitos originarios desses povos e para a lenta construgdo do conceito de
propriedade privada na América portuguesa”''', observa José Antdnio Peres Gediel.
Depois com a Independéncia, “as diversas estratégias para impedir a autonomia dos
povos originarios e a plena capacidade individual dos indigenas seguem a mesma
orientacao integracionista durante o Império”'2. Aquilo que Araujo Junior resume
como “o grande problema brasileiro € a pratica constitucional assimilacionista, que
se manifesta nos trés poderes da Republica™13,

Nesta loégica, a perseguigcdo as comunidades originarias ndo deixou de
encontrar respaldo em diplomas legais etnocéntricos e preconceituosos, como
anotam Viezzer e Grondin:

As varias constituicbes brasileiras apés a Independéncia do Brasil
(1824) e as que se escreveram apos a proclamagao da republica
(1891, 1934, 1937, 1946) sempre trataram os indigenas como seres
inferiores a serem tutelados, e considerados como individuos, néo
como povos. A violéncia ndo teve sossego na vida cotidiana das
populagbes originarias, sendo responsavel, em suas diversas
formas, pela curva negativa de crescimento da populagao indigena
no Brasil durante quatro séculos. Mesmo apds a proclamacgao da
independéncia (1822) e a da republica (1889), o exterminio fisico e
cultural dos indigenas do Brasil continuou. A situacao de opressao e
exploragéo prolongou-se pelo século XX e adentrou no XX|."

Assim também corrobora Fernanda Frizzo Bragato sobre o fato de “todas as

""" GEDIEL, José Antonio Peres. Terras Indigenas no Brasil: o descobrimento da racionalidade juridica. p.
106. In: CUNHA, Manuela Carneiro da; BARBOSA, Samuel (Orgs.). Direitos dos Povos Indigenas em
Disputa. Sdo Paulo: Editora Unesp, 2018.

"2 Ibidem, p. 107.

113 ARAUJO JUNIOR, op. cit., p. 232.

"4 Ibidem, p. 132.



32

Constituicdes da Republica brasileira, exceto a primeira (1891), reconhecerem aos
indigenas direitos sobre os territérios por eles habitados”. Contudo, além da
impregnagao nos diplomas juridicos, “a ideia de assimilagdo dos povos indigenas a
sociedade nacional sempre esteve presente no pensamento antropoldgico e
missionario até o final da década de 1960"1s.

Ao tratar sobre os permanentes ataques infligidos aos povos indigenas, lara
Tatiana Bonin denuncia as ameacgas aos territorios dessas comunidades, incluindo
seus ecossistemas e todos os seres que neles habitam. Por estarem existencial e
espiritualmente interligados, as comunidades originarias e a Natureza vivem uma
dupla dindmica de opressao. Atacar os rios, as florestas, a fauna, o subsolo de suas
terras ancestrais, significa violar diretamente os indigenas que nelas vivem.

Trata-se de constatagdes onipresentes nas realidades indigenas: o conflito, a
morte, a destruicdo. Para Bonin, “no ambito de um pensamento racista, a defesa de
um ‘nés’, ou seja, de uma identidade referencial, justificaria a morte imputada a
outros: aqueles identificados como anormais, degenerados, ingovernaveis,
improdutivos, obsoletos, estranhos, estrangeiros™. Assim assevera a
pesquisadora:

O racismo contra os povos indigenas esta no cerne dos processos
de exploracdo e de opressdo e, em seu funcionamento estrutural,
aciona-se a logica da guerra, mas n&do como um acontecimento ou
um momento, e sim como um estado permanente de recusa do valor
da vida indigena e de ataque aos seus recursos para continuar
existindo. Trata-se, mais particularmente, de uma légica de combate
ao “outro-indigena” por meio de uma continua e sempre reinventada
escala de conflitos, alguns sustentados na busca por manter o
privilégio branco, outros marcados pela cobica dos espacos
territoriais, vistos como mercadoria.""”

O periodo da ditadura civil-militar (1964-1985) foi obscuro também para os
povos originarios. “Acreditava-se que, pouco a pouco, 0s indigenas iriam

desaparecer — enquanto grupo étnico especifico — e estariam plenamente

"5 BRAGATO, Fernanda F. Os direitos indigenas na Constituicdo Brasileira de 1988: da conquista aos atuais
retrocessos. Revista de Estudos Constitucionais, Hermenéutica e Teoria do Direito (RECHTD), Sdo
Leopoldo, v. 14, n. 3, p. 439-463, set-dez 2022, Disponivel em: doi:10.4013/rechtd.2022.143.09. p. 444.
116 BONIN, lara Tatiana. Racismo de Estado: o indigena, aquele que deve morrer. p. 31. In: Relatério
Violéncia Contra os Povos Indigenas no Brasil-Dados de 2023. Conselho Indigenista Missionario. 21 ed.
Brasilia: Conselho Indigenista Missionario, 2024.

"7 Ibidem, p. 32.



33

integrados/assimilados a cultura da sociedade envolvente”®, Uma das agbes dos
governos militares foi estimular a migragao para a regido amazénica, inclusive com
a distribuicdo de terras publicas. O slogan adotado pelo general Médici era bastante
revelador: “homens sem terra para uma terra sem homens”. Acontece que nunca
houve deserto verde algum, pois la estavam os povos originarios desde tempos
imemoriais.

Com o Programa de Integracdo Nacional (PIN) o regime ditatorial colocou em
execucao inumeras obras de infraestrutura, como a rodovia Transamazénica, a BR-
174 (Manaus-Boa Vista) e a hidroelétrica de Itaipu. Esses projetos impactaram
severamente inumeros povos, entre eles os Yanomami, os Waimiri-Atroari e os Ava-
Guarani, apenas para citar alguns. Os crimes perpetrados nesse periodo foram tao
profusos e graves que o movimento indigena postula a instalagdo de uma Comisséo
Nacional da Verdade Indigena, para reconhecer as violagbes e promover a devida
reparacgao historica.

Inicialmente presidido pelo Marechal Candido da Silva Rondon, o Servigo de
Protecéo ao indio (SPI), poucos anos apds a sua saida, “tornou-se um organismo
governamental que, aliado aos grandes produtores rurais e empreendedores da
mineracao, participou diretamente no massacre dos indigenas e degenerou-se a
ponto de persegui-los até o exterminio™°. Assim acrescenta Julio José Araujo Junior:

Esse processo de apropriacao de territorios nao se limita ao periodo
colonial ou ao século XIX. No século XX, quando a ocupagao era
majoritariamente fixada no litoral e o interior do pais ainda assistia a
pouca exploragao econdmica, 0 governo brasileiro passou a adotar
medidas com o fim de realizar 0 povoamento e organizagao de
infraestrutura, como as linhas telegraficas. O Servigo de Protegao
aos Indios e Localizacdo dos Trabalhadores Nacionais, criado em
1910 (pelo Decreto n. 8.072), que em 1918 passou a se dedicar
apenas aos indios (SPI), é fruto dessa expansdo. Muito se discute
ainda sobre o papel do SPI e da linha de atuagao entao adotada. A
despeito da invocagao de um carater humanitario da atuagao, o seu
papel estava amparado na doutrina positivista de integracédo a
comunh&o nacional.'?®

Diante das denuncias e da presséao internacional o entdao Ministro do Interior,

o general Albuquerque Lima, criou uma Comissao de Investigagcao (1967), sob a

118 ARAUJO JUNIOR, Jalio José. A Constituicdo de 1988 e os direitos indigenas: uma pratica
assimilacionista? p. 176. In: CUNHA, Manuela Carneiro da; BARBOSA, Samuel (Orgs.). Direitos dos Povos
Indigenas em Disputa. Sdo Paulo: Editora Unesp, 2018.

"9 VIEZZER e GRONDIN, op. cit., p. 138.

120 ARAUJO JUNIOR, op. cit., p. 176-177.



34

coordenacdo do procurador Jader de Figueiredo Correia. As atrocidades
constatadas pelo Relatério Figueiredo foram tamanhas, que o SPI foi extinto e no
seu lugar criada a Fundac&o Nacional do indio (Funai). O érgéo indigenista viria a
ser renomeado como Fundag&o Nacional dos Povos Indigenas, somente em 2023,
quando uma advogada indigena assume a presidéncia do 6rgao, a ex-deputada
federal Joenia Wapichana.

Ap0s percorrer “mais de 16 mil quildmetros de norte a sul do pais, entrevistou
dezenas de agentes do SPI, visitou mais de 130 postos indigenas coordenados pelo
Servigo”, produziu um detalhado documento de “sete mil paginas (30 tomos
originais)’. Longe de serem casos isolados, a investigagdo demonstrou como a
relacdo do Estado e da sociedade com os povos originarios sempre foi brutal.

Um dos crimes que mais chocou o procurador foi quando “ao chegar a uma
aldeia, viu uma india morta e cortada ao meio em publico, amarrada entre duas
estacas pelos pés, de cabega para baixo, partida longitudinalmente ao meio por
piques de facdo”. Como verificou Figueiredo, o autor do crime contra o povo Cinta
Larga seguia “sossegadamente vendendo picolé a criangas em uma esquina de
Cuiaba”2!, Dentre algumas das atrocidades listadas pelo relatério estao:

assassinatos individuais e coletivos (de povos e aldeias); prostituicao
de mulheres indigenas; sevicias; trabalho escravo; usurpag¢ao do
trabalho indigena; apropriagdo, dilapidagdo e desvio de recursos
oriundos de patriménio indigena: venda de gado, arrendamento de
terras, venda de madeiras, exploracdo de minérios, venda de
castanha e outros produtos de atividades extrativas e de colheita,
venda de produtos de artesanato indigena e doac&o criminosa de
terras indigenas. [...] Sdo detalhados castigos fisicos, tipo: porrada,
tortura no tronco, mutilagdo, pessoas aleijadas e mortas em
decorréncia de espancamento, prisdes, carcere privado, chicotadas,
crucificagcdes, sem contar o sistema de trabalho escravo ao qual eles
eram submetidos.'??

Houve a abertura de um inquérito policial, com a identificagdo de 134
funcionarios do SPI, a quem foram imputados mais de 1.000 crimes. Desses “apenas
38 foram demitidos e nenhum foi preso”23. O responsavel pelo relatorio foi transferido
de Brasilia para o Ceara e com o advento do Al-5, no final de 1968, tudo foi
engavetado. O documento desapareceu e so foi redescoberto no Museu Nacional do

indio, em 2013, e entregue & Comiss&o Nacional da Verdade por Marcelo Zelic'?.

21 VIEZZER e GRONDIN, op. cit., p. 141.
22 Ibidem, p. 140.

28 Ibid., p. 141.

24 Ibid., p. 142.



35

Alguns anos depois dessa emblematica investigacdo, mais especificamente
em 1972, nascia o Conselho Indigenista Missionario (Cimi), 6érgéo ligado a
Conferéncia Nacional dos Bispos do Brasil (CNBB) e que sera um dos maiores
aliados da causa indigena. Em margo de 1974, o organismo langa outro icnico
documento-denuncia que entrara para a histéria, o Y-Juca Pirama. O indio: aquele
que deve morrer.

Elaborado por uma equipe de bispos e missionarios indigenistas, o trabalho
foi coordenado pelo padre jesuita Antonio lasi. “A repercussao foi tamanha que
ofuscou a aprovacgéo do Estatuto do indio, votado no Congresso Nacional, no dia 19
de dezembro de 1973”7, conta Benedito Prezia, uma tentativa do governo de vender
“o Brasil como um dos primeiros paises do mundo a ter uma legislagdo especifica
para os povos nativos™2s,

Finalmente com a redemocratizacdo e a Assembleia Constituinte (1987-
1988), o movimento indigena e seus aliados conseguiram se mobilizar e garantir a
insercéo dos arts. 231 e 232 no Texto Fundamental. Uma vitéria memoravel! Assim
desenvolve Araujo Junior:

O resultado desse processo € um documento que efetivamente abre
um novo capitulo na histéria das relagdes do Estado com os povos
indigenas, ao reconhecer-lhes o direito de serem como quiserem e
de terem sua organizagao social, seus costumes, linguas, crencas e
tradicdes respeitados. Apds a Constituicdo de 1988, nao se tolera
mais falar em “paulatina integragdo a comunh&o nacional” para ditar
a capacidade civil dos indigenas. Nao cabe falar, a priori, em
inferioridade, e sim em grupos diferenciados, que tém modos
proprios de vida e que devem ser respeitados como tais. Nao se pode
mais, tampouco, hierarquizar os povos indigenas em integrados ou
nao integrados.'?®

Em que pese alguns avangos nesses anos, inegavel constatar sua
insuficiéncia. Segundo o Relatorio de Violéncia contra os Povos Indigenas no Brasil
do Cimi (2024), apenas 31,2% das terras indigenas (434) tiveram seu processo de
reconhecimento pelo Estado finalizado. Ou seja, existem 13 territérios aguardando
registro, 71 a homologagao pela Presidéncia da Republica, 37 pendentes da portaria
declaratéria do Ministério da Justica, 174 com grupos de trabalho constituidos pela

Funai e outras 555 terras sem quaisquer providéncias administrativas'?’.

25 PREZIA, Benedito (Org.). Caminhando na luta e na esperanca: retrospectiva dos ultimos 60 anos da
Pastoral Indigenista e dos 30 anos do CIMI. Sdo Paulo: Edigbes Loyola, 2003. p. 62.

126 ARAUJO JUNIOR, op. cit., p. 178.

127 RELATORIO Violéncia Contra os Povos Indigenas no Brasil-Dados de 2024. Conselho Indigenista
Missionario. 22 ed. Brasilia: Cimi, 2025. p. 67.



36

Mediante forte pressdo dos proprietarios de terra e da bancada ruralista, a
Advocacia Geral da Unidao (AGU) publicou o Parecer n. 01/2017 que instituiu a Tese
do Marco Temporal. Assim, se estendeu para todas as terras indigenas o
entendimento do STF no caso da Terra Indigena Raposa Serra do Sol (Pet. 3.388
ED/RR) e se “fixou a data de promulgag¢ao da Constituicdo (5 de outubro de 1988)
como um referencial para averiguar a ocupacao tradicional indigena”12s,

Apesar da declaragdo da inconstitucionalidade dessa tese pelo Supremo
Tribunal Federal, em setembro de 2023, o imbrdglio esta longe do fim. O Parlamento
aprovou uma legislagdo nos mesmos termos, com uma postura claramente anti-
indigena. Nao se trata, contudo, de um ato isolado como confirma Araujo Junior:

Nesta década, o que se verifica € um movimento mais regressivo. O
Legislativo vem sendo um /6écus em que sao reiteradamente
apresentados projetos ou adotadas medidas que tém por objetivo
restringir direitos ou intimidar o trabalho de organizagdes que
trabalham com os povos indigenas.'?°

Diante disso, ao invés de se suspender cautelarmente os efeitos da referida
lei, no bojo das acbes diretas de inconstitucionalidade (ADIN) em tramitacdo na
Corte, se optou por um caminho heterodoxo. O relator das acdes, o ministro Gilmar
Mendes convocou uma Mesa de Conciliagdo, rejeitada pelo movimento indigena.
Alguns juristas alertam para o risco de desconstitucionalizagdo dos direitos
indigenas, com sérios retrocessos para as comunidades originarias.

Enquanto tal iniciativa vem se arrastando ha varios meses, mesmo com a
auséncia das organizagdes indigenas — e com varias criticas de entidades de Direitos
Humanos nacionais e internacionais —, todos os processos de demarcacéao de terras
seguem praticamente paralisados. Nesse sentido conclui o secretario executivo do
Cimi, Luis Ventura Fernandez:

O ano de 2023 fechou com a promulgagao por parte do Congresso
Nacional, no dia 28 de dezembro, da Lei 14.701/2023. A revelia da
Constituicao Federal, a medida redne, em um Unico texto, todas as
principais ameacas aos direitos territoriais dos povos indigenas.
Entre o primeiro e o ultimo momento do ano, o rastro de violéncia
contra os povos indigenas se manteve e, em alguns casos, cresceu.
Comunidades indigenas permaneceram assediadas em seus
territérios, ameagadas permanentemente, pulverizadas com
agrotoxicos ou despejadas para as beiras de estradas. Os direitos
dos povos indigenas acabaram sendo negociados nos bastidores de
sempre e foram sacrificados cada vez que confrontavam grandes
empreendimentos. A demarcacéao dos territorios indigenas avangou

128 ARAUJO FILHO, op. cit., p. 215.
2% Ibidem, p. 208.



37
muito pouco; muito aquém do esperado, bem longe do necessario e
na contramao do urgente.°

Apesar do governo Bolsonaro (2019-2022) ter sido declaradamente contrario
a demarcacéo das terras indigenas e assumido uma postura de ataque as conquistas
das comunidades, nao se pode dizer que os outros governos democraticos foram
muito mais efetivos. Isso inclui os governos progressistas também, que nunca
trataram o tema com a prioridade devida.

Deve-se ressaltar que esses governos populares deram continuidade a viséo
desenvolvimentista de construcdo de grandes obras na Amazénia — iniciada com
truculéncia e autoritarismo pela ditadura civil-militar de 64 —, com sérios impactos
sobre os povos originarios. Um triste exemplo foi a usina hidroelétrica de Belo Monte.
Apods décadas de resisténcia dos movimentos sociais, o projeto foi implementado
pelo maior partido de bases populares da América Latina. Os efeitos na vazéo da
Volta Grande do Rio Xingu sdo concretamente sentidos nas comunidades indigenas
e ribeirinhas.

Como se ndo bastasse, o atual governo da seguimento a essas mesmas
insustentaveis politicas de sempre, tais como a exploracdo de petréleo na Foz do
Rio Amazonas (Amapa) e a pavimentacao do trecho da BR-319 que liga Manaus a
Porto Velho — regido com densa floresta ainda preservada e sujeita a grilagem. Ora,
em que pese seja importante a representatividade de liderangas indigenas em
funcdes estratégicas na administragéo federal, isso ndo basta.

Mesmo sem deixar de considerar a omiss&o do Executivo e o recrudescimento
do conservadorismo no Legislativo dos ultimos anos, “se [...] for considerado todo o
periodo constitucional, € no Poder Judiciario que se identifica o cenario mais
critico™3'. Ademais, a formacéo juridica dos juizes ainda é focada na concepg¢ao de
propriedade do direito privado. Além dos magistrados possuirem pouco
conhecimento sobre as realidades indigenas, ha pouquissima familiaridade com os
institutos que protegem os povos originarios. Assim, vale ter presente a analise de
Araujo Junior:

Nas terras indigenas, ha recursos naturais que nunca foram
explorados, o que, num contexto de saturacdo e de busca por
matérias-primas e de concorréncia transnacional da industria

130 FERNANDEZ, Luis Ventura. Violéncia contra os povos indigenas persiste diante da inércia e da
cumplicidade do Estado. p. 13. In: Relatorio Violéncia Contra os Povos Indigenas no Brasil-Dados de 2023.
Conselho Indigenista Missionario. 21 ed. Brasilia: Conselho Indigenista Missionario, 2024.

131 ARAUJO JUNIOR, op. cit., p. 212.



38

extrativa, as torna objeto de desejo. E por isso que ndo apenas
grandes empreendimentos sdo gestados, mas também é realizado o
mapeamento da Amazénia para a extracdo de minerais em areas
indigenas, a realizacao de obras de infraestrutura que comportam a
construcdo e duplicacdo de estradas em territérios indigenas, a
construcado de linhas de transmisséo e outros empreendimentos. Na
grande maioria dos casos, o governo federal nem se dispde a realizar
o procedimento de consulta prévia e, quando pretende fazé-lo,
defende um modelo de consulta que seja meramente
homologatério.'3?

As cosmovisdes indigenas sao radicalmente opostas a essa visao utilitarista
da sociedade moderno-ocidental. As florestas, os rios, os animais nao lhes
pertencem como objetos, muito menos como mercadoria. As culturas indigenas se
desenvolveram por milhares de anos, com riquissimas sofisticagcdes e
conhecimentos extremamente valiosos. Muito longe das caricaturas e visdes
reducionistas propaladas sobre as comunidades originarias que, infelizmente,
continuam entranhadas no senso comum. Afinal, como recorda Alberto Mussa: “ha
15 mil anos somos brasileiros; e ndo sabemos nada do Brasil*3.

Ou seja, neste Antropoceno existe uma parte consideravel da humanidade
que vive imersa em uma civilizagdo insustentavel em termos ecologicos e uma
minoria perseguida, mas resistente, que oferece intuigdes de sobrevivéncia
inestimaveis. Nessa esteira acertadamente apontam Danowski e Viveiros de Castro
ao trazer Latour:

Nao é de surpreender, portanto, que, em termos cientificamente
atualizados, o Antropoceno reencene uma “experiéncia compacta da
Terra” (0 cosmos local, a zona critica, a simbiose generalizada
enquanto verdade da Vida), e que isso exija uma “virada espacial” do
pensamento. Assim, a Terra primordial dos povos pré-modernos e
extra-axiais aparece como uma alternativa inesperada dentro do
diferendo planetario proposto por Latour. A distincdo entre seus
planetas “Contemporaneidade” e “Terrestre” é certamente uma
diferenga temporal, mas trata-se de uma temporalidade
estranhamente circular, como se o autor estivesse dizendo: “O
passado ainda esta por vir’. O planeta Contemporaneidade é a terra
autoctone, ancestral e primordial que sempre esteve 1a, ou seja, aqui;
€ o “planeta bom o bastante” que a agao politica deve ser capaz de
recuperar do “planeta danificado” que nos foi legado pelos planetas
anteriores. 34

Os povos ancestrais se compreendem como parte de um todo, em perfeita

harmonia com a Terra, da qual se entendem filhos e nao senhores ou donos. Os

132 ARAUJO JUNIOR, op. cit., p. 212.
133 MUSSA, Alberto. Meu destino é ser onga. Rio de Janeiro: Civilizagéo Brasileira, 2023. p. 23.
34 DANOWSKI e VIVEIROS DE CASTRO, op. cit., p. 20.



39

povos andinos a chamam de Pachamama e falam do Sumak Kawsay e Suma
Qamarnia, nas linguas kichwa e aimara, respectivamente. Os Guaranis buscam a vida
boa ou Nhandereko/Teko Pora. Trata-se do Bem Viver, da interdependéncia com os
seres ndo humanos, do equilibrio que ndo acumula nem destroi. Este conceito sera
oportunamente desenvolvido no capitulo quatro.

Sera possivel encontrar verdadeiras solugdes sem a ruptura com os
paradigmas tecnocratico e antropocéntrico, em que o ser humano € o apice e 0
critério ultimo dos modelos sociopolitico, econdmico-produtivo e filoséfico-espiritual?
Assim Anna Maria Carcamo fala de uma nova perspectiva oferecida pelos Direitos
da Natureza:

O movimento pelos Direitos da Natureza, por sua vez, € amparado
nas cosmovisdes de muitas sociedades indigenas e outras
tradicionais, que, em suas culturas proéprias, tém uma visdo de
mundo que se aproxima mais de outro paradigma, biocéntrico ou
mesmo ecocéntrico. Segundo Daniel Braga Lourenco, o paradigma
biocéntrico abarca apenas os seres vivos, incluindo plantas e
animais, enquanto o paradigma ecocéntrico abarca a totalidade dos
ecossistemas, incluindo seres inanimados e 0Ss processos
ecossistémicos naturais os quais s&o inclusive necessarios para toda
a vida (LOURENCO, 2019). Sendo assim, os Direitos da Natureza
albergariam ambas as vertentes.'3

O cada vez mais ilégico paradigma antropocéntrico deve-se dar por superado se
a humanidade pretende realmente lutar pela sua sobrevivéncia. Em seu lugar &
preciso adotar um modelo que valorize todas as outras formas de vida e seus
respectivos ecossistemas (rios, montanhas, praias). Este trabalho se filia, portanto,
ao paradigma ecocéntrico que possui por fundamento a comunidade planetaria,
incluindo a prépria Terra. Os paradigmas também serdo melhor aprofundados no
ultimo capitulo.

Segundo Izaque Joao, “na cosmovisao Kaiowa esses seres continuam tendo
caracteristicas humanas no patamar destinado aos vegetais ou aos animais”. Os
“tekoa ruvicha, divindades, se reuniram e fizeram surgir as plantas — e todos os
outros seres — através de cantos”, explica o lider indigena. “As plantas sdo seres
especiais desde o comecgo dos tempos” e “na superficie das terras, elas influenciam

todos os outros seres”3¢, acrescenta sobre a concepcdo de seu tdo massacrado

135 CARCAMO, Anna Maria. Caso do papagaio Verdinho e a transicdo de paradigma na jurisprudéncia
brasileira. p. 85. In: LACERDA, Luiz Felipe (Org.). Direitos da Natureza: marcos para a construgdo de uma
teoria geral. Sdo Leopoldo: Casa Leiria, 2020.

136 JOAO, Izaque. Lingua vegetal Guarani. p. 106-107. In: CARNEVALLI, Felipe (org.). et al. Terra: antologia
afro-indigena. Séo Paulo: Ubu Editora, 2023.



40

povo.

Esse povo que habita o atual estado de Mato Grosso do Sul vem resistindo
ha décadas e sendo cada vez mais cercado pela opressiva monocultura da soja.
Junto com a commodity, além da expulsdo de suas terras, veio também o
desmatamento e o envenenamento por agrotdxico. Baseando-se somente na otica
mercadoldgica da terra, pode-se se dimensionar efetivamente quanto sofrimento é
infligido as comunidades Kaiowa com a barbara destrui¢ado ecoldgica do agronegdcio
exportador?

Em tal deslocamento de concepg¢des a Natureza perde seu carater monetario
e passa a ser considerada conforme outra escala de valores, tais como sua
perspectiva espiritual e existencial para as comunidades em seu entorno. Os
estudiosos Johny Giffoni, Manuel Aimeida, Mariza Rios e Vanessa Oliveira frisam que

essa mudancga profunda de mentalidade:

passa pela desmercantilizacdo dos Direitos da Natureza, afastando
qualquer construcao tedrica, negando sua existéncia em si, onde
somente tera valor quando inserida na racionalidade econdmica
(ACOSTA, 2016, p. 104). Assumem os povos da floresta, indigenas,
quilombolas, ribeirinhos e outros tradicionais o valor comunitario,
sendo todos parte integrante da Natureza, nao possuindo qualquer
intencdo de dominagéao (ACOSTA, 2016, p. 104).137

Também para os quilombolas a relagdo é totalmente outra. De acordo com
Antdnio Bispo “a terra ndo nos pertencia, nés € que pertenciamos a terra” e por isso,
“ndo diziamos ‘aquela terra é minha’, e sim, ‘nés somos daquela terra’”. Ou seja,
“havia entre n6s a compreensao de que a terra é viva e, uma vez que ela pode
produzir, ela também precisa descansar’3, conclui o reconhecido lider quilombola.

Para melhor compreender como a Natureza deve ir além da visao capitalista
antropocéntrica que a mantém refém a forgca, é preciso considerar como a
colonialidade do poder impregnou as relagdes. Por isso, o pensamento descolonial

desenha-se como uma ferramenta imprescindivel nesse caminho.

2.2 Da descolonizagao dos Direitos Humanos ao Direito da Natureza

Ha quase cem anos se manifestou José Carlos Mariategui: “liberdade,

democracia, parlamento, soberania do povo, todas as grandes palavras que

137 GIFFONI, ALMEIDA, RIOS e OLIVEIRA, op. cit., p. 21.
138 SANTOS, Antonio Bispo dos. Somos da terra. p. 8-9. In: CARNEVALLI, Felipe (org.). et al. Terra: antologia
afro-indigena. Séo Paulo: Ubu Editora, 2023.



41

pronunciaram nossos homens de entdo procediam do repertério europeu”'. Por
isso, para que seja possivel, “como ressalta Anibal Quijano, partir da resisténcia a
criacdo de alternativas™4, coloca-se como basilar um Direito que seja descolonial.

Primeiro, cumpre esclarecer que nao se desconhece a distingdo feita por
Catherine Walsh'4' sobre os termos “descolonial” e “decolonial”’, o que foi posterior e
amplamente acolhido por muitos estudiosos do tema. Assim esclarece Gonzaga
Kaiowa:

Quando pretendermos nos referir propriamente aos processos
histérico-administrativos de desligamento das Metrépoles de suas
ex-colonias, dever-se-a optar pela utilizacdo de termos como
“descolonizar”, “descolonizacao” e “descolonial”’. Por outro lado, nas
situagbes em que se ensejar fazer mengao ao movimento continuo
de tornar pensamentos e acgbes cada vez mais dissociadas da
colonialidade, deve-se preferir o uso das palavras “decolonial” e
“decolonialidade”, marcando essa diferenciacao por meio da retirada
da letra “s”.4?

Por outro lado, este trabalho prefere se filiar aqueles autores que utilizam o
termo “descolonial’, por entender mais apropriado a lingua portuguesa. A propdsito,
segundo Bragato, “a teoria descolonial parte de uma releitura critica da modernidade,
vista como um fenémeno global cujo lado obscuro € a colonialidade™43. Quer dizer,
a descolonizagao dos paises latino-americanos como fato histérico (independéncia),
nao mudou a matriz colonial de poder. Portanto, impreterivel a tarefa de seguir
descolonizando o conhecimento, as praticas politicas e o proprio Direito.

Segundo essa colonialidade, como observa Ailton Krenak, existe a
humanidade e a sub-humanidade, onde se encontram os povos originarios:

Ao longo da histéria, os humanos, alias, esse clube exclusivo da
humanidade — que esta na declaragdo universal dos direitos
humanos e nos protocolos das instituigdes —, foram devastando tudo
ao seu redor. E como se tivessem elegido uma casta, a humanidade,
e todos que estdo fora dela sdo a sub-humanidade. Nao s6 os
caigcaras, quilombolas e povos indigenas, mas toda vida que
deliberadamente largamos a margem do caminho. E o caminho € o
progresso: essa ideia prospectiva de que estamos indo para algum
lugar. Ha um horizonte, estamos indo para la, e vamos largando no

139 MARIATEGUI, José Carlos. O socialismo indo-americano (1928). In: LOWY, Michel (Org.). O marxismo na
América Latina: uma antologia de 1909 aos dias atuais. 32 ed. Sdo Paulo: Fundagdo Perseu Abramo, 2012, p. 109.
140 BRANDAO, op. cit., p. 141.

41 Cf. WALSH, Catherine. Estudio (inter)culturales en chave decolonial. Tabula Rasa, Bogota, n. 12, p. 216,
jan-jun., 2010. Disponivel em: https://www.revistatabularasa.org/numero12/estudios-interculturales-en-
clave-de-colonial/ Acesso em: 28 out. 2025.

142 KAIOWA, Alvaro de Azevedo G. Decolonialismo indigena. 32 ed. Sao Paulo: Matrioska, 2023. p. 120.
143 BRAGATO, Fernanda Frizzo. Dignidade Humana Pluriversal. Rio de Janeiro: Lumen Juris, 2023. p. 119.



42

percurso tudo que ndo interessa, o que sobra, a sub-humanidade.'*

“Uma racionalidade que se pretende emancipatéria deve partir da materialidade
histérico-social e ético-politica para produgao tedrico-critica do direito (Wolkmer,
2015b)™45, Deve-se partir de uma racionalidade que entenda que “a legislagéo
abrange, sempre, em maior ou menor grau, Direito e Antidireito: isto é, Direito
propriamente dito, reto e correto, e negacao do Direito, entortado pelos interesses
classisticos e caprichos continuistas do poder estabelecido”4¢,

Para analisar a realidade da América Latina e em especifico do Brasil ja ndo
basta um Direito hegemoénico e etnocéntrico. Nem mesmo a importante tradigao
europeia dos Direitos Humanos parece mais suficiente para aprofundar os impactos
de séculos de colonizagédo e abusos perpetrados contra os territorios e os povos de
Abya Yala¥’. Nesta esteira problematizam Vicente de Paulo Barreto, Fernanda Frizzo
Bragatto e Walter Gustavo Lemos:

Desde o fim da Segunda Guerra Mundial, o direito constitucional e
internacional vem incorporando um conjunto de normas protetoras do
ser humano que se pretendem validas universalmente, ou seja, para
todas as pessoas sem qualquer discriminacdo, ainda que o mais
comum, mesmo em estados onde sdo proclamados
constitucionalmente, seja a sua sistematica negacdo. [...] N&o
nasceram os Direitos Humanos, em 1948, na Declaracado Universal de
Direitos Humanos da ONU. A Declaragao expressou o apice de uma
progressiva tomada de consciéncia moral e juridica por parte de
individuos e sociedades, consciéncia esta que deita as suas raizes
numa longa e diversificada tradi¢cao refletida ndo somente em eventos
libertadores e emancipatorios ao longo de toda modernidade, mas
também em textos escritos e orais.*8

Segundo Bragato “o pensamento descolonial insere-se na trilha das formas
de pensamento contra-hegemdnicas da modernidade e inspira-se nos movimentos
sociais de resisténcia gerados no contexto colonial’, como as organizagdes
indigenas. “A ideia de desobediéncia epistémica”, continua, “proposta central do
pensamento descolonial, tem a ver com a necessidade de descolonizar o

conhecimento”. Isto porque “a colonialidade € uma caracteristica do poder exercido

44 KRENAK, Ailton. A vida n&o é atil. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2020. p. 10.

45 CARVALHO, op. cit., p. 22.

146 LYRA FILHO, Roberto. O que é Direito. Sdo Paulo: Editora Brasiliense, 1982. p. 3.

47 Trata-se do nome do seu territério, dado pelo povo Kuna, pertencente ao norte da atual Colémbia.
Significa “terra madura”, “terra viva”, “terra que floresce” e é comumente utilizado para se referir a
América Latina. Outros nomes conferidos por povos originarios distintos para a regido: Tawantinsuyo,
Anauhuac, Pindorama (cf. GRONDIN e VIEZZER, 2021. p. 203-204).

48 BARRETO, Vicente de Paulo; BRAGATO, Fernanda Frizzo; LEMOS, Walter Gustavo. Das tradigoes
ortodoxas e heterodoxas nos direitos humanos: uma antologia. Rio de Janeiro: Lumen Juris, 2018.
Preludio.



43

nas relagées de dominacao colonial da modernidade”“, que perpassa inclusive a
forma de conceber e explorar o meio ambiente.

Ou seja, segue profundamente arraigada em uma concepgao eurocéntrica a
visdo de que tudo aquilo que esta ligado ao universo dos povos indigenas deve ser
superado, por ser considerado atrasado e inferior. E em nome desse “progresso
civilizacional” que os territérios indigenas foram usurpados e até os presentes dias
nao foram devidamente demarcados e devolvidos as comunidades originarias. “E
assim que somos tratados, indigenas e quilombolas: como algo que pode ser
removido, exterminado, criminalizado”s°, constata o Cacique Babau Tupinamba com
a lucidez propria de quem é vitima dessa perseguicao. Nesta esteira refor¢a Bragato:

Como observa Anibal Quijano, os europeus geraram uma nova
perspectiva de histéria, em que as populagdes colonizadas foram
situadas no passado de uma trajetéria cujo ponto culminante é a
propria Europa. Assim, todos os nao europeus poderiam ser
considerados como pré-europeus ou, a0 mesmo tempo, deslocados
para uma cadeia historica que liga o primitivo ao civilizado, o magico-
mitico ao irracional, o tradicional ao moderno, o nao europeu ao pré-
europeu e a algo que, com o tempo, sera o europeu ou O
modernizado.'®!

Mesmo com o aumento dos eventos climaticos extremos nos ultimos anos,
ainda assim a logica da destruicdo parece prevalecer. Vale trazer um episédio
bastante ilustrativo narrado pelo Cacique Babau. “O governo da Bahia explicava que
queria expandir a agricultura, mas que havia um entrave complicadissimo que
atrasava o estado”. O entrave? Uma infima por¢cao do bioma atlantico que restou. “O
qué? 98% da Mata Atlantica foi derrubada, jogada no chao!”, reagiram abismados os
Tupinamba. “Do que restou, a pequena porcentagem que fica no sul da Bahia impede
o crescimento do estado?”, pergunta chocado.

Essa perspectiva colonizadora esta tdo entranhada no modelo socioeconémico
que € preciso se perguntar junto com as liderangas indigenas: “como podemos
entender uma mente dessas?” O Cacique Babau nao se conforma: “sdo esses 0s

malucos que comandam nosso estado e nosso pais”. “E ainda chamam o tatu, a paca

149 BRAGATO, Fernanda Frizzo. Para além do discurso eurocéntrico dos direitos humanos: contribuigdes
da descolonialidade. Revista Novos Estudos Juridicos, Itajai, vol. 19, n. 1, jan-abr 2014. p. 210-212.
Disponivel em: https://periodicos.univali.br/index.php/nej/article/view/5548 Acesso em: fev. 2025.

150 BABAU, Cacique. Retomada. p. 33. In: CARNEVALLI, Felipe (org.). et al. Terra: antologia afro-
indigena. Sao Paulo: Ubu Editora, 2023.

51 BRAGATO, Fernanda Frizzo. Para além do discurso eurocéntrico dos direitos humanos: contribuigdes da
descolonialidade. Revista Novos Estudos Juridicos, Itajai, vol. 19, n. 1, jan-abr 2014. Disponivel em:
https://periodicos.univali.br/index.php/nej/article/view/5548 Acesso em: fev. 2025. p. 214.



44

e a cutia de animais!”, desabafa. Com sabedoria desconcertante arremata, “irracional
€ aquele que acha que tem que destruir tudo para satisfazer seu desejo”'52. Ha de se
admitir que o mundo seria bem diferente se os saberes indigenas tivessem mais
espaco e suas liderangas fossem ouvidas com mais atencéao.

Ha que se acrescentar que tal rol de direitos ndo deve ser compreendido como
uma mera evolugao do Direito Ambiental. Ademais, esse ramo do Direito surge para
dar uma resposta ao movimento ambientalista, buscando disciplinar e com isso
controlar os impactos ambientais. Entretanto, ainda que tenha amenizado a for¢a da
destruicdo do capital, ndo deixou de servir aos interesses do mercado. Por isso, se
reveste de evidente viés patrimonialista e por ele se encontra limitado.

Vale, pois, conceituar este ramo do Direito para que se possa aclarar as
distingbes com os Direitos da Natureza. Com efeito, para Américo Luis Martins da
Silva trata-se do ramo do Direito que disciplina a “utilizagao racional dos recursos
naturais renovaveis”. Aqui se destaca qual o tipo de racionalidade que informa essa
atividade e a concepcao de Natureza como “recursos naturais”. Nesse sentido,
confira-se:

Por via de consequéncia, direito do meio ambiente e dos recursos
naturais, a nosso ver, nada mais é do que o conjunto de normas,
principios e institutos juridicos, compreendendo medidas
administrativas e juridicas, que disciplinam o comportamento
humano, objetivando a protecdo do meio ambiente, a utilizacao
racional dos recursos naturais renovaveis (como por exemplo, a
biodiversidade, a preservagao de florestas, entre outros) e dos nao-
renovaveis (como o petréleo, por exemplo), a manutengdo do
equilibrio nas relagdes do homem com a natureza, a conservacao da
saudavel qualidade de vida, a realizacido de um desenvolvimento
sustentavel e a reparacao in natura, econémica e financeira dos
danos causados ao meio ambiente e aos ecossistemas de uma
maneira geral.'®3

Ja para Paulo Affonso Leme Machado “o Direito Ambiental € um Direito
sistematizador, que faz a articulacdo da legislagao, da doutrina e da jurisprudéncia
concernentes aos elementos que integram o ambiente”. Assim, “busca interligar
estes temas com a argamassa da identidade dos instrumentos juridicos de
prevencao e de reparagao, de informagao, de monitoramento e de participagao”s4.

Ao citar Michel Prieur, Machado destaca que para o jurista francés o Direito

52 BABAU, op. cit., p. 32

183 SILVA, Américo Luis Martins da. Direito do Meio Ambiente e dos Recursos Naturais. vol. 1. Sdo Paulo:
Editora Revista dos Tribunais, 2004. p. 390.

14 MACHADO, Paulo A. L. Direito ambiental brasileiro. 222 ed. Sdo Paulo: Malheiros, 2014. p. 58.



45

Ambiental “se define, portanto, em primeiro lugar pelo seu objeto”, qual seja, “um
conjunto de regras juridicas relativas a protecdo da natureza e a luta contra as
poluicbes™ss. Quer dizer, a Natureza é tida como objeto, ndo como sujeito de direitos.

Por sua vez, Paulo de Bessa Antunes se filia ao entendimento que “busca
localizar o Ser Humano no centro do Direito Ambiental, o que, em minha opinido,
corresponde ao comando de nosso legislador constitucional ao definir o principio da
dignidade da pessoa humana como um dos basilares de nosso ordenamento
juridico™%. Nessa esteira apresenta a sua concepgao:

Meio ambiente compreende o humano como parte de um conjunto
de relagdes econdmicas, sociais e politicas que se constroem a partir
da apropriagdo dos bens naturais que, por serem submetidos a
influéncia humana, transformam-se em recursos essenciais para a
vida humana em quaisquer de seus aspectos. A construcao tedrica
da natureza como recurso é o seu reconhecimento como base
material da vida em sociedade. Como demonstrado por Thoreau,
todo o conflito sobre bens naturais € um conflito sobre o papel que a
ele atribuimos para a nossa vida. Conflito entre o mero utilitarismo e
o desfrute das belezas cénicas que muitas vezes serve como
descanso para a alma. Assim, o Direito que se estrutura com vistas
a regular as atividades humanas sobre o0 meio ambiente somente
pode ser designado como Direito Ambiental.’®”

Dessa definicdo supra exposta deve-se destacar duas vertentes desse
conceito de Direito Ambiental. A primeira é econbmica, uma vez que, segundo O
autor, “ndo pode, sequer, ser imaginado sem uma consideragao profunda de seus
aspectos econdmicos, pois dentre os seus fins ultimos se encontra a regulagdo da
apropriacdo econémica dos bens naturais™®. Ha assim uma admissao, como um
pressuposto, do fato de “apropriagcao” e “dominio” da Natureza pelo ser humano.

A segunda vertente € humana, ou seja, em que se compreende que “a
conservagao e sustentabilidade dos recursos ambientais (recursos econémicos) é
um instrumento para garantir um bom padrao de qualidade de vida para os
individuos”. De outra forma, “no centro de gravitagcdo do DA se encontra o Ser
Humano”®. Quer dizer que a prioridade sera sempre do “Ser Humano” em
detrimento dos “recursos naturais”.

Historicamente, o Direito Ambiental promoveu em algum grau “a restricdo ao

% MACHADO, op. cit., p. 58.

156 ANTUNES, Paulo de Bessa. Direito ambiental. 182 ed. S0 Paulo: Atlas, 2016. p. 13.
7 Ibidem, p. 10.

158 Ibid., p. 13.

159 bid., p. 18.



46

uso predatorio completo da propriedade privada da terra, com a preservacédo de
determinados ambientes naturais dentro de propriedades privadas”¢. Mas isso nao
foi suficiente, porque gerou forte reagdo contraria dos proprietarios de terra. Um
exemplo concreto da relativizacdo de tais limitagbes impostas pelas normas
ambientais sdo as sucessivas e recorrentes anistias ao desmatamento promovido
pelos donos de propriedades rurais, aprovadas pelo Congresso ao longo dos anos.
Quer dizer, “como a protecado nao faz parte do conceito de propriedade”, se
‘mantém o sistema individualista e proprietario”'¢', podendo advir apenas algumas
penalidades em caso de descumprimento. Nessa esteira anota Souza Filho:

Estas duas formas de protecao de florestas foram entendidas como
intervencao na propriedade privada e fortemente combatidas pelos
proprietarios e pelos defensores dos sistemas legais proprietarios.
Por isto, embora tenham sido rapidamente implantadas, a eficacia e
a efetividade destas medidas foram muito limitadas, uma vez que o
conflito, que tem conotacgao politica, tem dificultado a aplicagcao das
leis, inseridas nos sistemas juridicos sem que os direitos dos nao
humanos sejam claramente reconhecidos, restringindo-se apenas
aos direitos de propriedade.’®?

Ademais, para Antunes “quando confere protecédo aos bens naturais”, o Direito
Ambiental, “o faz na fungdo de mediador entre os diferentes agentes econémicos e
das respectivas visdes axioldgicas sobre o destino a ser dado aos elementos naturais
quando parte do trafico econémico e juridico”. De acordo com o estudioso, “o Direito
positivado € uma construgdo humana para servir propdsitos humanos™e. Rejeita-se
assim qualquer paradigma que nao seja o antropocéntrico.

Todavia, é preciso que se rompa com esse entendimento, conferindo a “norma
juridica que reconhece os direitos da Natureza” o carater de “norma aberta,
atribuindo-lhe a natureza principiolégica”s4. Nestes termos ensinam Felicio Pontes
Junior e Lucivaldo Vasconcelos Barros:

A defesa da Natureza como sujeito de direito ainda € um tabu entre
as diversas classes da sociedade, mas, como ja dissemos alhures,
outros direitos ja foram e continuam sendo fonte de polémicas. Para
Bosselmann apud Furtado (2004, p 151), “a visao antropocéntrica
utilitaria do direito ambiental subjuga todas as outras necessidades,
interesses e valores da natureza em favor daqueles relativos a

160 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Direitos da Natureza. In: CRUZ, Valter do Carmo (org.) et.
al. Dicionario de ecologia politica. Rio de Janeiro: Consequéncia Editora, 2024. p. 615.

181 |bidem, p. 615.

162 Ipid., p. 615.

163 ANTUNES, op. cit, p. 19.

164 OLIVEIRA, op. cit., p. 185.



47

humanidade. As vitimas da degradacgao, em ultima instancia, serdo
sempre os seres humanos, e ndo o meio ambiente”.165

Por isso, na mesma medida que os Direitos da Natureza rejeitam a visdo de
Descartes de que o “homem se fez entdo ‘mestre e senhor da natureza’s, também
nao aderem a compreensado usual de Direito Ambiental. Constata-se, assim, a
indissociabilidade dos Direitos Humanos e dos Direitos da Natureza, ambos direitos
fundamentais. Direitos que devem garantir o “mergulhar profundamente na terra para
sermos capazes de recriar mundos possiveis™ 167,

Como ensina Oliveira “a dignidade do planeta Terra passa a ser reconhecida
como elemento juridico imbricado no intratexto dos Direitos Humanos”e. Similar
posicao possui Germana Moraes ao propugnar por uma conexao simbidtica entre a
Natureza e a humanidade:

Sob a perspectiva tedrico-filoséfica pode-se demonstrar que os
direitos humanos contém os direitos da Mae Terra e que os direitos da
Mae Terra contém os direitos humanos. “Direitos humanos fazem
parte dos direitos da Natureza, Pachamama ou M&e Terra e esses,
por seu turno, fazem parte dos direitos humanos. Essa consciéncia
dos direitos da Natureza como parte e todo ao mesmo tempo
demanda uma mudanca de perspectiva da visdo do mundo, que, com
base no pensamento do fildsofo Ken Wielber, denominamos ‘estética
holonistica”. Essa percepcado holonistica, heranga comum a
humanidade, conduz a “consciéncia de o ser humano relacionar-se
em Harmonia com a Natureza, com os demais seres humanos, as
demais espécies vivas, o Planeta em que vivem e convivem e o
Universo, de ordem a permitir a continuidade de sua vida individual e
coletiva, como espécie na Terra”. Traduz-se essa consciéncia na
conexao simbidtica entre os seres humanos e a Natureza e decorre
da indissociabilidade entre eles."®®

‘Acontece que, nas narrativas de mundo onde s6 o humano age, essa
centralidade silencia todas as outras presengas”, insiste Krenak. Portanto, assim
como € inadiavel descolonizar os Direitos Humanos para proteger os povos indigenas
— historicamente excluidos — também se impde como necessario a descolonizagao

do modo como se trata o meio ambiente, reconhecendo a dignidade dos outros seres

85 PONTES JR, Felicio e BARROS, Lucivaldo V. A defesa da natureza em juizo: atuagdo do MPF em favor do
Rio Xingu no caso da construgéo da usina hidrelétrica Belo Monte. p. 32. In: LACERDA, Luiz Felipe (Org.).
Direitos da Natureza: marcos para a construgao de uma teoria geral. Sdo Leopoldo: Casa Leiria, 2020.
166 DESCOLA, op. cit., p. 23.

67 KRENAK, Ailton. Futuro Ancestral. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2022. p. 37.

68 OLIVEIRA, op. cit., p. 176.

89 MORAES, Germana de Oliveira. Direitos dos Animais e da Natureza levados a sério: comentarios
sobre o julgamento do Superior Tribunal de Justiga do Brasil (Recurso Especial 1.797.175-SP). Disponivel
em: http://www.periodicos.ufc.br/nomos/article/view/42087/99406 Acesso em: 10 fev. 2025.

170 KRENAK, Ailton. Futuro Ancestral. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2022. p. 37.


http://www.periodicos.ufc.br/nomos/article/view/42087/99406

48

nao humanos e da préopria Natureza. Vale conferir o posicionamento de Bragato
sobre a virada descolonial do Direito:

Trata-se, portanto, de romper com o abismo criado pelo humanismo
racionalista, que criou classes distintas de seres humanos, cuja
relagdo tornou-se uma impossibilidade a ndo ser por meio de
dominacado e opressao. Tanto que, atualmente, sdo justamente os
sujeitos que n&o contavam como seres humanos integrais dentro da
l6gica da modernidade-colonialidade aqueles a quem é preciso
reconhecer com mais énfase os direitos humanos e que recebem
protecao diferenciada tanto no Direito Internacional quanto no direito
interno de muitos paises.'

Existem muitos exemplos de luta dos povos da floresta, das aguas e da terra
que poderiam ilustrar a sua imprescindibilidade nesse amplo, longo e necessario
processo de descolonizagdo do saber e do poder. Como nao ter presente as
comunidades indigenas que se organizam para proteger seus territorios e resistirem
ao garimpo e a mineragao que poluem seus solos e destroem suas montanhas, as
usinas hidrelétricas que asfixiam seus rios e igarapés, as rodovias que rasgam
mortalmente suas florestas milenares?

Antes de se deter especificamente sobre os Direitos da Natureza, coloca-se
como necessario aprofundar a compreenséo sobre a constru¢do da subjetividade ao
longo da histéria e seus impactos filosofico-juridicos. Afinal, como surgiram os sujeitos
de direitos e como esse conceito se transformou com as mudancgas tedrico-politicas
no transcorrer dos ultimos séculos? Ha possibilidade juridica de reconhecimento da

Natureza como sujeito de direitos, conforme o direito liberal burgués?

71 BRAGATO, Fernanda Frizzo. Para além do discurso eurocéntrico dos direitos humanos: contribuigdes da
descolonialidade. Revista Novos Estudos Juridicos, Itajai, vol. 19, n. 1, jan-abr 2014. Disponivel em:
https://periodicos.univali.br/index.php/nej/article/view/5548 Acesso em: fev. 2025. p. 214.



49

3 A NATUREZA E AS SUBJETIVIDADES JURIDICAS

Depois de analisar a Natureza e a colonialidade do poder, com os impactos
sobre os povos indigenas e seus territorios, neste segundo capitulo se analisara
algumas compreensdes sobre as subjetividades juridicas. No primeiro subcapitulo se
investigara as raizes modernas e as respectivas variagdes conceituais a partir da
Filosofia e do Direito, para assim melhor apreender suas evolugbes ao longo do
tempo, bem como a possibilidade de reconhecer a Natureza como sujeito de direitos.

Ja o segundo subcapitulo se detera sobre a teoria do filésofo e tedlogo da
libertacao Ignacio Ellacuria. Em linhas gerais, pretende-se se aprofundar sobre a
concepcao de “sujeito oprimido” e os seus direitos como uma parte do processo de
historicizagao dos Direitos Humanos, conforme desenvolvido pelo autor espanhol que
se radicou em El Salvador.

“A modernidade &, por exceléncia, a época da subjetividade”72, ja dizia Ricardo
Fonseca. Uma subjetividade, contudo, que precisa ser problematizada, como se
comegcou a fazer no primeiro capitulo. Por isso, Enrique Dussel alerta para a posicao
tedrica que “considera o processo da Modernidade como a indicada ‘gestao’ racional
do sistema-mundo”. Afinal, ndo se trata de “mera superagao da razao instrumental”.
Em verdade, “o problema que se descobre € o0 esgotamento de um sistema civilizatério
que chega ao fim”173, Nessa logica, acrescenta Dussel:

Se a Modernidade comeca no final do século XV, com um processo
renascentista pré-moderno, e dai se passa ao propriamente moderno
na Espanha, a Amerindia faz parte da “Modernidade” desde o
momento da conquista e colonizagdo (0 mundo mestico na América
Latina é o unico que tem tanta idade como a Modernidade), ja que foi
o primeiro “barbaro” que a Modernidade necessita em sua defini¢cao. ™

De acordo com Costas Douzinas, “quer lidemos com o sujeito na filosofia, a
pessoa no Direito, o agente na sociologia ou o Eu na psicologia, a constituicdo, o
significado e a agdo do sujeito constituem caracteristicas definidoras da nossa

modernidade™s. Trata-se, pois, da “passagem insensivel da substancialidade a

72 FONSECA, Ricardo M. Do sujeito de direito a sujeicédo juridica: uma leitura arqueogenealdgica do
contrato de trabalho. 2001. Tese (Doutorado em Direito) — Programa de Pds-Graduagdo em Direito,
Universidade Federal do Parana, Curitiba, 2001. Disponivel em:
https://acervodigital.ufpr.br/handle/1884/82305 Acesso em: nov. 2025. p. 81.

78 DUSSEL, op. cit., p. 65.

74 Ibidem, p. 64.

75 DOUZINAS, op. cit., p. 193.



50

subjetividade ou, para dizer numa linguagem menos severa, da passagem da alma ao
eu e, ao mesmo tempo, da passagem da exterioridade a interioridade”7s.

“De certo modo, toda filosofia moral e juridica moderna € uma longa meditagao
sobre o significado do sujeito (juridico)™?7. Afinal, “o sujeito moderno iniciou sua
jornada nos anais e operagdes da lei como o sujeito juridico dos direitos”7¢. Nessa
esteira ensina José Rodrigo Rodriguez:

Mas a promessa de garantia de direitos iguais para todos os seres
racionais, formulada pelas revolugbes burguesas, teve que se
desubstancializar para que a humanizacdo do direito pudesse ir se
ampliando, tendencialmente, para todas as pessoas e, inclusive, como
veremos, para nao-pessoas. Afinal, de acordo com a tradicdo da
filosofia politica moderna, o direito a ter direitos era atribuido ao ser
humano racional assim concebido a partir de uma investigagéo
cientifica substantiva, capaz de identificar suas caracteristicas e
necessidades.'”®

“Assim, pode-se dizer que tudo se inicia com o eidos platdnico, e na sequéncia
a ousia aristotélica, seguida pela vontade divina em Tomas de Aquino (ens creatum),
terminando o periodo que podemos denominar de metafisica classica”'. Por outro
lado, o conceito ‘objeto’ esta atrelado aos “conceitos ‘propriedade’ e ‘relagao’: objeto
€ aquele X, do qual pode ser dito algo com que ele € determinado; em outras palavras,
ele € um X, ao qual é conferida uma propriedade ou uma relagao”e".

Do periodo classico para o moderno ocorre uma mudanga do questionamento
pelo “ente” para a busca pela verdade, momento em que se funda a ciéncia moderna,
com sua linguagem matematica. “Surge, assim, a subjetividade assujeitadora das
coisas, com o0 nascimento do sujeito que dominara a modernidade, atravessando o
século XX e chegando no século XXI ainda fortalecido, mormente no campo do
Direito™s2,

Ora, mas “se entendemos o sujeito de direitos como uma ficgdo construida pela

gramatica juridica, precisamos considerar a possibilidade de sua destruicao” ou até

76 STRECK, op. cit., p. 229.

77 DOUZINAS, op. cit., p. 193.

78 Ibid., p. 193.

7% RODRIGUEZ, José Rodrigo. Como viver junto? Escritos para uma Filosofia do Direito. Rio de Janeiro:
Sankoré, 2024. p. 101.

80 STRECK, op. cit., p. 230.

81 Ibidem, p. 229.

82 STRECK, Lenio Luiz. Dicionario de Hermenéutica: 50 verbetes fundamentais da Teoria do Direito a luz
da Critica Hermenéutica do Direito. 22 ed. Belo Horizonte: Letramento, Casa do Direito, 2020. p. 96.



51

sua reconfiguracao para continuar fazendo sentido para a sociedade atual. “E nesse

caso é relevante questionar: para que serve ser uma pessoa no direito”183?

3.1 Andlise da subjetividade juridica desde o Direito moderno

Deve-se ter presente que “todo o percurso do pensamento moderno esta
assentado num pensamento filoséfico que tem na subjetividade a sua principal
identificacao”.'8 A centralidade esta no individuo e “expressa-se através de algumas
abstragdes que |he sao fundamentais e que, de acordo com Rouanet, podem ser
consideradas as seguintes caracteristicas: universalidade, autonomia e
individualidade”.'¢ Os trés pilares fundantes do sujeito moderno.

E como principio norteador, a razdo humana. Assim, “a razdo deve ser o0 guia
(o unico guia) no desvendamento do mundo, devendo ser recusadas todas as crengas
e opinides que n&o sejam rigorosamente guiadas por ela”¢. Exatamente por isso, vale
reiterar que a visdo da Modernidade sobre as culturas originarias era bastante
negativa. Ou seja, como se suas tradigoes fossem uma barreira que condicionava e
aprisionava seus membros.

De acordo com Charles Baudelaire “a modernidade poderia ser caracterizada
como a consciéncia de uma ruptura com a tradi¢ao e a assungao de uma determinada
atitude com esse movimento de descontinuidade do tempo”®. Uma concepgao
completamente antagbnica aquilo que surgira com os estudos descoloniais, que
entendem ser a interculturalidade um modo de luta politico-social contra a dominagao
da matriz colonial de poder'e. Nesse sentido desenvolve Maria de Fatima Wolkmer:

E necessario ressaltar que, nessas sociedades, a tradicdo deve ser
acatada pelo individuo mesmo contra sua vontade. “E-lhe imposta de
fora, sob forma de transcendéncia radical a qual os homens obedecem

83 SILVA e RODRIGUEZ, op. cit., p. 2970.

84 WOLKMER, Maria de Fatima S. Modernidade: nascimento do sujeito e subjetividade juridica. Hiléia -
Revista de Direito Ambiental da Amazodnia, Manaus, n® 3, jul-dez de 2004. Disponivel em:
https://www.corteidh.or.cr/tablas/r27225.pdf Acesso em: maio 2025. p. 123.

8% Ibidem, p. 123.

188 Ibid., p. 125.

187 SILVA, Simone Schuck da; RODRIGUEZ, José Rodrigo. Para que serve ser uma pessoa no Direito?
Dialogos no campo critico. Revista Direito e Praxis, Rio de Janeiro, v.10, n.4, 2019. Disponivel em: www.e-
publicacoes.uerj.br/revistaceaju/article/view/45693/31174 Acesso em: out. 2025. p. 2995.

188 Cf. WALSH, Catherine. Estudio (inter)culturales en chave decolonial. Tabula Rasa, Bogota, n. 12, p. 209-
227, jan-jun., 2010. Disponivel em: https://www.revistatabularasa.org/numero12/estudios-
interculturales-en-clave-de-colonial/ Acesso em: 28 out. 2025.



52
como as leis da natureza”. Isso faz com que a existéncia das pessoas
esteja subordinada a tradig&o.8°

Ja para os povos indigenas os “rituais tradicionais de cura e prevengao” sao
um modo de fortalecimento e resisténcia as perseguig¢des sofridas. Por isso, valoriza
Tonico Benites os conhecimentos recebidos dos seus antepassados: “um conjunto de
cuidados transmitidos pelos mais experientes da familia, como a parteira fiandesy mita
mboguejyha e o Aianderu, que orientaram minha familia extensa sobre como deveriam
se comportar comigo e me educar™®. E mais, “os jeruky guasu, grandes rituais
religiosos, foram fundamentais para instituir redes de articulagdo politica das
liderangcas das familias extensas para uma luta pela demarcacao de territorios
antigos™, atesta o lider Guarani Kaiowa.

“Herdada das teorias do contrato social, seu principio consiste em fundar a lei
sobre a vontade dos homens, subtraindo-a, tanto quanto possivel, a autoridade das
tradicoes”92. Na mesma esteira, “o status que define o lugar que o individuo ocupava
na sociedade foi substituido pelo contrato, como alicerce juridico da sociedade”'ss.
Assim preceitua a autora:

Esse processo redimensionou as relagdes interpessoais da cultura,
criando novos sistemas de representagdo, um novo imaginario social,
estabelecendo, na dimensao politico-juridica, a mediacdo do direito
entre o individuo e o Estado, e, na dimensdo econdmica, a dissolugéo
das antigas formas produtivas do feudalismo, com o surgimento de
uma nova classe social: a burguesia.’®

“Com o racionalismo”, inaugurado por Descartes (“penso, logo existo”) na
primeira metade do séc. XVII (1596-1650), “confiava-se que a razdo humana, poderia
elaborar por si mesma, ou melhor, a partir de si mesma, explicagdes suficientes”9.
“Antes da vigorosa ruptura filoséfica operada por Descartes — que € quem institui a
modernidade filoséfica — o que conceito de sujeito cobria outra esfera de
significados™. De acordo com seu método rigoroso, tudo seria colocado sob duvida,
principalmente aquele que passou a ser considerado como conhecimento pré-

cientifico, as sabedorias tradicionais.

189 WOLKMER, op. cit., p. 125.
19 BENITES, op. cit., p. 47.

91 Ibjdem, p. 55.
2\WOLKMER, op. cit., p. 126.
%3 Ibidem, p. 124.

%4 Ibid., p. 126.

%8 Ibid., p. 127.

196 STRECK, op. cit., p. 229.



53

“‘Como aponta Rouanet, a racionalizagao cultural envolve a dessacralizagao
das visdes tradicionais e a diferenciacao em esferas de valores, até entdo embutidas
na religido: a ciéncia, a moral, o direito e a arte”'?”. Em termos juridicos, & correto
afirmar ainda “que toda a reflexdo jusnaturalista e contratualista, de certo modo, parte
dos pressupostos do cartesianismo”,

Mas, afinal, como se pode definir o sujeito? Streck pontua:

Tanto Heidegger quanto Gadamer tragcam as origens da palavra
“sujeito” ao termo grego hypokeimenon, introduzido por Aristoteles
para designar aquilo que, diante das diversas formas fenoménicas do
ente, subjaz como uma qualidade imutavel. [...] Em toda a tradigédo
filoséfica, até Descartes, todo ente é entendido como subjectum, a
transposicao latina de hypokeimenon. Hypokeimenon, subjectum
significariam, entdo, aquilo que estd na base, e que por si s6 se
sustenta perante noés, persiste, e sendo imutavel diante de todas as
formas de manifestacao do ente. Plantas, pedras e animais nao sao
menos sujeitos do que o homem até a modernidade.9°

O segundo baluarte da filosofia moderna, Immanuel Kant (1724-1804), vai
afirmar “que nédo € o sujeito que se orienta pelo objeto, mas € o objeto que é
determinado pelo sujeito, ou dito de outro modo, ao invés de a faculdade de conhecer
ser regulada pelo objeto, €, na verdade, o objeto que é regulado pela faculdade de
conhecer’0, “A revolugdo kantiana transferiu o alicerce do significado e a base da lei
do divino e transcendental para o0 humano e social’2,

Como aponta Douzinas, “a reinterpretacdo de Kant do ‘penso’ pelo ‘quero’
moral” permitiu “o reconhecimento publico do desejo individual” e “preparou o terreno
para a manipulacao infinita dos mundos natural, social e psiquico”°2, Ha uma ruptura,
portanto, do condicionamento da vontade a estrutura teleolégica do mundo. Para o
filésofo, “o sujeito €, por definicdo, autbnomo: ao obedecer a lei moral, que ele nao
apenas encontra em si mesmo, mas também formula, ele faz escolhas contrarias as
suas emocodes e interesses imediatos e se torna livre”2:s,

Como aponta Streck, “com Kant, saimos de um ‘conhecimento metafisico’,
proprio dos gregos e medievais, para fazer uma ‘metafisica do conhecimento’,

fundada na filosofia da consciéncia (STEIN, 2002, p. 73-77)"204. Ademais, ele vai criar

97 WOLKMER, op. cit., p. 126.
98 Ibidem, p. 132.

9% STRECK, op. cit., p. 230.
200 FONSECA, op. cit., p. 70.
201 DOUZINAS, op. cit., p. 204.
202 |pidem, p. 205.

203 |pid., p. 225.

204 STRECK, op. cit., p. 96.



54

uma ciéncia fenoménica, baseada no fendmeno e n&o mais na substancia. “E de fato
com Kant que a autonomia define-se como esséncia da subjetividade”20s.

Por fim, na contemporaneidade, Martin Heidegger (1889-1976), com sua obra
principal de “Ser e Tempo”, fala do ser humano como um sujeito historico. Ou seja, é
0 “Unico ente que tem seu proprio Ser como pergunta, quer dizer, 0 homem € o unico
ente que se preocupa pelo que significa Ser, acerca do seu futuro, de suas
possibilidades de Ser"2% (tradu¢do nossa).

De outro modo, “a modernidade esta marcada por uma afirmacéao incessante e
até mesmo sem objetivo; seu projeto € intensificar infinitamente o poder do sujeito”.
Quer dizer, o sujeito “torna-se o principio fundador, o senhor do mundo e medida de
todas as coisas, tanto em teoria quanto na vida pratica’7, “a base ultima de tudo o
que existe208,

Para Heidegger, “a determinagado da humanidade como sujeito, cogito, Espirito,
ego transcendental ou Homem ¢é o apogeu do fechamento da metafisica e de seu
esquecimento do Ser"2°, também denominado de subjetivagéo. “O mundo é esvaziado
de significado, a humanidade perde seu lugar organico nele e torna seu mestre
desamparado, para quem o Ser &€ a objetividade e a verdade a certeza da
representacao”’?. Assim resume Streck sobre a transformagdo do paradigma
filosofico a partir da Modernidade:

Nesse novo paradigma, os sentidos passam a estar na mente (filosofia
da consciéncia). E o principio epocal cartesiano, denominado cogito;
€, na sequéncia, o eu transcendental kantiano, o absoluto hegeliano e
0 apice da metafisica moderna: a vontade de poder (Wille Zur Macht)
de Nietzsche, em que o trago fundamental da realidade é a vontade
de poder. E toda correcdo deve ser ajustada a vontade de poder.2'

Ja para o Direito e, mais especificamente, a corrente do jusracionalismo ou do
jusnaturalismo “racional, as leis seriam validas a luz da razdo e de normas
intemporalmente validas, anteriores a lei positiva e independentes dela”'2. De outro

modo, “a subjetividade juridica sera o reconhecimento dos direitos naturais do

205\ WOLKMER, op. cit., p. 135.

206 STRAUSS, Leo; CROPSEY, Joseph. Historia de la filosofia politica. Cidade do México: FCE, 1993. p.
837.

207 DOUZINAS, op. cit., p. 211.

208 |pidem, p. 213.

209 Ipid., p. 215.

210 Ipid., p. 216.

211 STRECK, op. cit., p. 96.

212\WOLKMER, op. cit., p. 141.



55

individuo, entendidos como poderes ou liberdades que expressam condi¢des para o
pleno desenvolvimento de cada um e de toda sociedade”2®. Ou ainda, “como aquela
lei projetada pela razdo humana, percebida autonomamente dentro do proprio ser
humano™4,

Antes de se avancgar, revela-se necessaria uma breve digressao historica para
compreender o aparecimento da figura do sujeito, as mudangas trazidas com o
advento da Modernidade e algumas de suas implicagdes juridicas até os presentes
dias. De acordo com Douzinas, 0os gregos nado possuiam um termo para sujeito, o que
vai aparecer tdo somente na Roma antiga (subjectus). Os subjecti eram “os nao-
romanos que se beneficiavam do jus gentium”s,

Depois com o cristianismo isso se transmutou em subditus, “alguém que existe
em e por meio de uma relagdo de obediéncia a um poder originario em Deus”. “O
Ssubjectus transferia a sua obediéncia em parte como lealdade secular ao rei e em
parte como fé religiosa em Deus e em seu representante na Terra’2'¢, Havia, entao,
um duplo de obediéncia e sujeicdo que perdurou por longos séculos, do feudalismo
ao absolutismo até o inicio das revolugdes burguesas.

Com a Idade Moderna, a dignidade humana “passa a ser o fundamento e centro
do mundo e, também, fonte dos valores que o Direito devera reconhecer’'”. “A légica
da Modernidade € a do individualismo e, sendo assim, pensa-se a politica a partir
daquilo que constitui a esséncia do individualismo, ou seja, a liberdade é concebida
como a faculdade de autodeterminagao™s.

Trata-se do universalismo essencialista, que entende “que existe uma natureza
humana fundamental ou uma esséncia humana, a qual define o que nés somos como
humanos’ (Benhabib, 2011, p. 63)". Ou seja, que existem caracteristicas no ser
humano que “podem ser, racionalmente, descobertas e analisadas”°,

Ainda dentro do paradigma classico de dignidade humana, Matos aponta um
modelo com trés etapas na definicdo do seu conteudo:

A primeira etapa, relacionada com a determinacdo do conteudo da
dignidade do homem, consiste na identificagdo de uma differentia
specifica, do ponto de vista ontoldgico, entre o ser humano e os

213 WOLKMER, op. cit., p. 141.
214 STRECK, op. cit., p. 165.
215 DOUZINAS, op. cit., p. 227.
218 Ipidem, p. 227.

27 WOLKMER, op. cit., p. 141.
218 Ibidem, p. 143.

219 MATOS, op. cit., p. 36.



56

demais seres vivos, segundo a qual o ser humano se afirma como
superior na scala naturae, como filho de Deus ou unico capaz de
possuir uma compreensao de si. O pensamento monoteista cristdo e
o estoicismo sdo os melhores exemplos de desenvolvimento dessa
primeira etapa de justificacdo da dignidade do homem. Apds essa
primeira etapa de determinacdo ontoldgico-antropolégica do ser
humano, segue uma segunda etapa, na qual se justifica um ethos
especifico decorrente da propriedade distintiva do ser humano na
scala naturae. Desse modo, do fato dos seres humanos possuirem
razdo ou linguagem, decorrem, em primeiro lugar e em especial,
obrigagdes do individuo para consigo mesmo. [...] A terceira e ultima
etapa da dignidade do homem consiste na ideia de que a sua
dignidade ontolégico-antropolégica ndo compreende apenas
obrigagcbes éticas para consigo mesmo, como também obrigacdes
morais com outro (Menke, 2009, p. 4).220

Se “a invencao filosofica da natureza na Grécia foi um ato de rebeldia contra a
religi&o, os costumes e a tradi¢do dos ancestrais”2!, com a natureza humana néo era
muito diferente. Ou seja, “era teleologicamente determinada e multiforme” e “diferia
de pessoa para pessoa conforme hierarquia e papeis sociais”?22, observa Douzinas.
“Sujeito e objeto, liberdade e necessidade, vontade e proscrigdo sdo os resultados
gémeos do mesmo processo que transformou o ser humano em sujeito e base do ser
e 0 mundo em um objeto e imagem para o sujeito”?.

Por isso, com a concepcéao kantiana ocorre uma ruptura “ao se questionar sobre
as condi¢gdes de possibilidade para tratar alguém como pessoa, atribuindo a tal
guestionamento uma pretenséo de universalidade, a dizer, ndo aceitando justificativas
para dominios ilegitimos em razdo do mero papel social’?%. Isso “na medida em que
coloca a questdo fundamental sobre a forma ou possibilidade da dignidade como
status normativo da pessoa humana”.

Na Fundamentacao da Metafisica dos Costumes, Kant “desloca o epicentro da
reflexdo filosofica para o problema do outro ao refletir sobre o si mesmo”. Nesse
sentido afirma Saulo de Matos sobre as implicagdes juridicas da teoria kantiana:

Refletir sobre o si mesmo, em Kant, &€ questionar como o préprio
sujeito pode ser instituidor de significado por meio de suas proprias
acgoes, isto &, questionar acerca da autoridade que cada um possui
para se comprometer — assumir responsabilidade — com um
significado ou norma. Em ultima instancia, isso quer dizer que s6 o
sujeito pode autorizar ou ndo a sua vinculagdo a uma norma. Se o

220 Ipidem, p. 36-37.

221 DOUZINAS, op. cit., p. 205.
222 |pidem, p. 205.

223 |pid., p. 200.

24 MATOS, op. cit., p. 44.

225 |bidem, p. 39.



57

sujeito passa a ser essa autoridade ultima da normatividade, isso
transforma radicalmente o problema da inclusdo do outro, na medida
em que tal inclusdo passa a nao estar mais centrada na remocéao de
obstaculos para o exercicio da liberdade natural, mas, sim, por meio
de uma reflexdo acerca das condigdes subjetivas para a participagao.
As normas, que, necessariamente, afetam outros sujeitos,
pressupdéem que esses sejam incluidos no espaco de razdes e,
portanto, considerados para a sua validade.?6

De acordo com Rodriguez, “a investigagcédo da natureza humana, portanto, tinha
como objetivo identificar a ideia de humanidade em sua esséncia e a partir dela
construir sistemas politicos™2’. Com isso, o Direito natural racional “buscara sua
legitimidade no Estado Moderno, marcado pela despersonalizacdo do poder e pela
racionalizacdo dos procedimentos normativos”2,

“‘Com as teorias de contrato social e do estado de natureza, vinculam-se as
nogodes de legitimidade e de subjetividade”2°. Conforme aponta Streck, se “impunha,
assim, limitagdes ao poder do Estado — uma das caracteristicas dessa forma de
organizagao social em sua fase pds-Absolutista, em que os Dois tratados sobre o
governo de John Locke (2005)"20, sdo a melhor expressdo. Vale conferir a sintese
infra colacionada:

A natureza no pensamento moderno assume o estatuto de objeto
juridico sempre com referéncia ao homem. O surgimento da
subjetividade juridica (dos “direitos subjetivos”), cuja origem crista se
reconhecera sem duvida, mas cujo alcance politico ocorre com a
escola jusnaturalista, tem em Hobbes a ruptura com o aristotelismo e
o direito passa a ser considerado definitivamente como atributo do
individuo.

“‘De fato, a partir da Modernidade juridica, os corpos e o patriménio dos
cidadaos passam a estar protegidos do poder por um énus de justificagao, exigido
tanto do poder publico quanto do poder privado”22, Entretanto, parcelas inteiras de
seres humanos foram excluidas da protecdo do Estado por meio do Direito. Nos

termos apontados por Rodriguez, essa negacao “baseou-se na tentativa de negar a

226 MATOS, op. cit., p. 29.

227 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Como viver junto? Escritos para uma filosofia do direito. Rio de Janeiro:
Sankoré, 2024. p. 101.

228 WOLKMER, op. cit., p. 142.

229 Ibidem, p. 143.

20 STRECK, op. cit., p. 168.

21 RENAUT apud WOLKMER, op. cit., p. 143.

232 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Como viver junto? Escritos para uma filosofia do direito. Rio de Janeiro:
Sankoré, 2024. p. 99.



58

essas pessoas a condigdo de humanos iguais e cidadaos, reduzindo-os a uma
condigcao supostamente inferior’23s,

‘Rousseau encontrou a liberdade em seu grau mais imperioso, quando ela
atuava contra a natureza e o instinto”24. Por outro lado, foi o responsavel por associar
politica e direitos “ao submeter o governo a um controle constante dos cidadaos”23:.
Quer dizer, “o Direito Natural tornou-se a lei legislada pela soberania popular, e a
vontade geral deveria garantir que o principio da liberdade individual pudesse existir
apenas em uma comunidade de direitos humanos”2s. Nesses termos reitera Wolkmer:

Rousseau considera a soberania indivisivel, pois nao é senao o
exercicio da vontade geral. Assim, assevera Renaut que, “a defini¢cao
de povo ou de corpo politico como subjetividade livre, se realiza
plenamente, pela primeira vez na histéria da filosofia politica, na teoria
da vontade geral”. Em Rousseau, o contrato representa um ato de
atribuicao de poder que se reproduz no corpo politico que o cria. Dai,
duas caracteristicas — na unidade do povo, como subjetividade — na
soberania, a de ser inalienavel e indivisivel.23”

Em uma fase posterior surge o juspositivismo. E “o advento do positivismo
marca uma inflexdo na evolugao do Direito, e o Estado, por sua vez, neste novo
contexto, passaria a ajustar-se a nova racionalidade e as necessidades regulatérias
do capitalismo liberal’28. Entdo, “a questdo da legitimidade deixa de ser uma
preocupagao do Direito (enquanto norma), e este passa a preocupar-se
cientificamente com a questao da legalidade intra-sistémica”.

Segundo essa corrente, “os direitos sdo capacidades pessoais sancionadas por
lei a fim de promover interesses individuais aprovados e de atender a objetivos de
politicas socialmente determinadas”4. Ha uma relag&o circular entre norma e sujeito
de direitos, s6 existindo esse ultimo caso esteja previsto na legislagéo. “Direitos estéo
analiticamente atrelados a um comportamento regulado por regras; regras criam
direitos e direitos pertencem as pessoas, eles existem apenas com o apoio de um

sujeito”1,

233 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Como viver junto? Escritos para uma filosofia do direito. Rio de Janeiro:
Sankoré, 2024. p. 99.

24 DOUZINAS, op. cit., p. 206.

25 Ibidem, p. 187.

26 |pid., p. 187.

Z7\WOLKMER, op. cit., p. 144.

238 |pidem, p. 146.

29 |bid., p. 146.

240 DOUZINAS, op. cit., p. 240.

241 Ibidem, p. 240.



59

Bastante ilustrativa a respeito € a definicdo de um dos maiores expoentes
positivistas, Hans Kelsen. Para o autor, “sujeito € o portador de direitos e deveres,
uma personificagdo de normas”2, “um subjectus construido, uma criagao ou ficcao
legal”3. Sobre as transformag¢des promovidas pelo positivismo juridico discorre
Wolkmer:

Com o advento do positivismo e a formacdo do Estado de Direito
liberal burgués, inicia-se um segundo momento na formagdo da
doutrina juridica da Modernidade, em fungcdo da ascensdo de uma
nova epistemologia, que substituia a razdo abstrata pela experiéncia,
desqualificando as ideias inatas. Ao afastar-se do jusracionalismo, e
com o fortalecimento do paradigma cientifico, o Direito ficou reduzido
a uma questdo de poder e as garantias fundamentais ficaram
desprovidas de seu referente axiolégico para constituir se num fim em
si mesmo.2#

As consequéncias dessa concepg¢ao da subjetividade foram terriveis, como
aponta Wolkmer: “uma vontade de poder totalitaria e uma falsa concepc¢ao autbnoma
da subjetividade, da consciéncia como sendo acessivel diretamente por um sujeito
estavel que através da razao pode estabelecer um conhecimento sobre si mesmo e o
mundo™5, Apds os horrores dos regimes totalitaristas do século XX bem se sabe
como o Direito pode ser usado para legitimar as piores violagdes a dignidade humana.

Com o intuito de trazer uma maior pluralidade conceitual para este trabalho,
vale se deter rapidamente sobre uma abordagem tedrica marxista de sujeito de
direitos. “O principio [...] da subjetividade juridica, compreendido até hoje como o
principio formal da igualdade e da liberdade das pessoas [...], € considerado um
“‘engodo burgués e um produto da hipocrisia burguesa” por Pachukanis (2017, p.
61)"246,

De fato, o autor marxista ndo estd de todo incorreto ao indicar as
incongruéncias do direito capitalista, ja apontadas reiteradas vezes ao longo dessa
reflexdo. Afinal, “a igualdade das pessoas perante a lei, para Pachukanis, foi forjada
pelo direito liberal burgués apenas como uma condi¢do necessaria para a realizacao
dessas relagdes de valor’»#7, destacam Simone Schuck da Silva e José Rodrigo

Rodriguez.

22 DOUZINAS, op. cit., p. 241.

243 Ibidem, p. 241.

244 \WWOLKMER, op. cit., p. 145.

25 Ibidem, p. 147.

248 SILVA e RODRIGUEZ, op. cit., p. 2974.
%7 Ibidem, p. 2975-2976.



60

Nesse caso, o Direito seria mero instrumento do sistema proprietarista. “O
sujeito de direito na obra de Pachukanis (2017, p. 60) ‘possui uma relagao
extremamente préxima com os proprietarios de mercadoria’, ou seja, ha uma
identificacdo entre ser sujeito de direitos e ser proprietario de mercadorias™. Ao
reves, sem a circulagdo de mercadorias por meio de alienagdes dos bens nao existiria
sujeitos de direitos.

“A relacao juridica é vista por Pachukanis como uma relag&o entre os sujeitos
e as mercadorias, ou seja, a relagao juridica € uma relagdo de apropriagado™°. Essa
pode acontecer por duas maneiras, quais sejam, pelo trabalho ou pela pilhagem. Ja a
unica relagcédo entre os sujeitos de direitos para o autor sera exclusivamente do tipo
contratual.

“Pachukanis entende que apenas no ato de troca de mercadorias € possivel
realizar materialmente a liberdade formal de autodeterminacéo do sujeito de direitos”.

[

Ha, portanto, “uma oposi¢cdo unica e necessaria entre sujeito e objeto na relagao
juridica™®, Assim, pode-se dizer que o jurista reduz a complexidade do ser humano e
suas relacdes, uma vez que “nao concebe outra forma de relagdo senao a patrimonial,
uma forma de relagdo sempre imbricada no processo de dominagao que envolve a
circulagao das mercadorias™".

‘O conflito social € necessariamente um conflito econdmico relacionado a
propriedade privada”. Logo, “esse € o motivo pelo qual o autor entende que a
realizagéo de uma sociedade de economia planificada dispensaria a forma juridica”s2.
Quer dizer, sem capitalismo nao haveria dominagdao, nem conflitos de interesses.
Contudo, “ao falar da auséncia de uma esfera de poder unificada como o verdadeiro
propulsor da utilidade da forma juridica, o autor fornece elementos para a
consideragao de outras formas de dominacao social fora das relacbes econémicas
(DEMIROVIC, 2014)"253,

O poder do sujeito de direitos para Pachukanis cinge-se ao exercicio da
violéncia para a protecdo da propriedade privada. Nao ha espacgo para a liberdade

nesse exercicio. Ele “ndo identifica uma dimenséao de liberdade no direito, pela qual

248 §|LVA e RODRIGUEZ, op. cit., p. 2973.
249 Ibidem, p. 2975.

250 [pid., p. 2976.

21 Ibid., p. 2977.

22 Ibid., p. 2977.

253 |bjd., p. 2978.



61

seria possivel a reivindicagdo de universos normativos multiplos e conflitantes entre
si”"254, Pode-se dizer que, se por um lado contribui com criticas pertinentes ao direito
liberal burgués, por outro ndo deixa de oferecer uma visdo por demais redutora de
outros aspectos sociojuridicos.

Nessa logica, “em perspectivas como as baseadas em Evguiéni Pachukanis, o
potencial critico do sujeito de direitos € descartado, pois 0 autor considera essa forma
apenas como um conceito liberal individualista™?2. Dificulta-se entdo a identificagao de
outras formas de opressdo, como aquelas praticadas pelo préprio Estado. Ou seja,
“sem a personalidade juridica, a dominacgao passa a ser atribuida a uma forga organica
nao identificavel, a ‘vontade do povo’”25,

Apresentado esse panorama filoséfico-juridico da evolugdo compreensiva
sobre a subjetividade juridica desde a Modernidade, bem como uma abordagem
tedrico-marxista, impde-se fazer algumas consideragdes antes de trazer a posicao
adotada por este trabalho. Segundo Rodriguez, “a formalizagdo do direito e da ideia
de pessoa na forma de ‘pessoa de direito” “deixa de estar ligada a uma ideia
substantiva de pessoa e passa a poder ser objeto de construgéo e disputa social’®’.

O autor reconhece que “mesmo diante destas tendéncias de efetivacdo e de
perversao do estado democratico de direito (Rodriguez, 2019), a gramatica que tem
permitido que este conflito se estruture desta maneira € a gramatica liberal dos
direitos™28. Isso implica ter presente que “a racionalidade do direito positivo esta em
tensdo com o estado das lutas por direitos, ou seja, lutas pela producdo e pela
interpretacéo das leis diante dos casos concretos™,

Como observa Streck, “quando uma tradi¢ao juridica insiste em assentar-se em
uma compreensdo que considera a palavra sujeito, enquanto substéncia, restrita ao
eu humano, essa tradicdo vai considerar que todos os demais sdo simplesmente
objetos”. No mesmo sentido, para Souza Filho, essa divisao dicotdbmica, tipica da
Modernidade representa um obstaculo para o reconhecimento dos Direitos da

Natureza:

254 S|LVA e RODRIGUEZ, op. cit., p. 2979.

25 Ibidem, p. 2987.

26 |pid., p. 2987.

257 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Como viver junto? Escritos para uma filosofia do direito. Rio de Janeiro:
Sankoré, 2024. p. 101.

258 |pidem, p. 100.

29 Ibid., p. 103.

260 STRECK, op. cit., p. 98.



62

Assim, na concepg¢do moderna, estava estabelecida uma dicotomia:
de um lado, os seres humanos como sujeitos de direito e, de outro, os
seres ndo humanos, passiveis de ser objeto do direito. Esta dicotomia
esta assentada no direito de propriedade, sujeito e objeto. Por isso, a
resisténcia de pensar a natureza ndo humana como sujeito de direitos
esta nessa construgdo sujeito/objeto, na qual ao sujeito corresponde
um objeto que Ihe esta subordinado e que excluiu todos os demais
sujeitos.261

Vale, pois, reiterar a ambiguidade que o vocabulo “sujeito de direitos” possui,
segundo Costas Douzinas. Isto porque “o sujeito da lei, ou subjectum, é o possuidor
de direitos e o portador de deveres e responsabilidades”, ao passo que, o “subjectus
esta sujeitado a lei, € trazido a vida por protocolos da lei, moldado por exigéncias e
recompensas da lei e chamado a prestar contas perante os tribunais da lei’%2. Ora,
“‘essa ambiguidade na forma juridica esta expressa no duplo sentido do termo ‘direito’,
o qual pode ser compreendido como direito objetivo (Recht), relacionado a um poder
soberano, e como direito subjetivo ou pretensao do sujeito de direitos (Anspruch)”. 263

Ja para Silva e Rodriguez sujeito de direito pode ser conceituado como o
“nucleo individual e autbnomo ao qual se pode imputar responsabilidades, direitos,
reivindicacdes e que esta legitimado a tomar parte na produ¢ao de normas sociais”2+.
Isso considera dois vieses, um civilista e outro constitucional.

A primeira concepg¢ao, vinda do “direito romano classico, uma perspectiva
civilista tende a compreender a ideia de pessoa como sujeito das relagdes juridicas,
ou seja, ente com capacidade juridica de reivindicar direitos e ser responsabilizado
por deveres”. Ja a segunda, pertencente ao constitucionalismo democratico,
compreende a “pessoa como centro de producado das normas e das instituicdes que
organizam a vida em sociedade”?5,

Para essa concepcao critico-multinormativa — encampada por este trabalho —,
‘estd no cerne da racionalidade do direito, portanto, a pessoa como centro de
imputacdo pela dominacdo e de possibilidade de participacdo democratica nas
normas que regem sua vida”2%, Assim, ndo se esta diante de uma posi¢ao ingénua,

como a da perspectiva do Direito liberal, em que esse seria um instrumento de

261 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Direitos da Natureza. In: CRUZ, Valter do Carmo (org.) et. al.
Dicionario de ecologia politica. Rio de Janeiro: Consequéncia Editora, 2024. p. 612.

262 DOUZINAS, op. cit., p. 225.

263 SILVA e RODRIGUEZ, op. cit., p. 2984-2985.

264 Ibidem, p. 2971.

25 |bid., p. 2971.

266 |pid., p. 2986.



63

protecao da liberdade do individuo, nem tampouco de uma visdo marxista catastrofica
de que o Direito ndo passa de uma via de dominagao.

E preciso promover uma “desubstancializagdo do direito em sua concepgdo
ocidental’»? com a participagao plural de outros sujeitos, como sublinha Rodriguez.
“Essa categoria marca um lugar do sujeito no direito e na sociedade em que ele possa
ser responsavel pela propria existéncia e pelo proprio processo de
desenvolvimento™8, Portanto, nem vitima nem algoz, mas protagonista na disputa das
narrativas de justificagdo do Direito.

Acontece que, se “esse processo iniciou com a formulacdo das demandas
burguesas na estrutura do Estado de Direito”, “no século XIX, sdo as reivindicagoes
proletarias que ingressam na estrutura estatal pela promessa de igualdade”°. Assim,
“radicaliza-se com a criagao de estados de direito democratico” e “com a tradigdo do
constitucionalismo democratico’2. Nesses termos explicitam Silva e Rodriguez:

Em outros termos, a forma direito permite uma maneira de
subjetivacdo do mundo, a possibilidade de o sujeito das reivindicagbes
identificar-se como sujeito de direitos. Ao propor uma igualdade
impossivel, e, portanto, uma universalidade, o direito liberal abre um
espaco para além de si mesmo e permite a disputa por inclusdo em
sua gramatica. O sujeito de direitos nasce dessa proposi¢ao universal
de igualdade, e é a propria possibilidade de reivindicagdo de si nessa
proposicdo que viabiliza a subjetivacdo do sujeito na gramatica
juridica. O direito exerce assim um papel central na sociedade
ocidental pluralista, em razdo da sua capacidade de promover a
criagdo de padrbes universais para organiza-la (RODRIGUEZ,
2013).21

“Por isso, o potencial emancipatdrio do direito depende também da sociedade”
e “de uma esfera publica ativa, da existéncia de reinvindicacdes e de demandas
sociais”2. Ou seja, o Direito se modifica e se ressignifica a partir das lutas e
respectivas pautas dos movimentos sociais e dos variados setores da sociedade
organizada. Quer dizer, “ha a necessidade de uma efervescéncia da sociedade civil

que depende de um elemento de vontade”273,

267 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Como viver junto? Escritos para uma filosofia do direito. Rio de Janeiro:
Sankoré, 2024. p. 104.

268 SILVA e RODRIGUEZ, op. cit., p. 2986.

29 |pidem, p. 2984.

27 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Como viver junto? Escritos para uma filosofia do direito. Rio de Janeiro:
Sankoré, 2024. p. 101.

271 SILVA e RODRIGUEZ, op. cit., p. 2984.

272 Ibidem, p. 2985.

278 Ibid., p. 2985.



64

Esse processo de alargamento dos horizontes democratico-normativos vem se
dando “com o reconhecimento de que normas e categorias praticadas em certos
espacos sociais e pelos povos ndo hegemonicos, os ‘outros da nagédo’, como diz Rita
Laura Segato (2021), fazem parte da ordem constitucional em sua especificidade”24.
Dentre eles certamente se encontram as comunidades originarias e a luta pelo
reconhecimento dos Direitos da Natureza, como pontuam Silva e Rodriguez:

Ser pessoa no direito, portanto, pode ser entendido como constituir um
centro de responsabilidade, uma possibilidade de imputacdo de
direitos e deveres, mas também de participacao ativa no processo de
configuragdo das instituicbes do direito. Falar em pessoa no direito é,
portanto, sempre falar em relagdes juridicas, sempre elaborar um
processo relacional, ndo apenas com a sociedade, mas também com
as proprias normas do direito, em uma espécie de relagao critica com
as normas juridicas?7s.

Ora, os povos indigenas como sujeitos de direito vém, a partir de sua percepg¢ao
do mundo, tecendo relagdes criticas e questionadoras com a sociedade nao indigena
e seu arcabouco juridico. Dentre tais interpelagdes pode-se elencar a compreensao
do territério em suas dimensdes coletiva e espiritual, as praticas do Bem Viver e a
convivéncia harménica com a Natureza.

Suas culturas e modo de vida desafiam os sentidos normativos, especialmente,
no tocante ao direito a terra e na protecao dada ao meio ambiente. Porque “nés somos
pessoas que sonham no territério, e o territério sonha junto com a gente”, testemunha
Glicéria Tupinamba. “Se ele se sente ameagado, se se sente agredido, ele vai falar
conosco, e todos da aldeia vao ter o mesmo sonho”, continua a pensadora indigena.
Estamos sintonizados “como abelhas em uma colmeia®s, explicita uma das
liderancas do povo Tupinamba.

Como se sabe, “nado s6 os individuos humanos sao portadores de direitos, mas
também os entes individuais criados, inventados legalmente”?’7. Assim destaca Souza
Filho:

Mas, para fins patrimoniais € mesmo criminais, a evolugao juridica da
sociedade capitalista criou individualidades ficticias, como as
sociedades de individuos (organizagdes ndo governamentais,
empresas, corporagdes, sociedades sem fins lucrativos etc.) e o

274 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Como viver junto? Escritos para uma filosofia do direito. Rio de Janeiro:
Sankoré, 2024. p. 104.

275 SILVA e RODRIGUEZ, op. cit., p. 2988.

276 TUPINAMBA, Glicéria. O territério sonha. /n: CARNEVALLI, Felipe (org.). et al. Terra: antologia afro-
indigena. Sao Paulo: Ubu Editora, 2023. p. 186.

277 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Direitos da Natureza. In: CRUZ, Valter do Carmo (org.) et. al.
Dicionario de ecologia politica. Rio de Janeiro: Consequéncia Editora, 2024. p. 613.



65

proprio Estado, chamando a todas elas de pessoas juridicas e
atribuindo-lhes direitos como se individuos fossem, inclusive e
principalmente os de propriedade.2’8

Como se pode depreender da analise apresentada, com o tempo houve uma
modificagdo da compreensdo do termo sujeito de direitos. Ocorreu um evidente
alargamento dessa nog¢éo, com a evolugéao filosofico-juridica desenvolvida ao longo
dos séculos. Quanto as pessoas juridicas, conforme as necessidades de novas
respostas a complexidade dos conflitos postos demandavam, novas formas foram
surgindo.

Segundo observado por Rodriguez, “a principio, qualquer ser capaz de
pensamento racional estava autorizado a reivindicar direitos iguais sem nenhuma
forma de discriminagao”?. E assim, fruto de aguerridas lutas desses atores e em meio
a avancos e retrocessos, foram reconhecidas as pessoas negras, LGBT+s, indigenas,
com deficiéncia, migrantes e refugiadas, entre outras.

Entdo quer dizer que seria necessario que os sujeitos de direitos fossem
dotados de racionalidade humana? Obviamente, se essa for a légica, ndo poderiam
existir as diversas espécies de pessoas juridicas que foram se sofisticando com o
passar do tempo, tal como supra assinalado. A pergunta deveria ser reformulada: é
possivel considerar apenas uma racionalidade?

Como reconhece Bridle, “existe todo um reino de outras formas de pensar e
fazer inteligéncia”0. Qu seja, é preciso “olhar além do horizonte do nosso self[...] para
vislumbrar [...] varios outros tipos de inteligéncia que estavam bem aqui, diante de
nos, o tempo todo — e que em muitos casos nos antecederam”3!. Nessa esteira, “a
inteligéncia ndo é algo que existe, e sim algo que se faz; ela é ativa, interpessoal,
generativa e se manifesta quando pensamos e agimos”2¢. Por isso, “ha varias
maneiras de ‘fazer’ inteligéncia: comportamentais, neuroldgicas, fisiologicas e
sociais”2s,

“Temos que parar de pensar na inteligéncia como algo que é definido pela

experiéncia humana”, para “pensar na inteligéncia como algo mais que humano desde

278 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Direitos da Natureza. In: CRUZ, Valter do Carmo (org.) et. al.
Dicionario de ecologia politica. Rio de Janeiro: Consequéncia Editora, 2024. p. 613.

27 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Como viver junto? Escritos para uma filosofia do direito. Rio de Janeiro:
Sankoré, 2024. p. 102.

280 BRIDLE, op. cit., p. 23.

281 Ibidem, p. 23.

282 pid., p. 78.

283 Ipjd., p. 78.



66

o principio™#. Afinal, o problema pode estar nos critérios e nas formas de testagem
cientifica. “Mesmo quando os resultados ndo sdo meros efeitos de nossos proprios
vieses e limitagdes, eles revelam apenas a medida do que ndo sabemos’2s, “A
inteligéncia, portanto, ndo é algo que deva ser testado, mas sim reconhecido nas
formas multiplas que assume”. Assim destaca o autor:

A nogdo de um mundo mais que humano insinua com ainda mais
énfase que essas coisas sao seres: nao decoragdes passivas no
drama de nossas proprias aflicdes, e sim participantes ativos no nosso
devir coletivo. E ja que esse devir, esse florescimento potencial, é
coletivo, ele pede que reconhegamos o ser, a pessoalidade do outro.
O mundo é feito de sujeitos, ndo de objetos. Tudo é na verdade todos,
e todos esses seres tém suas préprias agéncias, seus pontos de vista
e suas formas de vida. O mundo mais que humano pede nosso
reconhecimento, pois sem ele ndo somos nada.28”

Também para Ana Luiza Braga, a vida “se compde como um arquivo da vida
passada, em que cada ser vivo € uma pluralidade de formas sucessivas que ‘nao
apenas esta em continuidade com o nao vivo, mas é seu prolongamento, sua
metamorfose, sua expressao mais extrema’ 288, Ora n&o ha hierarquias, mas multiplas
teias de relagdes, a “vida que nado se sujeita e ressurge, insistentemente, na tendéncia
a irredutivel multiplicidade das formas”e. “O foco, distintamente, s&o os acoplamentos
interespécies ou, ainda, as intra-agcdes de muitos agentes florestais; outros nds
possiveis na rede de existentes”0,

De acordo com Rodriguez, um modelo de multinormatividade democratica
necessita ter espacgo para subjetividades e racionalidades insurgentes. Afinal, “a ideia
de racionalidade do direito se confunde com a ideia de democracia constitucional: o
direito sera racional se for capaz de reconhecer e estabelecer arranjos institucionais
e interpretagdes de leis capazes de incluir e conciliar’»' pautas e atores distintos.

Nessa esteira vale conferir sobre as subjetividades que se forjam na resisténcia
da diversidade:

Mas para ser centro de responsabilizagdo, a pessoa também precisa
necessariamente ter garantida uma liberdade em relagéo ao Estado
de Direito. Ao sujeito de direitos, por definicao, deve ser viavel a pratica

284 BRIDLE, op. cit., p. 72.

25 Ibidem, p. 71.

%6 |pid., p. 79.

27 |bid., p. 34.

28 BRAGA, Ana Luiza. Um altar que se coma: ensaios da agrofloresta. Sdo Paulo: n-1 edigées, 2024. p. 23.
289 |pidem, p. 31.

20 Ipjd., p. 30.

291 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Como viver junto? Escritos para uma filosofia do direito. Rio de Janeiro:
Sankoré, 2024. p. 103.



67

de uma critica a gramatica em que opera. A possibilidade de resistir e
questionar as normas assegura sua propria sobrevivéncia nessa
gramatica e, ao mesmo tempo, reconfigura o quadro de
reconhecimento que ela dispde aos sujeitos. O risco de nao ser
reconhecido pela gramatica mobilizada é o risco de nao ser
reconhecido como sujeito, “ou pelo menos suscitar as perguntas sobre
qguem sou (ou posso ser) ou se sou ou nao reconhecivel” (BUTLER,
2017b, p. 36).2%2

A racionalidade técnico-instrumental que vem sustentando o sistema capitalista
parece ser a logica que permanece ainda majoritaria na concepgao de sujeitos de
direitos. Acontece que, “nesta estreita concepcgéao juridica, ndo ha lugar para a
natureza como sujeito de direitos, nem lugar para povos, coletivos, serem titulares de
direitos™29. Quer dizer, ndo reconhecer a Natureza significa ndo reconhecer os povos
indigenas, como bem conclui Souza Filho.

Ora, “Achille Mbembe lembra que, ‘em sua vertente noturna, a modernidade
tera sido, do comeco ao fim, uma guerra interminavel travada contra o vivo™2%,
Todavia, ja deve ter ficado claro que sdo multiplas as racionalidades existentes e que
excluir tais subjetividades implica em atingir o préprio Estado Democratico de Direito.

Rodriguez defende “que o0 pensamento deva migrar de uma visao
principiolégica com pretensdes sistematicas e, no limite, ainda l6gico-dedutivas, para
uma visao que aponte para a convivéncia de normas e suas interpretacoes, levadas
adiante por multiplos centros de produgao normativas. Quer dizer, € preciso avancgar
para um paradigma que “se constitua como uma estrutura polifénica e
multicentrada”s,

De outro modo, trata-se de uma concepgdo de subjetividade que busque
“desfazer toda e qualquer ilusdo de totalidade com o objetivo de iluminar as zonas de
sombra da sociedade civil e contribuir para que os agentes sociais que se encontram
sem voz sejam capazes de participar’?’. Uma subjetividade que encampe “um
movimento de restituicdo do vivente, incluindo a biosfera, do espacgo e da energia que

necessita: o direito universal a respiragao”, como convoca Achille Mbembe.

292 S|LVA e RODRIGUEZ, op. cit., p. 2989.

298 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Direitos da Natureza. In: CRUZ, Valter do Carmo (org.) et. al.
Dicionario de ecologia politica. Rio de Janeiro: Consequéncia Editora, 2024. p. 615.

294 BRAGA, op. cit., p. 34.

25 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Direito das Lutas: democracia, diversidade, multinormatividade. Sdo Paulo:
LiberArs, 2019. p. 94

2% |pidem, p. 94.

297 |pid., p. 54.

298 BRAGA, op. cit., p. 34.



68

Assim, revela-se fundamental garantir o protagonismo dos povos originarios em
um constitucionalismo indigena com a sua gramatica de regulagao social, tendo em
vista a protegéo juridica da dignidade da Natureza. A esse respeito assevera Souza
Filho:

Entdo ha que se distinguir dois tipos de direitos ainda dentro do
sistema juridico moderno: os direitos que geram uma relagéo
sujeito/objeto, por um lado, e, por outro, os direitos que integram a
qualidade de ser do sujeito. No Direito Moderno, capitalista, um objeto
€ considerado riqueza, que pode ser consumida ou acumulada, sendo
que o verdadeiro objeto regulamentado pelo Direito € a riqueza
acumulada ou acumulavel, ja que aquela consumida se esvai no
consumo. Nao ha nenhum sentido imaginar um direito nao humano a
acumulagido de riqueza, mas faz sentido imaginar um direito nao
humano as necessidades de consumo, que correspondem as
necessidades de manutencdo da vida, como alimentagéo e espacgo
vital.2%9

Ademais, “‘com a Constituicido de 1988 ficou claro que o Brasil deve ser
considerado uma nacao multiétnica e tem o dever de respeitar e zelar pela cultura das
diversas nacgdes indigenas™®., O que quase sempre é visto como ameaca, desprezo
ou desimportancia, como as cosmologias indigenas, deve ter sua relevancia
assegurada na ordem politico-juridica estabelecida pelo atual Texto Constitucional.

De outro modo, “o estado democratico de direito protege a formagao de novos
individuos e grupos sociais e legitima seus desejos e interesses na condigdo de
demandas por novos direitos”'. Um Estado Constitucional que seja “marcado pela
l6gica da diferenca e [...] pela aposta na normatividade social multipla, contribui para
manter a democracia vitalizada e em contato com a sociedade, impedindo que se
aumente o hiato entre a vontade social e as instituicdes”2. Assim reforcam Silva e
Rodriguez sobre o significado do reconhecimento da personalidade juridica, como
conquista social:

Ser pessoa, sujeito de direitos ou ter uma personalidade juridica
fundamenta o reconhecimento da igualdade entre pessoas e grupos
sociais. E a ideia de pessoa que provoca a construcéo de estruturas
juridicas cujo objetivo é possibilitar a manifestagcdo das pessoas em
igualdade de condi¢bes nas instituicdes formais. O status juridico de
pessoa parece ter sido fundamental para garantir a protegdo das
pessoas de violéncias sobre seus corpos. Ainda que nem sempre

299 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Direitos da Natureza. In: CRUZ, Valter do Carmo (org.) et. al.
Dicionario de ecologia politica. Rio de Janeiro: Consequéncia Editora, 2024. p. 615.

300 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Como viver junto? Escritos para uma filosofia do direito. Rio de Janeiro:
Sankoré, 2024. p. 96.

301 Ibidem, p. 161.

302 |dem. Direito das Lutas: democracia, diversidade, multinormatividade. Sdo Paulo: LiberArs, 2019. p.
94.



69

tenha impedido violagbes, & a partir da personalidade juridica que se
torna possivel acusar uma violéncia como injusta e entado reivindicar
sua responsabiliza¢ao?3.

Portanto, mais do que um simples avango, reconhecer a Natureza como sujeito
de direitos consiste em uma mudanga substancial e paradigmatica, além de uma
estratégia valiosa na salvaguarda da dignidade dos demais seres ndo humanos e de
seus ecossistemas. No mais, implica ainda na ruptura com o “capitalismo
compreendido como maneira de organizar a sociedade em que a racionalidade do
mercado domina todas as relagdes sociais e se torna padrao para o convivio entre as
pessoas nas diversas areas de sua vida”3o,

E, assim, abrir espagco para acolher outras subjetividades e racionalidades
diversas. Por muito tempo, pensou-se que a inteligéncia “era a qualidade que nos
tornava singulares diante das outras formas de vida”. Contudo, nos ultimos anos,
com o avango “das ciéncias bioldgicas e comportamentais” somada a “valorizacéo e
integracdo dos sistemas de conhecimento indigenas e ndo ocidentais”, foi possivel
questionar “a nogédo de que a inteligéncia ‘humana’ € unica ou mesmo especial em
qualquer sentido”3s,

Nessa logica, muitas culturas originarias reconhecem a singularidade e a
agéncia desses seres ndo humanos. “Diferentemente do que a biologia entende por
‘espécies’, para o povo Kaiowa o que as define e as diferencia € o seu ohekokuaa”,
ou seja, a “propria sabedoria sobre seu modo de ser, de viver, de gerar conhecimento,
de agir, de se comportar e se comunicar™’, A esse respeito testemunha Izaque Joao
Guarani Kaiowa:

O finado rezador Licio Toriba, com quem conversei bastante, me
explicou o que ¢é a raiz das plantas. A raiz se esparrama debaixo da
terra, onde se encontra com outras raizes. As plantas nao ficam
isoladas nem sozinhas, porque senéo elas ficam muito tristes. Quando
as raizes se entrelagam, elas se fortalecem umas as outras. [...] A raiz
fica debaixo da terra para que as plantas possam se comunicar entre
si — é dessa forma, omohekora. E “assim que foram criadas”.308

303 SILVA e RODRIGUEZ, op. cit., p. 3017.

304 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Como viver junto? Escritos para uma filosofia do direito. Rio de Janeiro:
Sankoré, 2024. p. 162.

305 BRIDLE, op. cit., p. 24.

306 |pidem, p. 24.

37 JOAO, lzaque. Lingua vegetal Guarani. In: CARNEVALLI, Felipe (org.). et al. Terra: antologia afro-
indigena. Sao Paulo: Ubu Editora, 2023. p. 107.

308 |bidem, p. 107.



70

Assim, ‘0 ohekokuaa é um instrumento de acdo que vincula a vida e os
sabedores de cada um dos seres; ou melhor, define desde o modo de vida até os
comportamentos, as relagbes com os outros seres, seu lugar de morada e
pertencimento™. Quer dizer, “no ohekokuaa se prescreveram, assim, as funcdes das
plantas no espaco social, inclusive seu modo de interagcdo com os humanos e outros
seres nao humanos”s1,

Quem sabe, como aponta Bridle, “ao fazer isso, talvez, possamos mudar nossa
maneira de pensar sobre o0 mundo, mapeando o caminho em dire¢cado a um futuro
menos extrativista, destrutivo e desigual, e mais justo, gentil e regenerativo”s'. Uma
racionalidade ecocéntrica em que haja possibilidade para todos os seres e biomas
existirem, com equilibrio e em harmonia.

Ainda assim, alguns podem se perguntar: como conciliar as eventuais colisdes
de direitos em meio a um sistema econdmico cada vez mais voraz? Dentro de um
paradigma ecocéntrico, em que 0 ser humano ndo € mais o apice, quais séo 0s
critérios para dirimir os conflitos concretos? Em uma perspectiva descolonial, devem
prevalecer os Direitos Humanos ou os Direitos da Natureza? O filésofo da libertacéo
Ignacio Ellacuria oferece conceitos que podem trazer mais clareza para tais

questionamentos.

3.2 Sujeitos oprimidos segundo Ignacio Ellacuria

O filésofo jesuita Ignacio Ellacuria (1930-1989), a partir de El Salvador e da
América Central, po6de contemplar criticamente a situagado de ampla injusti¢ca social do
continente. Assim, conforme Alejandro Martinez, juntou-se a “um conjunto extenso de
fildsofos na América Latina que tém pretendido gerar uma nova maneira de filosofar,
desde a realidade latino-americana, e partindo da opcéao pela libertacido dos pobres,
as vitimas e os oprimidos™2,

Como aponta Dussel, “uma filosofia da ‘libertagdo’ (genitivo objetivo: seu tema)
parece que deveria antes de tudo partir de uma libertagéo da prépria filosofia’ (genitivo

subjetivo: o sujeito que a exerce e o préprio discurso exercido)’33. Assim, “Bartolomeu

39 JOAO, op. cit., p. 107.

310 Ibidem, p. 107.

S BRIDLE, op. cit., p. 23.

312 MARTINEZ, Alejandro Rosillo. Fundamentacado dos Direitos Humanos desde a Filosofia da
Libertagao. ljui: Ed. Unijui, 2015. p. 15.

813 DUSSEL, op. cit., p. 67.



71

de las Casas néao poderia ter criticado a Espanha sem ter residido na periferia, sem
ter escutado os gemidos e visto as torturas” infligidas aos povos indigenas. A esse
respeito desenvolve o fildosofo:

A filosofia, e a ética em especial, portanto, precisa libertar-se do
“eurocentrismo” para devir, empirica e faticamente, mundial a partir da
afirmagdo de sua alteridade excluida, para analisar agora
desconstrutivamente seu “ser-periférico”. A filosofia hegemonica foi
fruto do pensamento do mundo como dominagdo. Nao tentou ser a
expressao de uma experiéncia mundial, e muito menos dos excluidos
do “sistema-mundo”, mas exclusivamente regional, porém com
pretensdo de universalidade (quer dizer, negar a particularidade de
outras culturas). Por isso, nas historias da filosofia em uso, s6 se
recorda [...], o mundo greco-romano; [...] muito pouco do mundo
mulgumano (e nada da sabedoria do Oriente); e na Modernidade, sé
a Europa. Até o presente, a “comunidade hegemonica filoséfica”
(europeu-norte-americana) nao outorgou nenhum reconhecimento
aos discursos filoséficos dos mundos que hoje se situam na periferia
do sistema-mundo. E esse reconhecimento da dignidade de outros
discursos da Modernidade fora de Europa é um fato pratico que a ética
da libertacdo tenta tornar inevitavel, visivel, peremptorio. Esse
reconhecimento do discurso do outro, das vitimas oprimidas e
excluidas, ja € o primeiro momento do processo ético de libertagdo “da
filosofia” 315

A Filosofia da Libertag&o surgiu entre os anos 1960 e 1970, a partir da influéncia
da Teologia da Libertagcado, com forte desenvolvimento no continente latino-americano,
ap6s o advento do Concilio Vaticano Il. Trata-se de uma empreitada “que resgata
justamente o contradiscurso ndo hegemonico, dominado, silenciado, esquecido e até
excluido, o da alteridade da modernidade™s.

Segundo Martinez, Ellacuria desenvolveu “a corrente da ‘realidade histérica’,
que “busca colocar como objeto da Filosofia a realidade histérica e desse ponto
fundamentar a praxis pela libertagao™'”. Seu referencial tedrico é o realismo metafisico
de seu professor Xavier Zubiri (1898-1983), fildsofo espanhol que foi discipulo
de Ortega y Gasset e Martin Heidegger.

O processo de libertagao deve revelar a perversidade da ideologia hegeménica
que sustenta o status quo. Quer dizer, ha um evidente “carater ambiguo e ideologizado

dos direitos humanos™1® (tradugédo nossa), que precisa ser superado. Isso porque ele

314 DUSSEL, op. cit., p. 71.

315 Ibidem, p. 77.

318 Ipid., p. 72.

317 MARTINEZ, op. cit., p. 19.

318 ELLACURIA, Ignacio. Escritos filoséficos I1l. Sao Salvador: UCA Editores, 2001. p. 437.



72

“cobre com o manto de universalidade ideal a particularidade real, favoravel para uns
poucos e desfavoravel para as maiorias”'? (tradugao nossa).

Tal discurso que justifica as estruturas opressivas permeia inumeros grupos e
instituicbes, como destaca Ellacuria:

Isto se da no sistema social como um todo, por exemplo, nos marcos
constitucionais que para nada refletem a realidade ou nas instituicdes
sociais mais restringidas, como o exército ou a igreja, para nao falar
dos partidos politicos, cujo discurso conceitual em nada se adequa
com a pratica cotidiana, embora se supde, quando nao ha patente
hipocrisia, que aquele discurso se mantém honradamente.320

Comumente essas instituicdes reproduzem e até justificam a ideologia
dominante, em que uma pequena parcela da populagdo concentra a maior parte da
riqueza enquanto a grande maioria permanece empobrecida e explorada. Em relagao
a elas que desumanizam e reprimem, € preciso se libertar. Afinal, “mantém os
individuos e os povos movidos mais pelo temor do castigo ou o terror que por
oferecimento de ideias e de convicgdes humanas”2!.

E nem se diga que a filosofia da Libertagdo apenas oferece um aspecto
negativo, qual seja, a sua criticidade. “Nao basta a critica e a destruicdo, mas sim se
precisa uma construcao critica que sirva de alternativa real”22, assevera Ellacuria. A
esse respeito acrescenta o autor:

Desde logo ndo ha de ficar a critica em um movimento puramente
destrutivo e/ou endurecer da posigédo contraria. A negacao da
negacgao, quando néo se reduz a uma pura fungéo judicativa, onde ao
ser se lhe antepde um nao ser, se vai abrindo paulatinamente a um
processo afirmativo, s6 que condicionado e por sua vez possibilitado
pelo ponto negativo do qual se parte.3®

Relativamente aos Direitos Humanos, o filésofo da Libertagao, diz que se deve
ter “em conta o ‘desde’ onde sdo considerados e o ‘para’ quem e ‘para’ que sao
proclamados™?* (traducao nossa). Caso contrario, corre-se o risco de manipulagao por
grupos restritos em desfavor da sociedade. Sua historicizagdo serve para constatar o

perigo de se tornar uma “normatividade absoluta e abstrata”, bem como “uma forma

319 ELLACURIA, Ignacio. Escritos filoséficos I1l. Sao Salvador: UCA Editores, 2001. p. 437.

320 Idem. Funcidn liberadora de la filosofia. ECA Estudios Centroamericanos, San Salvador, Vol. 40, No.
435-436, 1985, p. 45-64. Disponivel em: https://revistas.uca.edu.sv/index.php/eca/article/view/7194
Acesso em: nov., 2025. p. 49.

321 Idem. Escritos filoséficos Ill. Sdo Salvador: UCA Editores, 2001. p. 88.

322 |pid., p. 40.

323 Ipid., p. 40.

324 |bid., p. 433.



73

velada de defender o que foi conquistado pelo mais forte ou o0 que sera conquistado
no futuro pelos mais fortes™? (tradugao nossa).

“‘Como afirmou Franz Neumann no seu ‘O conceito de liberdade politica’
(NEUMANN, 2013; RODRIGUEZ, 2017), [...] a efetivagao da liberdade depende da
existéncia de um estado de direito, que garanta que os conflitos sociais se desenrolem
sem violéncia aberta™2¢, Todavia, também ndo se pode negar que “muitas vezes, o
direito representa a superacao idealista dessa divisdo e oposicdo dialética” — a
realidade de opressor e oprimido — e “favorece a sua perpetuacdo, apresentando
como direito de todos o que € privilégio de poucos™?7,

Assim, diante do cenario de profunda desigualdade e opressao das maiorias
populares defendeu a historicizagao dos Direitos Humanos, para além de teorizacbes
abstratas e segundo uma coletividade concreta. Entende que os Direitos Humanos,
advindos da Iuta de determinados grupos, consistem na superagdo de toda
vulnerabilidade, escravidao e opressao. Nesse sentido aponta Ellacuria:

Em vez daquela concepgao abstrata, ideologizada e a-histérica do
direito, neste caso os direitos humanos, propde-se enfocar o problema
geral do direito e o problema particular dos direitos humanos, nao
apenas na perspectiva do triunfo da razdo sobre a forga, mas, mais
especificamente, da defesa do fracos contra o forte. Embora a lei
possa e deva levar em conta consideragdes universais de um tipo ou
de outro, que encorajem e, ou controlem o discurso légico, ndo se
pode deixar de lado o que € o homem em suas relagdes sociais e
histéricas concretas (tradugao nossa).328

Ellacuria propde que a violagdo dos Direitos Humanos se torne fundamento,
principio e estimulo para a luta por direitos. Fala ainda que deve haver conjuntamente
denuncia e utopia como possibilidades de um horizonte de superagao da injustica.
Este processo de historicizacdo de direitos dos sujeitos oprimidos compreende a
oposicao da vida contra a morte.

Citando a extrema pobreza, a violéncia e a repressdo como modos de
opressao, o autor se refere ao direito primario do “minimo que quando falta se converte
no maximo”2 (tradugdo nossa). Esse minimo existencial se refere as condi¢bes

materiais para garantir a vida biologica. Entretanto, mais do que isso, “no fundo, trata-

325 E| LACURIA, Ignacio. Escritos filoséficos lll. S0 Salvador: UCA Editores, 2001. p. 434.

326 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Direito das Lutas: democracia, diversidade, multinormatividade. Sdo Paulo:
LiberArs, 2019. p. 363.

327 ELLACURIA, Ignacio. Escritos filoséficos 1. Sdo Salvador: UCA Editores, 2001. p. 435.

328 Ibidem, p. 435.

329 |pid., p. 440.



74

se da plenitude da vida que, embora nunca deixe de ser bioldgica, transcende os
limites do bioldgico”3° (tradugédo nossa).

O autor adverte que o processo de historicizagao deve acontecer a partir das
maiorias populares oprimidas em detrimento das classes dominantes e dos paises
ricos. Martinez define tais maiorias como aquelas que “vivem estruturalmente em
condi¢cdes de opressao e mesmo de repressao, para a qual contribuem apresentacdes
ou manifestagbes ideologicas de algumas filosofias e aquelas realidades
socioecondémicas e politicas que nutrem ditas ideologias™.

Aqui, Ellacuria, rejeita uma filosofia-ideologia popularizada que as poderia
manter na mesma alienagao de sempre. Ele aposta em “um momento intelectivo do
processo praxico de libertagdo™s32, com sua “circularidade potenciadora”3 (tradugao
nossa). Nesse sentido assevera o autor:

isto pode e deve dar-se de algum modo, mas para ndo ser mimética e
dogmatica, essa ideologia pressupde uma estrita e exigente
colaboracgao intelectual, da que em alguma forma sao sujeito e objeto
as maiores populares e sua praxis histérica, mas que nao por eles
participam no fazer técnico e especifico que é o filosofar. Isto nao
implica deixar fora as maiorias populares, inclusive no que-fazer
filoséfico, embora se configura seu modelo de participacéo nele.33#

Para que o processo de libertagao possa acontecer aponta dois critérios, o bem
comum e a coletividade. Em outras palavras, “em um mundo dividido e conflituoso,
nao radicalmente por causa das guerras, mas devido a distribuicdo injusta de bens
comuns, (...) deve se por em vigor o principio da prioridade do comum e do humano
sobre o particular”3 (tradu¢do nossa).

De acordo com Tonico Benites, “no decorrer das décadas de 1950, 1960 e
1970, varias familias extensas guarani e kaiowa foram expulsas dos seus territorios e
dispersas™ss. Marginalizados e tendo-lhes negadas as condi¢gdes minimas de
dignidade, essas comunidades ndo se dobraram a alianga dos governos locais com o
grande latifundio. Ja “na final da década de 1970, as liderancas das familias extensas
de seus territorios tradicionais (tekoha) articularam iniciativas de luta pela recuperagéo

330 ELLACURIA, Ignacio. Escritos filoséficos Ill. S0 Salvador: UCA Editores, 2001. p. 440.
331 MARTINEZ, op. cit., p. 36.

332 Ibidem, p. 37.

333 ELLACURIA, Ignacio. Escritos Teolégicos II. Sao Salvador: UCA Editores, 2000. p. 448.
334 MARTINEZ, op. cit., p. 37.

335 ELLACURIA, Ignacio. Escritos filoséficos I1l. Sdo Salvador: UCA Editores, 2001., p. 445.
336 BENITES, op. cit., p. 48.



75

de territério que de fato passaram a ocorrer”3? até os presentes dias. Assim como os
Guarani Kaiowa, outros povos indigenas assumiram seu processo de libertagao e
resisténcia com coragem e teimosia.

Nao é possivel, entdo, que uma pequenissima elite continue se locupletando
nem de uma maioria marginalizada, nem da Natureza tao vilipendiada. Ellacuria
reafirma a preponderancia da vida da coletividade, nestes termos:

N&o poderiam os poucos (grupos humanos ou paises) desfrutar o que
consideram seus direitos, se nao fosse pela violagdo ou omissao
desses mesmos direitos no resto da humanidade. Somente quando
isso for aceito, se compreendera a obrigacdo dos poucos para
ressarcir o mal feito a muitos e justica fundamental ao exigir o que
realmente Ihes é devido. N&o pode se dar a morte de muitos para que
alguns poucos tenham mais vida; ndo pode se dar a opressao da
maioria para que uma minoria goze de liberdade (tradugédo nossa).338

O critério epistemoldgico apresentado pelo autor € chamado por lugar-que-da-
verdade e esse possui um indissociavel componente politico. Quer dizer, “dai que o
lugar epistemolégico tenha relagdo com o lugar politico, pois ‘enquanto hajam pobres,
a libertacao vira dos pobres’™33. Nao € possivel falar, portanto, de Direitos Humanos,
historicizados e que libertam, sem considerar essa otica.

“O territério xakriaba foi demarcado em 1987, com apenas um tergo do tamanho
do territorio tradicional, apés uma chacina”, “na qual mataram inclusive o vice-
cacique™0, informa Nei Leite Xakriaba. “Temos registros de mais de trezentos anos
de contato com os nao indigenas, um tempo que resultou numa seérie de violéncias e
proibicdes”. Foram “proibidos, inclusive, de falar a lingua xakriaba”+'. Longe de ser
excecao, trata-se de um relato bastante comun das violagdes impostas contra as
comunidades originarias.

Como parte de uma maioria popular oprimida e silenciada, o povo Xakriaba se
constitui como um lugar-que-da-verdade. Nessa esteira preceitua Ellacuria:

O momento opcional, que busca esse lugar-que-da-verdade e que faz
verdade, ndo deve ser cego, mas sim iluminado, em um primeiro
passo, por uma valoragdo ética que faz da justica e da liberdade,
melhor dito da nao-justica e da nao-liberdade que se ddo em nossa
situagdo como fatos primarios, um ponto de referéncia essencial e

337 BENITES, op. cit., p. 48.

338 ELLACURIA, Ignacio. Escritos filoséficos 1. Sdo Salvador: UCA Editores, 2001. p. 442.

339 MARTINEZ, op. cit., p. 43.

340 XAKRIABA, Nei Leite. Ensina sem ensinar. In: CARNEVALLI, Felipe (org.). et al. Terra: antologia afro-
indigena. Sao Paulo: Ubu Editora, 2023. p. 263.

341 Ibidem, p. 263.



76
iluminado, em um segundo passo, pela valoracao tedrica que se vé na
“injustica que reprime a verdade” (tradug&o nossa).3#2

De acordo com o filésofo, para que haja a praxis da libertagdo o logos filosofico
deve ser sempre um Jlogos politico. Nao ha, pois, espago para uma reflexdo
acomodada e alienada politicamente. Segundo Martinez, “uma compreensao integral
do pensamento da libertacdo nos da pautas para compreender o conceito de ‘pobres’
e ‘maiorias populares’ em um sentido inclusivo™4. Quer dizer, com o tempo houve
uma ampliagdo das subjetividades que poderiam ser consideradas como pessoas
empobrecidas, a partir das lutais sociais. Entre elas, vale citar as mulheres, os negros,
os indigenas, os LGBTSs.

Dessa feita, o logos a-histérico ndo serve para a praxis da libertacdo. Ademais,
“pode responder de maneira bastante adequada a uma precisa situacao histérica,
onde a histéria, que era a histéria de uns poucos, baseava-se na contemplagao
especulativa e de nenhuma maneira na transformacgéao social, cujo sujeito fora o povo
inteiro”4 (tradugao nossa).

Segundo o logos histdrico, tal qual os povos indigenas, a Natureza também se
enquadra como um lugar-que-da-verdade, a exemplo dos empobrecidos e
marginalizados. Em um planeta mergulhado numa intensa crise ecoldgica, nao ha
como nao reconhecer no meio ambiente um sujeito oprimido. Afinal, vale reiterar que
para Ellacuria, “os pobres, sem identificar-se com o proletariado, ndo sdo so6 os pobres
em sentido econdmico, mas sim os que sao os despossuidos que lutam por superar
seu estado de injustica™s.

“‘Dai a necessidade de uma funcgao critica e de uma capacidade criativa da
Filosofia, no uso de um logos histérico que vai além do logos contemplativo e ndo se
reduz a um logos meramente praxico™4, observa Martinez. Ora, o exercicio da critica
deve desarticular estruturalmente a injustica e a falsidade da ideologia dominante da
sociedade. Uma ideologia, conforme se viu no primeiro capitulo, que escraviza os
corpos indigenas e seus territérios-Natureza. Nestes termos desenvolve o filésofo de
El Salvador:

32 ELLACURIA, Ignacio. Funcién liberadora de la filosofia. ECA Estudios Centroamericanos, San
Salvador, Vol. 40, No. 435-436, 1985, p. 45-64. Disponivel em:
https://revistas.uca.edu.sv/index.php/eca/article/view/7194 Acesso em: nov., 2025. p. 60.

343 MARTINEZ, op. cit., p. 44.

34 EL LACURIA, Ignacio. Escritos Teolégicos Il. Sao Salvador: UCA Editores, 2000. p. 15-16.

345 E| LACURIA apud MARTINEZ, op. cit., p. 46.

346 MARTINEZ, op. cit., p. 37.



7

A verdade da realidade nao é o ja feito, isso s6 € uma parte da
realidade. Se n&o nos voltamos ao que esta fazendo-se e ao que esta
por fazer, se nos escapa a verdade da realidade. Ha que fazer a
verdade, o que nao supde primariamente pér em execucao, realizar o
que ja se sabe, mas sim fazer aquela realidade que em jogo de praxis
e teoria se mostra como verdadeira. Que a realidade e a verdade tém
de fazer-se e descobrir-se, € que ha de fazer se descobrir-se na
complexidade coletiva e sucessiva da histéria, da humanidade, é
indicar que a realidade historica pode ser o objeto da filosofia (tradugéo
nossa).34’

Assim, na historicizagdo dialética dos Direitos Humanos, como ja foi supra
elencado, além das maiorias populares oprimidas, a busca do bem comum deve
sempre orientar o processo. Nesse sentido, Ellacuria se soma a uma longa tradi¢do
filosofica, que vai de Aristoteles e Santo Tomas até Rousseau e Hegel, para defender
a preponderancia do todo sobre a parte. “A relacéo, entdo, entre o bem comum e o
bem individual € a relagdo do todo com a parte, da qual conclui-se evidentemente que
0 bem comum esta acima do bem individual™48 (tradugdo nossa).

Quer dizer, trata-se de uma concepgao que privilegia o coletivo em detrimento
ao individualismo exacerbado e egoistico. Pode-se dizer ainda que relativamente a tal
conceito esta insita a ideia de solidariedade e partilha dos recursos materiais entre os
membros que formam a sociedade. Ora, poder-se-ia acusar essa posicdo de
totalitaria?

Definitivamente ndo, tendo em vista trés pontos elencados pelo autor. O
primeiro € que “ndo existe bem particular sem referéncia ao bem comum, e sem a
existéncia real do bem comum n&o se pode falar de um bem particular, mas apenas
de uma vantagem interesseira e injusta”? (tradugcdo nossa). Quantas vezes as
riquezas concentradas nas méaos de poucos servem apenas a fins mesquinhos.
Contudo, ha "algo que o particular nao produz para que possa chegar a ser o que
precisa ser e possa fazer o que necessita fazer"3° (tradugédo nossa), algo que o autor
chama de supra individual e esta conectado a sociedade politica, ao coletivo.

O segundo ponto é que o “bem do todo é qualitativamente distinto do bem das
partes™ (tradugao nossa). Ou seja, a busca do bem comum nao consiste na

37 ELLACURIA, Ignacio. Filosofia de la Realidad Histérica. Sao Salvador: UCA Editores, 1990. p. 599.
348 Idem. Escritos filoséficos Ill. Sd0 Salvador: UCA Editores, 2001. p. 209.

349 Ibidem, p. 212.

30 Ipid., p. 212.

31 Ibid., p. 213.



78

acumulagao de bens particulares, nem a procura do interesse individual3®? (tradugao
nossa). A prioridade deve ser o bem comum, como ja dito.

Por fim, o terceiro aspecto é que “0 bem comum é fundamentalmente um
conjunto de condigdes estruturais e se expressa na justica da sociedade”ss? (tradugéo
nossa). Logo, ninguém pode ser privado das condi¢des basicas de vida, nem mesmo
se aproveitar do bem comum em prejuizo dos demais — como uma espécie de
perversao.

N&o se pode dizer que ha uma negacdo dos direitos individuais ou até a
diminuicdo da importancia do ambito pessoal. Mesmo porque “0 bem comum implica
a potencializagdo das pessoas e, por sua vez, pressupde 0 seu pleno
desenvolvimento™s* (tradugdo nossa). Existe assim uma valorizagdo da dimenséao
comunitaria e social, considerando que o bem de cada pessoa passa
necessariamente pelo respeito ao bem comum.

“A primazia do bem comum sobre o bem privado €, portanto, proposta como
ponto de partida contra a privatizagdo dos bens™? (tradugédo nossa). E em tempos em
que além da financeirizagcado, ha uma apropriacao privatista da Natureza, a posicéo de
Ellacuria faz ainda mais sentido. Ele a considera uma “injustica fundamental”, diga-se
de passagem.

Assim, “a apropriagdo privada de algo que €, por natureza, social e,
consequentemente, comum, € uma injustica fundamental, que torna todos os seus
efeitos injustos™sé (tradugcdo nossa). Em outras palavras, esta-se diante da negacéao
do bem comum e da ruptura da ordem social justa. Nesse sentido escreve o filosofo:

A ideia do bem comum baseia-se em duas afirmagdes fundamentais:
a sociedade é uma realidade necessaria para o individuo (sociedade,
no sentido de pdlis, civitas, isto €, sociedade politica) e a sociedade
nao pode ser o que é, nem fazer o que deve fazer, se nao tiver
recursos materiais suficientes, que estejam disponiveis a todos os
individuos (tradugao nossa).3%”

O autor recupera o valor da sociedade, articulando a unidade e a pluralidade
da praxis. “As praxis sdo necessariamente diversas segundo as distintas

circunstancias histéricas e consequentemente devem ser as formulacdes tedricas”,

352 ELLACURIA, Ignacio. Escritos filoséficos I1l. Sao Salvador: UCA Editores, 2001. p. 213.
33 Ibidem, p. 213.

354 Ipid., p. 214.

35 Ibid., p. 211.

356 Ibid., p. 213.

%7 Ipid., p. 208.



79

pontua o filésofo. “Isto motiva a necessidade de aceitar um pluralismo de praxis”3se
(tradugdo nossa).

Por outro lado, conforme observa Martinez, “para Ellacuria cada praxis possui
uma estrita unidade, sem que isto negue sua complexidade; ou seja, trata-se de uma
unidade — dialética no caso de praxis contraditérias — que estrutura uma complexa
pluralidade e ndo uniformiza”s°. Uma unidade n&o uniformizadora, sendo “a totalidade
do processo social enquanto transformador da realidade tanto natural como
historica™¢ (tradugdo nossa).

E dentre os riscos de distor¢des do principio do bem comum, seja por meio de
um formalismo vazio ou de uma abstragao idealista, Ellacuria apresenta algumas
consequéncias inerentes diante desse critério. A primeira é a inevitabilidade dos
conflitos sociais, principalmente entre os poderosos e os oprimidos. Isso se
intensificara quanto mais consciéncia adquirirem tais maiorias exploradas.

Ao passo que a segunda se refere a necessidade permanente de
questionamento da acao estatal e sua tendéncia de deixar-se cooptar pelas forcas
hegemoénicas que exploram os sujeitos oprimidos. Assim discorre o tedrico da
Libertacao:

Em termos contemporaneos, uma doutrina do bem comum que n&o
leve em conta a possibilidade real de uma sociedade internamente
conflituosa, que nao reconhega a existéncia de classes opostas com
interesses contrarios e conflitantes, ndo pode abordar ou resolver
adequadamente o problema do bem comum. Uma doutrina do bem
comum que nao considere a possibilidade de que o Estado, em vez de
ser o garante do bem comum, seja o executor de uma ordem que
favorece uma minoria da sociedade, ndo pode oferecer nada além de
solugcdes mistificadas para as reais demandas do bem comum
(tradugéo nossa).s!

Ora, na mesma linha destaca Rodriguez, que “uma sociedade diversa e
democratica submete as pessoas ao que chamamos de stress democratico, ou seja,
submete as pessoas a condicado de ver sua identidade desafiada, o tempo todo, pela
diversidade de individuos e grupos que acreditam e praticam valores diferentes”se2,
Por isso, ndo se pode pretender ingenuamente que a real vivéncia dos Direitos

358 ELLACURIA, Ignacio. Escritos teolégicos Ill. S0 Salvador: UCA Editores, 2001. p. 376.

39 MARTINEZ, op. cit., p. 82.

%0 ELLACURIA, Ignacio. Funcién liberadora de la filosofia. ECA Estudios Centroamericanos, San
Salvador, Vol. 40, No. 435-436, 1985, p. 45-64. Disponivel em:
https://revistas.uca.edu.sv/index.php/eca/article/view/7194 Acesso em: nov., 2025. p. 57.

381 Idem. Escritos filoséficos Ill. Sd0 Salvador: UCA Editores, 2001. p. 216.

%2 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Como viver junto? Escritos para uma Filosofia do Direito. Rio de Janeiro:
Sankoré, 2024. p. 30.



80

Humanos, por meio do bem comum, possa manter uma falsa sensagao de auséncia
de conflitos entre os interesses das maiorias populares e das classes dominantes.

De outro lado, ndo se pode ignorar, que “o poder dos estados e dos cidadaos
esta perdendo forga diante das finangas e das empresas transnacionais, engajados
em processos € em ordens normativas que escapam do ambito da politica estatal’ses,
“No campo econdmico, o resultado € que os Estados hoje tém pouco poder sobre os
fluxos financeiros e sobre as transacdes econdmicas ao redor do mundo, perdendo,
inclusive, a capacidade de cobrar impostos, fato que diminui sua capacidade de criar
e implementar politicas publicas (SASSEN, 2006, 222-271)"34,

Mesmo feita a ressalva do enfraquecimento das ordens constitucionais e de
suas instituicdes publicas, o alerta de Ellacuria permanece atual. O exercicio lucido
da critica aos poderes estabelecidos que, invariavelmente controlam o Estado — e
outras esferas como as Big Techs, por exemplo —, revela-se imprescindivel, para
manter uma saudavel tensdo democratica em prol dos setores excluidos.

A outra e ja destacada ameaga, que contribui para a mistificagdo do bem
comum, consiste na perversao dos Direitos Humanos, usada para justificar um cenario
de flagrantes violagdes dos diretos fundamentais mais basicos. Geralmente fundada
em uma concepcao liberal, serve muitas vezes para proteger a ordem econdémica e
manter os poderes politicos.

“‘Aqueles que violam permanentemente a Constituicdo sdo aqueles que
defendem uma ordem econdmica e social que torna impossivel o cumprimento dos
direitos considerados fundamentais pela prépria Constituigao”s¢s (tradugcado nossa). Ao
reves, quando se trata de mudangas necessarias para a concreta implementacao do
Direitos Humanos, uma pequena elite politico-econdmica levanta objecbes para que
nada se altere, sob pena de “ataques as suas liberdades civis”. Assim, garantir
efetivamente os Direitos Humanos implica em assegurar suas condi¢cdes reais de
possibilidade e exercicio para todos.

Portanto, para se ir além de uma formalidade abstrata e verificar a sua
veracidade ou falsidade impde-se a historicizacdo dos Direitos Humanos, por meio do

principio do bem comum. Encontrar a verdade real significa ultrapassar as simples

363 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Direito das Lutas: democracia, diversidade, multinormatividade. Sdo Paulo:
LiberArs, 2019. p. 93.

384 Iderm. Como viver junto? Escritos para uma Filosofia do Direito. Rio de Janeiro: Sankoré, 2024. p. 341.
365 ELLACURIA, Ignacio. Escritos filoséficos I1l. Sao Salvador: UCA Editores, 2001. p. 218.



81

intengbes e promessas, para obter os resultados objetivos pretendidos, que se
tornaram a obra historica e concreta em determinada sociedade. E isso, em ultimo
caso, envolve a participacdo das maiorias populares no bem comum. Nesta esteira
assevera Ellacuria:

Partir do pressuposto de que existe um bem comum para todos os
povos e épocas reduz a sua realidade a um conteudo minimo, que,
além disso, ignora as condicbes para a sua realizagdo. A
historicizacdo consiste em observar como, em uma dada
circunstancia, aquilo que é abstratamente definido como um “dever
ser’ do bem comum ou dos direitos humanos se realiza, e consiste,
em segundo lugar, em identificar as condicdes reais sem as quais a
efetiva realizacao do bem comum e dos direitos humanos nao pode
ocorrer (traducdo nossa).36

Tal historicizacdo depende de um tipo de vida comum, partilhada e inter-
relacionada. E isso pressupde uma comunidade real. Para Ellacuria, “a desunido e a
negacgao do bem comum tém origem na existéncia real de classes opostas, existéncia
essa que necessariamente decorre de uma determinagdo socioeconémica”se’
(tradugado nossa). Logo, promover o bem comum requer superar essa divisdo de
classes e seus abismos sociais.

Deve-se ainda destacar que o bem comum nao € estatico. “O importante no
processo de historicizagdo nao € a conquista alcangada em um dado momento, mas
a orientacdo do processo”3 (tradugcdo nossa). Um processo, reitere-se, que nao é
tedrico-abstrato, mas real. Um processo que deve romper com as formas de
exploragédo de poucas individualidades sobre o todo ou sobre a grande maioria das
parcialidades oprimidas.

Apesar de apresentar uma visao ainda antropocéntrica, Ellacuria reconhece
que “existe uma desproporcdo escandalosa e radical na propriedade e no uso dos
bens da terra™e® (tradugdo nossa). E, como ja foi supra destacado, rechaga a sua
concentracdo nas maos de um pequeno grupo privado. Ele entende que ¢ um bem
comum que pertence a humanidade inteira, como um todo.

Ora, tal posigcao permite uma interpretacéo por analogia para considerar essa
coletividade, ao invés de restrita aos humanos, alargada para toda a comunidade
planetaria de seres e seus ecossistemas. Isso porque a harmonia com a Natureza e

todos seus integrantes talvez seja o principal modo de historicizacdo dos Direitos

386 ELLACURIA, Ignacio. Escritos filoséficos I1l. Sdo Salvador: UCA Editores, 2001. p. 217.
37 Ibidem, p. 218.

368 |pid., p. 219.

39 |bid., p. 219.



82

Humanos e dos Direitos da Natureza, tendo como horizonte ultimo o bem comum dos
humanos e dos ndo humanos.

Enquanto essa ndo se torna a concreta orientacdo do processo histérico, a
verdade real compreende a destruicdo da Natureza, com o aprofundamento da crise
ecoldgico-climatica e a extingdo em massa de inumeras espécies. Também sera
consolidada verdade a persegui¢cao e o0 massacre das comunidades originarias, com
a perpetuacao da espoliacdo de seus territérios-Natureza. No horizonte ira pairar a
assustadora verdade de que a sociobiodiversidade das grandes maiorias oprimidas
de seres humanos e ndo humanos permanecem cativas da exploragao das classes
minoritarias e privilegiadas.

“‘Somente fazendo justica aos povos e classes oprimidas é que se promovera
o verdadeiro bem comum e os direitos humanos verdadeiramente universais”s?
(tradugao nossa). E essa justica, que é busca do bem comum da coletividade, passa
inerentemente pela ruptura com o paradigma antropocéntrico e o reconhecimento dos
Direitos da Natureza.

Desse modo entendem as comunidades originarias, como se depreende desse

depoimento do Cacique Babau:

O direito da terra é uma proposta tao linda, que sempre foi violada. O
homem determinou-se como seu dono. Criou parlamentos e leis para
mandar na terra, destruir, dividir, modificar e cavar a terra, como se ela
nao tivesse direitos. Somos muito ingratos. Pisamos a terra, a
chutamos, cavamos a terra e, quando morremos, somos enterrados
na terra. Tiramos dela nosso alimento a envenenamos.3"

Para essa lideranga Tupinamba é evidente que a Natureza corre grave perigo,
porque “queremos usa-la a exaustdo, ndo importando o desejo dos outros, homens
ou animais™2, Dessa forma os principios da prioridade do bem comum e do coletivo
sobre o particular, aventados por Ellacuria, sdo permanentemente violados. Ademais,
destruir um ecossistema significa afetar gravemente a vida de seres humanos e nao
humanos.

Ora, “se os direitos humanos derivam do bem comum, se apresentarao como
obrigacao para todos os integrantes da humanidade, pois todos teriam um direito
fundamental de participar do bem comum assim como tém obrigagdo de contribuir

370 ELLACURIA, Ignacio. Escritos filoséficos I1l. Sdo Salvador: UCA Editores, 2001. p. 223.
$71 BABAU, op. cit., p. 32.
72 Ibidem, p. 32.



83

com a sua realizagao™ (tradugao nossa). O raciocinio deve ser o0 mesmo para 0s
Direitos da Natureza.

Conforme o tedrico da Libertacéo, “a defesa dos direitos humanos pertence a
totalidade concreta do bem comum™7 (tradug&o nossa). Ellacuria assevera que em
cada processo de historicizagao deve-se constatar aquilo que € mais opressor. Assim,
“‘em cada caso, sera necessario analisar o histérico do que é mais negativo em uma
determinada situagéo e qual o modo de luta mais apropriado™ (tradugédo nossa). No
mesmo sentido deve acontecer o processo de historicizagdo dos Direitos da Natureza.

Logo, se os Direitos Humanos se fundam no bem comum, também os Direitos
da Natureza. Pode-se ainda afirmar que o bem comum depende, de modo concreto e
indissociavel, da observancia dos Direitos Humanos e da Natureza. E, em nome da
consecucao desse bem comum da coletividade planetaria, se constituem em uma
obrigagao de toda a humanidade.

Ellacuria fala também que “os direitos humanos sao uma necessidade para a
convivéncia social e politica; sdo uma necessidade sociobioldgica e politico-bioldgica,
sem a qual a espécie e a ordem social e politica se tornam inviaveis™¢ (tradugéo
nossa). Na mesma esteira, ela fala de uma “exigéncia, fisica antes que moral™7”
(traducao nossa). Quer dizer, aqui também se aplica por analogia aos Direitos da
Natureza o direito primario ao minimo, ou seja, ao equilibrio da vida do mundo mais
que humano.

O autor alerta para o risco de uma “paulatina desumanizagdo do género
humano, tanto pela multiplicagdo do seu empobrecimento biolégico como pela
insolidaridade™® (traducdo nossa), caso as necessidades basicas nao sejam
satisfeitas. Dentro das perspectivas dos Direitos da Natureza e parafraseando o
filésofo, se estaria diante de uma desnaturalizacao da Natureza com uma mortal perda
biolégica e uma flagrante insolidariedade assassina dos seus algozes.

Um exemplo concreto de sujeito oprimido e ameacado na sua existéncia é

elencado por Braga. A estudiosa ressalta como o bioma da Mata Atlantica foi

373 ELLACURIA, Ignacio. Escritos filoséficos I1l. Sao Salvador: UCA Editores, 2001. p. 212.
374 Ibidem, p. 221.

375 Ibid., p. 438.

378 Ibid., p. 431.

877 Ibid., p. 431.

578 Ibid., p. 441.



84

cruelmente impactado e segue fragilizado, sofrendo intensas pressdes dos
empreendimentos imobiliarios:

As florestas secundarias da atual Mata Atlantica viveram séculos de
degradacdo colonial e em muito diferem de ka’'a-eté, a floresta
originaria tupi: “sdo formacgbes jovens com predominio de arvores e
arbustos abaixo do dossel, esvaziadas de sua fauna e ja despidas dos
grandes exemplares. Podem ser consideradas sombras da floresta
original” (Ricardo Cardim, Remanescentes da mata atlantica: as
grandes arvores da floresta original e seus vestigios. Sado Paulo:
Olhares; Museu da Casa Brasileira, 2018, p. 15).37°

Dando continuidade a interpretagao analdgica, é possivel afirmar que o Direitos
da Natureza sdo uma necessidade e uma exigéncia sociobiologica e politico-bioldgica
para a viabilidade de uma vida ecologicamente equilibrada entre os seres humanos e
nao humanos. Afinal, conforme se procurou demonstrar no primeiro capitulo, os
prognosticos e os dados cientificos, atuais e futuros, sdo bastante alarmantes.

Ellacuria insiste na hierarquizagdo dos Direitos Humanos, garantindo-se as
condigbes basicas de existéncia aos sujeitos oprimidos, que assumem a verdadeira
centralidade de sua teoria. Por isso, “a libertacdo € o caminho da maioria, que s6
alcancara a verdadeira liberdade quando se libertar de um mundo de opresséao e
quando existirem as condi¢des reais para que todos exergam a sua liberdade”se
(tradugao nossa).

No mais, além de ter presente uma praxis plural segundo Ellacuria, deve-se
vencer toda sorte de etnocentrismo, como atesta Martinez, pois “a fundamentacao dos
direitos humanos deve possibilitar o dialogo intercultural para mostrar que a
experiéncia de luta pela dignidade humana, e o emprego de instituigdes politicas e
juridicas para protegé-la, ndo sao postulados exclusivos do Ocidente™s?!. Afinal, os
sujeitos oprimidos s&o pluridiversos, como as comunidades originarias e os seres mais
que humanos que formam a Natureza.

Portanto, para assegurar que os povos indigenas sejam respeitados na sua
dignidade pluriétnica impde-se que a Natureza seja garantida a sua dignidade
enquanto sujeito de direitos. Nao faz, assim, sentido algum querer contrapor ou
sobrepor os Direitos Humanos aos Direitos da Natureza, segundo esta logica. Ambos

se confirmam e se condicionam, porque nao ha garantia do direito primario ao minimo

379 BRAGA, op. cit., p. 37.
380 ELLACURIA, Ignacio. Escritos filoséficos 1. Sdo Salvador: UCA Editores, 2001. p. 443.
381 MARTINEZ, op. cit., p. 32.



85

aos povos originarios, se os Direitos da Natureza dos mais que humanos nao

estiverem assegurados em seus territorios.



86

4 A NATUREZA COMO TITULAR DE DIREITOS

No primeiro capitulo se investigou sobre como a colonialidade do poder
propulsiona a destruicdo da Natureza e a violagdo dos direitos basicos dos povos
indigenas, propondo-se como perspectiva deste trabalho a indissociabilidade dos
Direitos Humanos descoloniais e os Direitos da Natureza. Por sua vez, no segundo se
debrugou sobre a evolugao das subijetividades juridicas e a consideragao da Natureza
como um sujeito oprimido, nos termos teorizados por Ignacio Ellacuria.

Finalmente, neste terceiro e ultimo capitulo, pretende-se enfrentar a questao
propriamente dita do reconhecimento dos Direitos da Natureza. Com esse fim, se fara
um breve panorama historico da génese de tais direitos, para trazer uma nascente
Teoria Geral e concluir com uma analise constitucional sobre o tema. Mais uma vez,
cabe frisar que se parte das cosmovisdes originarias e de seus modos tradicionais de
se relacionar com a Natureza — historicamente silenciados e objetos de apagamento
cultural.

“Portanto, urge superar o divércio entre a Natureza e o ser humano”, repete
Acosta. “Essa mudanca histérica e civilizatoria é o maior desafio da Humanidade, se
€ que nao se deseja colocar em risco nossa propria existéncia”?2. Tal perigo, como ja
se demonstrou, é concreto, atual e absolutamente real. O modelo da civilizagdo do
capital fracassou e outras relagdes, teorias € modos de vida precisam ser repensados
com urgéncia. Isso ja comegou ha tempos e o que era ignorado tem se tornado cada
vez menos marginal, como aponta Souza Filho:

A natureza, entendida tio somente como fornecedora de matéria-
prima para a produgdo de bens que sido objeto do direito de
propriedade nos sistemas legais humanos, passou a ser discutida em
si e em suas relagdes ndo necessariamente humanas.38

Proteger a Natureza “significa reconhecer algum direito” a ela, “especialmente
o direito a existéncia”. Nao qualquer tipo de existéncia, como por exemplo, uma que
beire a mera sobrevivéncia. “Existir ndo é simplesmente viver, é ter qualidade de vida,
alimentacgao, espaco e a possibilidade do exercicio de seu modo de vida’s#+, Nao se

trata aqui de mais uma benevolente e paternalista concessdao do género humano

382 ACOSTA, op. cit., p. 28.

383 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Direitos da Natureza. In: CRUZ, Valter do Carmo (org.) et. al.
Dicionario de ecologia politica. Rio de Janeiro: Consequéncia Editora, 2024. p. 614.

384 Ipidem, p. 616.



87

simplesmente para garantir a si mais bem-estar, mas de uma transformag¢ao mais
radical com uma ruptura paradigmatica.

De outro modo, “o direito da natureza deve ser conhecido com mais
profundidade do que a simples protecao, e para isso € necessario uma intervencao
maior sobre a propriedade privada e seu conceito”. Como propugna Acosta e ja
deveria estar mais do que evidente, a Natureza deve ter preponderancia sobre a
economia:

“A economia deve submeter-se a ecologia. Por uma razdo muito
simples: a Natureza estabelece os Ilimites e alcances da
sustentabilidade e a capacidade de renovagdo que possuem 0s
sistemas para autorrenovar-se. Disso dependem as atividades
produtivas. Ou seja: se se destréi a Natureza, destroem-se as bases
da propria economia”.38

“Como desativar um processo que tem em sua estrutura originaria e em seu
cédigo genético um motor que o impulsiona a crescer ou morrer?”387, provoca Enrique
Leff. De fato, “o desejo de dominar a Natureza para transforma-la em exportagbes
esteve permanentemente presente na América Latina”38, Mesmo entre seus herois da
independéncia. Simoén Bolivar teria dito: “se a Natureza se opde, lutaremos contra ela
e faremos com que nos obedeca’™®. Ante de toda essa carga historica, € preciso
romper e avangar.

Conforme Edwin Cruz Rodriguez, “os direitos da natureza se baseiam no
reconhecimento da natureza como sujeito de direitos, 0 que implica conceber seu
bem-estar como um fim em si mesmo, independente das valoragdes subjetivas, e se
expressa em outra forma de fazer justica™® (tradugdo nossa). Ou seja, “a
obrigatoriedade de restauracéao integral da natureza, [...] ndo se esgota em proteger o
bem-estar dos seres humanos™!.

Nessa busca e constru¢ao de possibilidades que considerem os seres mais que
humanos e seus habitats, os sinais ja podem ser percebidos, como frisa Krenak:

Em diferentes lugares, tem gente lutando para este planeta ter uma
chance, por meio da agroecologia, da permacultura. Essa

385 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Direitos da Natureza. In: CRUZ, Valter do Carmo (org.) et. al.
Dicionario de ecologia politica. Rio de Janeiro: Consequéncia Editora, 2024. p. 616.

386 ACOSTA, op. cit., p. 121.

387 LEFF apud ACOSTA, op. cit., p. 116.

388 ACOSTA, op. cit., p. 109.

389 |bidem, p. 109.

3% CRUZ RODRIGUEZ, Edwin. Del derecho ambiental a los derechos de la naturaleza: sobre la necesidad
del didlogo intercultural. Juridicas. Manizales, vol. 11, no. 1, p. 95-116, jan-jun 2014. Disponivel em:
https://revistasojs.ucaldas.edu.co/index. php/juridicas/article/view/4846 Acesso em: nov. 2025. p. 98.

1 Ibidem, p. 102.



88

micropolitica esta se disseminando e vai ocupar o lugar da desiluséo
com a macropolitica. Os agentes da micropolitica sdo pessoas
plantando horta no quintal de casa, abrindo calgadas para deixar
brotar seja la o que for. Elas acreditam que & possivel remover o
tumulo de concreto das metropoles.392

E em tal caminho, cabe reiterar, os povos indigenas e suas praticas do Bem
Viver sdo fundamentais. Para tanto, Cruz Rodriguez fala de uma “perspectiva
intercultural que reconhega que as relagbes entre os seres humanos e a natureza
estdo mediadas culturalmente, o que coloca a necessidade de dialogo entre os
horizontes de sentido das distintas culturas™® (tradugao nossa).

Ainda segundo o autor, “em seu sentido normativo, este conceito designa uma
situacao de igualdade baseada no dialogo, no respeito, na aprendizagem mutua, na
convivéncia e na justica, entre os distintos grupos culturais que habitam o pais (CRUZ,
2013)™94 (tradugdo nossa). Um conhecimento que esteve silenciado por séculos,
soterrado por camadas de etnocentrismo soberbo. Por isso, ndo se trata aqui de
nenhuma concessao benevolente por parte dos ndo indigenas, mas apenas de iniciar
uma imprescindivel e por demais adiada reparagao historica.

Isso “requer, em primeiro lugar, reconhecer que a natureza também & uma
construcdo social: os materiais de que esta feita possuem distintos significados e
usos, sao valorados de forma diversa por distintos grupos humanos”® (tradugcao
nossa). Certamente, tais cosmovisdes originarias vao “questionar os limites entre a
cultura e a natureza, e entre o terreno e o divino, estabelecidos na cultura moderna”3e
(tradugao nossa). E essa tradugéo de concepgdes distintas sé pode ser realizada por
um intercambio intercultural calcado no dialogo franco e humilde.

Para Francy Hipamaalhe, “é, portanto, fundamental manter-se vivo, preservar
o conhecimento tradicional, as narrativas mitoldgicas, para continuarmos explicando
0 porqué da existéncia do mundo e de todas as coisas, como o conhecimento técnico
e cientifico™¥. Tradicbes que permanecem vivas e em transformacao, € importante
dizer. Assim pontua a pensadora Baniwa:

Tudo isso significa que, para traduzir os conhecimentos indigenas, é
necessario buscar outros termos, distanciando-se dos conceitos euro-

392 KRENAK, Ailton. A vida nédo é util. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2020. p. 21-22.

393 CRUZ RODRIGUEZ, op. cit., p. 105.

394 Ibidem, p. 109-110.

3% Ipid., p. 110.

3% |pid., p. 110.

397 HIPAMAALHE, Francy F. Baniwa; MATSAAPE, Francisco L. P. Baniwa (Orgs.). Umbigo do mundo:
mitologia, ritual e memdria. Rio de Janeiro: Dantes Ed., 2023. p. 29.



89

americanos ou ocidentais para refletir sobre o pensamento indigena e
compreender as cosmologias e os conceitos propriamente “nativos”,
em busca de um dialogo simétrico entre os modelos de conhecimento.
Creio que ftraduzir as palavras seja diferente de traduzir o
pensamento.3%

Se néo for por convencimento, entdo que seja por instinto. “Talvez um dia o
jurua perceba que € importante apoiar a questdo indigena ndo porque somos
bonitinhos, coloridinhos ou porque usamos peninhas e temos criancinhas pintadinhas,
mas por uma questao de sobrevivéncia de todas e todos”3, profetiza Jera Guarani.
Mesmo porque, diz Francy Baniwa, “estamos sempre em busca do ‘bem viver e viver

bem’ em nosso territério, fundamentado na experiéncia de ‘poder-saber-fazer’”o,

4.1 Breve panorama historico

Entre os precursores dos estudos sobre tal tematica pode-se citar o fildsofo
francés Michel Serres e a sua obra “Contrato Natural” (1991), o lider equatoriano
Alberto Acosta e o seu “Bitacora constituiente” (2008) e o pensador uruguaio Eduardo
Gudynas (2010). No Brasil, o primeiro livro sobre o tema, “Direitos da Natureza”, foi
publicado por Vanessa Hasson de Oliveira (2016), apds a conclusao de seu doutorado
dois anos antes. Nao se pode ignorar também as enormes contribui¢des de Leonardo
Boff e 0 seu “Ecologia: grito da Terra, grito dos pobres” (1994).

De acordo com Oliveira, “a primeira legislacdo promulgada para o
reconhecimento dos direitos da Natureza no mundo ocorreu em 2006, no Municipio
de Tamaqua Borough, Schuylkill County, Estado da Pennsylvania (EUA)”#. Dois anos
depois foi a vez de Halifax (Virginia), de Mahanoy (Pensilvania) e de Notingham (New
Hampshire), também nos Estados Unidos#c2,

Ja em novembro de 2007 foi instalada a Assembleia Constituinte do Equador,
promulgando, no ano seguinte pela primeira vez, um comando que reconhece
explicitamente os Direitos da Natureza. Vale notar que o processo constituinte
boliviano comegou em 2006 e se estendeu por trés anos. Ainda dentros dos passos
relevantes e iniciais cabe citar a aprovagao, em 2009, nas Nagoes Unidas (ONU), do
Dia Internacional da Terra e da criacdo do Programa Harmony with Nature — visando

3% HIPAMAALHE e MATSAAPE, op. cit., p. 29.
3% GUARANI, op. cit., p. 28.

400 HIPAMAALHE e MATSAAPE, op. cit., p. 29.
401 OLIVEIRA, op. cit., p. 199.

492 Ipidem, p. 193.



90

a adocdo de uma Declracdo Universal dos Direitos da Mae Terra“. Por sua vez a
Carta Constitucional equatoriana dispde no seguinte sentido:

A Constituicdo do Equador de 2008 estabeleceu no artigo 10 que “a
natureza sera sujeita de todos os direitos reconhecidos” no texto
constitucional e definiu um capitulo dos direitos da natureza, com
quatro artigos, nos quais estdo estabelecidos direito a restauragao,
precaucao e restricdo a atividades nocivas.40

Antes de caracterizar brevemente o novo constitucionalismo latino-americano,
importante trazer uma rapida contextualizagao historica. Raquel Fajardo discorre que
o constitucionalismo pluralista “supde rupturas paradigmaticas, tanto com o horizonte
do constitucionalismo liberal monista do século XIX e quanto com o horizonte do
constitucionalismo social integracionista do século XX"s (traducéo nossa).

A primeira fase se refere a “‘um constitucionalismo importado pelas elites
crioulas para configurar estados a sua imagem e semelhanga, com exclusdo dos
povos originarios, os afrodescendentes, as mulheres e as maiorias subordinadas” 40
(tradugao nossa). Tratava-se de um Estado Constitucional em que nao havia qualquer
espaco para os povos indigenas. Dentre os principais artificios usados estavam a
assimilagdo, a reducéo e cristianizagao e as guerras contras esses povos para tomada
de seus territorios.

Com a Constituicdo do México de 1917 deu-se inicio a segunda fase do
constitucionalismo no continente, antes do constitucionalismo pluralista. “O objetivo
do constitucionalismo social integracionista era integrar os indigenas ao Estado e ao
mercado, mas sem romper a identidade Estado-nagdo nem o monismo juridico?
(tradugao nossa).

Até que se da inicio a um constitucionalismo mais plural e que rompe com uma
visao tutelar das comunidades originarias. Segundo Fajardo, “a monoculturalidade, o
monismo juridico e o modelo tutelar indigena ndo foram postos em questao até os trés
ciclos do horizonte do constitucionalismo pluralista, que abarcam desde finais do

século XX até esta data™o¢ (traducao nossa).

403 OLIVEIRA, op. cit., p. 192.

404 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Direitos da Natureza. In: CRUZ, Valter do Carmo (org.) et. al.
Dicionario de ecologia politica. Rio de Janeiro: Consequéncia Editora, 2024. p. 617-618.

405 FAJARDO, Raquel Z. Yrigoyen. El horizonte del constitucionalismo pluralista: del multiculturalismo a la
descolonizacion. In: GARAVITO, César Rodriguez (org.). EL derecho en América Latina: un mapa para el
pensamiento juridico del siglo XXI. Buenos Aires: Siglo Veintiuno Editores, 2011. p. 139.

4% pjdem, p. 140.

407 Ipjd., p. 140.

498 Ibjd., p. 140.



91

A autora diz que esse novo capitulo pleiteia a implantagdo de um projeto
descolonizador, isso sem deixar de reconhecer as velhas resisténcias colonialistas —
0 que exige, por sua vez, uma hermenéutica constitucional pluralista+®. Pode-se dizer
que foi um periodo fortemente marcado por quatro caracteristicas: “a demanda
indigena de reconhecimento do direito proprio, o desenvolvimento do direito
internacional sobre os direitos indigenas, a expansao do discurso do multiculturalismo
e as reformas estruturais do Estado e a justi¢ga™° (tradugdo nossa).

Essa fase se subdivide em trés ciclos, o do constitucionalismo multicultural
(1982-1988) — Constituicbes do Canada, Guatemala, Nicaragua e Brasil —, o do
constitucionalismo pluricultural (1989-2005) — Constituicdes de Colémbia, México,
Paraguai, Peru, Argentina e Venezuela — e o do constitucionalismo plurinacional
(2006-2009) — Equador e Bolivia -, também conhecido como o novo
constitucionalismo latino-americano.

Relativamente a protecao dos Direitos da Natureza, Acosta possui uma posi¢ao
mais critica a Constituicao boliviana. Assim afirma o economista equatoriano:

No Equador, reconheceu-se a Natureza como sujeito de direitos. Esta
€ uma postura biocéntrica que se baseia em uma perspectiva ética
alternativa, ao aceitar que o meio ambiente — todos os ecossistemas
e seres vivos — possui um valor intrinseco, ontoldgico, inclusive
quando nao tem qualquer utilidade para os humanos. A Constituicao
boliviana, aprovada em 2009, ndo oferece 0 mesmo biocentrismo:
outorgou um posto importante & Pacha Mama ou Mae Terra, mas, ao
defender a industrializagcao dos recursos naturais, ficou presa as ideias
classicas do progresso, baseadas na apropriagcado da Natureza.*"

Apesar das distingdes realizadas e observagdes cabiveis, “a centralidade do
Sumak Kawsay em diversas partes dessas Cartas demonstra o protagonismo
indigena no processo constituinte™2. Quer dizer, “se a Carta Politica da Bolivia foi
bem mais timida em relagcdo aos direitos da natureza do que a Constituicdo do
Equador, isso nao significa que esta nao tenha resguardado tais direitos”+.

Para Brand&do, ambas as ordens constitucionais “s&o as que parecem mais
comprometidas com uma transformagdo radical da sociedade, inserindo no

constitucionalismo elementos que antes eram estranhos a teoria tradicional da

49 FAJARDO, op. cit., p. 141.
410 Ipidem, p. 144.

41 ACOSTA, op. cit., p. 28.

412 BRANDAO, op. cit., p. 143.
413 Ibidem, p. 179.



92

Constituicao™4. Oliveira também possui posicionamento semelhante*!s, assim como
Souza Filho. Senao, vejamos:

Na Bolivia, por sua vez, em 2010 foi promulgada a “Ley de Derechos
de la Madre Tierra”, que reconhece os Direitos da Mae Terra e as
obrigacdes e os deveres do Estado e da sociedade para garanti-los,
estabelecendo seis principios: Harmonia; Bem Coletivo; Garantia de
Recuperacdo; Respeito e Defesa; Nao Comercializacao;
Interculturalidade.*'®

Vale consignar que, apesar de se reconhecer a importancia historica do Novo
Constitucionalismo Latino-Americano, nao se pode ser acusado de se adotar posi¢cdes
ingénuas. Mesmo porque nao se ignora os enormes desafios que esses paises tém
enfrentado. De acordo com a observacgao bastante pertinente de Brandao, ao analisar
os desdobramentos das Cartas do Equador e da Bolivia, “ndo basta positivar o Sumak
Kawsay nessas Constituicdes™17.

Como pontua o estudioso, “a concretizacdo dessas propostas constitucionais
depende da constante mobilizagdo dos setores que se organizaram e construiram
algumas das Constituicbes mais avangadas em termos de direitos e arquitetura
institucional™® da histéria. Mas nao s6. Além do mais, isso esta sujeito a inumeros
outros fatores politicos, econémicos e internacionais.

Nestes termos se pronuncia Acosta que participou do processo constituinte
equatoriano:

A lista de incongruéncias nos governos “progressistas” andinos, tanto
em nivel nacional como nos territérios descentralizados, adverte
intencdes distintas entre os mandatos constitucionais e a realpolitik.
Na pratica, relevam-se formas continuistas de consumismo e
produtivismo, refletindo também o uso propagandistico do termo Bem
Viver. Basta ver a quantidade de documentos e programas oficiais que
anunciam o Buen Vivir no Equador e o Vivir Bien na Bolivia.*'?

Deve-se pontuar que “apesar de terem sido materializadas em duas
constituicbes, sua aceitacdo e compreensao vém sendo impossibilitadas pelo
conservadorismo de constitucionalistas tradicionais, demasiadamente atentos as

exigéncias do poder™, Ou seja, “equatorianos e bolivianos continuam explorando

414 BRANDAO, op. cit., p. 140.

415 OLIVEIRA, op. cit., p. 193.

418 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Direitos da Natureza. In: CRUZ, Valter do Carmo (org.) et. al.
Dicionario de ecologia politica. Rio de Janeiro: Consequéncia Editora, 2024. p. 618.

47 BRANDAO, op. cit., p. 155.

418 Ibidem, p. 207.

419 ACOSTA, op. cit., p. 93.

420 Ipidem, p. 28-29.



93

recursos florestais, consumindo combustiveis fésseis, exercendo a pecuaria e
utilizando os animais para alimentagdo, bem como instrumentalizando-os para as
mais diversas finalidades™2'.

Ndo se pode esquecer que apos esses primeiros anos de transformacodes
constitucionais, houve um golpe e uma tentativa de golpe de Estado na Bolivia, € a
ascensao da direita, com a morte de um candidato a presidéncia, no Equador. Além
de outras multiplas questdes de instabilidade e interferéncias externas, implementar
uma Constituigdo pode levar décadas e exige 0 minimo empenho das forgas politicas
e econémicas de uma nacéo.

Outra critica, dirigida ao segundo ciclo do constitucionalismo pluralista, mas que
cabe aos demais, refere-se a limitacdo do reconhecimento das ordens normativas e
do exercicio jurisdicional ndo-estatal. Assim aponta Fajardo:

De fato, muitas das limitagdes acabam nivelando para um padrao de
pluralismo juridico subordinado colonial, sendo encobertas debaixo do
discurso de que a jurisdicdo indigena apenas se explica pela
diversidade cultural: uma justica entre indigenas, circunscrita ao
territério coletivo, para casos menores, € sem tocar nos brancos,
mesmo quando os brancos violarem os bens juridicos indigenas. Este
terreno segue sendo uma disputa de poder aberta (tradugao nossa).422

Apesar de todos esses entraves juridico-politicos e se, infelizmente, tantas
vezes seus corpos-territorios tombam inertes diante da furia do capital, os povos
indigenas vém resistindo e fazendo avancgar o reconhecimento dos Direitos da
Natureza. Frequentemente isso acontece no nivel local, com a positivacdo de
legislagbes municipais ou regionais, bem como com a vagarosa evolugdo da
jurisprudéncia nessa diregao.

Um dos casos vitoriosos contra a colonialidade do poder foi o reconhecimento
do Rio Whanganui como sujeito de direitos, em 2014, na Nova Zelandia. O povo
Maori sempre concebeu o rio como um ser transcendental e pleiteou a sua protecéo
por mais de 140 anos, o que foi finalmente reconhecido criando-se um organismo
autébnomo e um fundo proéprio, com a participagdo das comunidades originarias:

A lei acolhe os Direitos da Natureza ao garantir ao rio a sua
personalidade juridica, incluidos os lagos, tributarios, riachos e demais
ecossistemas aquaticos naturais associados ao rio. Portanto, o rio
passou a ser sujeito de direitos e deveres, podendo ser representado
frente ao judiciario. Ademais, a lei compreende a sua indivisibilidade,
incluindo a sua “dimensao fisica e metafisica”, de forma mais holistica.

421 LOURENCO, op. cit., p. 402.
422 FAJARDO, op. cit., p. 148.



94
Reconhece, ainda, o Rio Whanganui como casa, fonte de alimentos e
transporte, bem como sua importancia social e cultural (...).4%

No Brasil dos ultimos anos, em meio aos retrocessos — com o fortalecimento
da extrema-direita e das bancadas da seguranca publica, ruralista e do
fundamentalismo religioso — pode-se contar algumas vitérias na positivagdo dos
Direitos da Natureza. Dentre os municipios que reconheceram a Natureza como
sujeito de direitos, estdo Bonito, em Pernambuco (2017) e Florianépolis (2019), a
primeira capital.

Ja na jurisprudéncia nacional, em 2019, o Superior Tribunal de Justica adotou
uma posi¢ao inovadora, ampliando o conceito de dignidade aos nao humanos, no
caso a um papagaio. O tribunal considerou os dispositivos constitucionais
equatorianos e bolivianos e acolheu uma perspectiva pelo menos biocéntrica, como
explica Carcamo:

Destaca-se a fundamentacao em voto elaborado pelo Relator, Ministro
Og Fernandes, que, amparado no direito comparado e na relagao de
afeto entre humanos e ndo humanos, trouxe essa interpretacao
estendida da Constituicao. Com base no seu voto, a corte rejeitou a
interpretacdo meramente antropocéntrica da Constituicao em favor de
um paradigma biocéntrico ou até mesmo ecocéntrico. Além disso, o
voto do Ministro relator Og Fernandes (...) citou como referéncia as
Constituicbes do Equador (2008) e da Bolivia (2009), que tratam dos
direitos da natureza e o conceito de Pachamama, ou Mae Terra. %

No mais, existem ja oito municipios que inseriram os principios do Direito da
Natureza em suas Leis Organicas, enquanto muitas outras propostas tramitam nos
legislativos municipais. Em nivel estadual também existem iniciativas semelhantes
aguardando a aprovacgao.

Vale acrescentar que dois rios brasileiros tiveram seus direitos reconhecidos, o
Rio Laje ou Komin Memem (2023), em Rondénia e o Rio Mosquito (2024), em Minas

Gerais*®5. Também em Paudalho, Pernambuco foi reconhecida a Fonte de Agua

423 AGUIRRE, Monti e CARCAMO, Anna M. O Rio Whanganui e o povo Maori: reconhecimento e garantia dos
Direitos da natureza. p. 51. In: LACERDA, Luiz Felipe (Org.). Direitos da Natureza: marcos para a
construgao de uma teoria geral. Sdo Leopoldo: Casa Leiria, 2020.

424 CARCAMO, op. cit., p. 83.

425 AUDIENCIA Publica debate PEC sobre os Direitos da Natureza na préxima terca-feira (4), na Camara
Federal. Cimi, Brasilia, 31 mai. 2024. Disponivel em: https://cimi.org.br/2024/05/audiencia-publica-
sobre-os-direitosnatureza/. Acesso em: fev. 2025.



95

Natural de Sao Severino do Ramos (2018), “considerada um Sitio Natural Sagrado,
como patrimdnio natural, ambiental e cultural, por seu valor intrinseco”2,

Desde meados de 2024, a deputada federal indigena Célia Xakriaba (PSOL-
MG) recolhe as assinaturas necessarias para apresentar uma Proposta de Emenda
Constitucional (PEC), para reconhecer a Natureza como sujeito de direitos. Assim,
mesmo que pequenos e lentos, ha avangos. Por isso, é preciso seguir se

aprofundando sobre tais direitos em si.

4.2 Teoria Geral dos Direitos da Natureza: conceito, paradigmas e principios

Diante do avanco das ultimas décadas no que se refere ao reconhecimento dos
Direitos da Natureza, os estudiosos — que crescem em numero a cada ano —, vem
desenvolvendo uma embrionaria Teoria Geral. “O centro estda na Natureza, que,
certamente, inclui o ser humano”. Para Acosta, “os Direitos da Natureza sao
representados por pessoas, comunidades, povos ou nacionalidades”?’.

Gudynas pondera que quando se fala sobre “um ‘direito’, fica implicito o
reconhecimento de um conjunto de valores basicos, compartilhados (ou aceitos) pela
maioria, ndo negociaveis, e que devem ser a base de uma legislagdo especifica que
permita sua aplicagdo™z28. Nessa esteira assevera o autor:

A Natureza deixa de ser objeto de direitos atribuidos pelos humanos
para ser ela mesma sujeito de direitos, e, portanto, admite-se que
possui valores intrinsecos. Rompe-se, dessa maneira, com o
antropocentrismo convencional, e a Natureza ou Pacha Mama nao
pode mais ser concebida unicamente em fungao de sua utilidade para
0 ser humano, como conjunto de bens e servigos como provavel valor
de uso ou de troca, tratados como uma extensao dos direitos de
propriedade ou como posses humanas — individuais ou coletivas.*?

Como assevera Cruz Rodriguez, “para Stutzin (1985: 113), isso significa a
presuncado ‘de que tudo o que existe na natureza ‘serve para algo’ no contexto da
‘empresa da vida’ e deve, por conseguinte, ser conservado tal como &74% (tradugao
nossa). Entretanto, ndo se defende uma visdo conservacionista radical, que

geralmente desconsidera os seres humanos como parte da Natureza.

426 CARVALHO, Flavia Alvim; OLIVEIRA, Vanessa Hasson de. Descolonizag&o das dguas: uma contribuigao
do novo constitucionalismo latino-americano. In: CARVALHO, Flavia Alvim de et al. Direitos da Natureza,
Ecologia Juridica Integral e Pensamento Decolonial. Sao Paulo: Editora Dialética, 2025. p. 113.

427 ACOSTA, op. cit., p. 131.

428 GUDYNAS, op. cit., p. 96.

429 Ipidem, p. 101.

4% CRUZ RODRIGUEZ, op. cit., p. 103.



96

Assim como os seres ndo humanos, a humanidade seguira interagindo com os
demais seres e ecossistemas, “respeitando seus ciclos vitais e sua capacidade de
resiliéncia™? (tradugao nossa). Quer diz, “estes direitos ndo defendem uma Natureza
intocada, que nos leve, por exemplo, a deixar de cultivar a terra, de pescar ou de criar
animais™s2,

De bem juridico a sujeito de direitos. “Seguindo a Stutzin (1985: 104), a
natureza é concebida como uma pessoa juridica especial, posto que ndo se trata de
uma ficgédo criada pelo sistema juridico, mas que tem uma existéncia concreta e dela
depende a vida no planeta™33 (traducédo nossa). Nesse sentido desenvolve o autor:

Portanto: [...] se trata de uma pessoa juridica de Direito Publico que
pode assemelhar-se a uma “Fundacéao para a Vida”, tendo sido criada
por si mesma (ou foi criada, se se quer, por um Criador) para fazer do
planeta terra a morada de um universo de seres viventes. (traducgao
nossa).4*

Outra discussao bastante comum quando se trata sobre a possibilidade de
reconhecimento dos Direitos da Natureza, refere-se ao exercicio de sua capacidade
juridica. Lourencgo, ao citar Christopher Stone, destaca “o fato de o sistema juridico ja
reconhecer direitos a entidades ndo humanas de forma bastante tranquila, tal como
ocorre no caso das pessoas juridicas, trusts, joint ventures, estados e até, na Common
Law, embarcagdes™3s.

Como ja acontece em outras ocasides no Direito, “a ideia é estabelecer a
possibilidade de tutores ou representantes legais suprirem essa deficiéncia no ambito
de uma legitimagéao ordinaria para a prépria natureza3s. Quer dizer, os proprios povos
indigenas e as comunidades tradicionais poderiam postular em juizo a defesa dos
Direitos da Natureza, além obviamente do Ministério Publico e outras entidades.
Assim observa Stone:

Nao é uma resposta razoavel dizer simplesmente que rios e florestas
ndo podem litigar em nome proprio pelo mero fato de ndo poderem
expressar sua vontade de uma maneira inteligivel para nés. Pessoas
juridicas também nao podem falar, nem mesmo estados, criangas,
enfermos e incapazes. Representantes legais, advogados legalmente

431 CRUZ RODRIGUEZ, op. cit., p. 103.

432 ACOSTA, op. cit., p. 131.

433 CRUZ RODRIGUEZ, op. cit., p. 102.

4% STUTZIN, Godofredo. Un imperativo ecoldgico: reconocer los derechos de la naturaleza. Ambiente y
Desarrollo, Santiago, Vol. 1, No. 1, 1984, pp. 97-114. Disponivel em: https://opsur.wordpress.com/wp-
content/uploads/2010/10/imperativo-ecologico.pdf Acesso em: nov. 2025. p. 105.

4% L OURENCO, op. cit., p. 393.

43 |pidem, p. 393.



97
constituidos, podem falar por eles tal como ocorre usualmente com
demandas provenientes de cidaddos comuns.*3

Gudynas, dando seguimento a uma discussao com varios aportes — entre eles,
“‘Low e Gleeson (1998), Baxter (2005) e Schlosberg (2009)"43¢ — distingue a justica
ambiental da ecoldgica, essa a ultima a partir dos Direitos da Natureza. Deve-se frisar
que aqui ndo se pode ficar na mera mudanga de nome, mas deve vir atrelada a uma
profunda transformacgéo de sua logica filosofico-juridica.

Na mesma esteira, para Cruz Rodriguez, “enquanto a justica ambiental trata de
proteger os direitos humanos frente aos danos ambientais que os afetem, a justiga
ecoldégica fundada nos direitos da natureza visa assegurar a sobrevivéncia das
espécies e seus ecossistemas”™. A indenizagao pecuniaria, por mais substancial que
seja, nunca sera suficiente para reparar os impactos ecossistémicos. Por isso, mudar
essa mentalidade é fundamental. Do contrario, permanecera subjacente a ideia de
que a Natureza possui um preco e estara sempre a disposigao do capitalismo.

Segundo Gudynas, “a ideia de justica ecolégica ndo se opde a de justica
ambiental, mas se complementa, incluindo-a para ir além dela™4. A primeira deve se
preocupar em restaurar a Natureza, ao passo que a segunda busca as compensacdes
econdmicas. Vale acrescentar que “a justica plena é possivel caso seja alcangada nos
campos social e ambiental”’. De outra feita, “a justica ecoldgica nao é contraria a uma
justica entre os humanos; é na verdade, um ingrediente necessario para ela”'.

Nao se desconhece ainda que alguns autores entendem que “os direitos da
natureza supdem um pacto de convivéncia que nao apenas compreende os membros
humanos dessa comunidade, como também um contrato entre estes e o meio
ambiente (RAMIREZ, 2010: 62)+2 (traducdo nossa). Apesar disso, ndo se adota tal
posicdo neste trabalho — qual seja, de um novo contrato social ou de um contrato
natural —, uma vez que parece ainda por demais antropocentrada.

Quer dizer, mais do que uma relacado contratual, ha uma relagao existencial
entre 0s seres e 0s ecossistemas que integram a comunidade planetaria. Ha inclusive
uma relagao espiritual para os povos indigenas. “O que para os brancos é praga, para

nds € o espirito dono” e “toda vida é vida, e tudo tem seu dono”, ensina Oreme lkpeng.

47 LOURENCO, op. cit., p. 393.

4% GUDYNAS, op. cit., p. 194.

43 CRUZ RODRIGUEZ, op. cit., p. 104.
440 GUDYNAS, op. cit., p. 195.

441 Ibidem, p. 204.

442 CRUZ RODRIGUEZ, op. cit., p. 104.



98

“A gente nasce, vive, envelhece e morre”, assim como “a arvore também nasce, da
fruta, envelhece e morre™43. Nesse sentido compreendem os Ikpeng:

Enquanto os ndo indigenas precisam de calendario para marcar a
colheita, a natureza fala conosco, ela da sinais. Ela esta falando a todo
momento, mas s6 quem esta preparado consegue ouvir. Quando me
perguntam “Como € estar preparado para ouvir a voz da natureza?”,
respondo que, “se esperar que a natureza fale bom-dia ou boa-noite,
nao vai ouvir nunca”, mas a floracéo de ipé indica a chegada de chuva,
que para nos é época de queimar roga, e as borboletas amarelas
voando s&o sinal de que chegou o fim da chuva e de que vai secar.*#

Tais elaboragdes tedricas rompem, como ja foi reiterado neste trabalho, com o
paradigma antropocéntrico. Antes de se aprofundar sobre os novos paradigmas em
disputa, cabe fazer um rapido esclarecimento sobre a propria no¢gdo de paradigma
cientifico. Isso com a ressalva de que para alguns juristas, no Direito, diferentemente
das ciéncias naturais e matematicas, poderia acontecer a convivéncia entre
paradigmas distintos#4s,

De acordo com Giovani Orso Borile, “paradigmas consistem em parametros e
representacdes universalmente reconhecidas que permitem interpretacées de mundo,
modelos que fornecem problemas e solu¢des modelares para uma comunidade
cientifica™4¢. Borile se baseia na proposta de Thomas S. Kuhn para estabelecer as
fases do processo cientifico, suas anomalias, crises e revolucdes. Nesse sentido, vale
conferir:

Podemos ressaltar que ele orienta o encaminhamento da ciéncia
normal, isto é, tendo sido estabelecido, passa a ser a norma para o
trabalho naquela ciéncia; seus praticantes tomam-na como verdadeira
e procuram embasar seus trabalhos no paradigma. Substitui os
paradigmas anteriores, pois, sendo um conjunto de conceitos
fundamentais, ndo sobrevive ao lado de outro conjunto de conceitos
fundamentais da mesma ciéncia; o paradigma anterior é
necessariamente substituido no surgimento de outro. Além disso,
resolve, ao substituir um paradigma anterior, grande parte das
anomalias entao existentes: um paradigma comeca a morrer a medida
que vao surgindo anomalias ou situagées em que ele ndo consegue
explicar um fato ou um comportamento; o novo paradigma vem para
substituir o anterior e resolver uma grande parte das anomalias
existentes. Elimina, ainda, entre os praticantes da ciéncia, as crises
decorrentes do surgimento de anomalias, pois o surgimento delas vem
acompanhado de um periodo de crises na qual formam-se grupos que
disputam entre si a prevaléncia de ideias novas ou revolucionarias;

443 IKPENG, Oreme. Aqueles que andam juntos. /n: CARNEVALLI, Felipe (org.). et al. Terra: antologia afro-
indigena. Sao Paulo: Ubu Editora, 2023. p. 280.

444 Ibidem, p. 281.

445 Cf. BORILE, Giovani Orso. Introducéo a Justica Ecolégica. Sdo Paulo: Editora Max Limonad, 2022. p.
61-62.

448 Ibidem, p. 61-62.



99

quando uma destas ideias se torna um paradigma ha um retorno a
situagdo normal. Também apresenta-se hegemonico: a caracteristica
fundamental do paradigma é que ele se impde e domina todo o grupo
de praticantes daquela ciéncia [...].44"

Alguns defendem um biocentrismo que tenha como enfoque toda forma de vida.
Trata-se de “um movimento de expansdao da comunidade moral para além da
humanidade”. De acordo com Lourenco, “Albert Schweitzer (1875-1965), ganhador do
Prémio Nobel da Paz, foi um dos precursores dessa ampliacdo biocéntrica dos
horizontes morais”+¢. Schweitzer buscou reaproximar Natureza e Etica com sua teoria
da “reveréncia pela vida”: “sou vida que quer viver, no meio da vida que quer viver’
(Schweitzer, 1990, p. 130)"449,

As trés principais correntes sdo a igualitaria, a ndo igualitaria e a animalista ou
mitigada. Um dos principais expoentes da primeira posi¢ao foi Paul Taylor, que
defendia uma atitude de respeito pela natureza*°. Na segunda corrente, ha tedricos —
entre eles, Gary Varner, James Rachels, Robin Attfield, David Schmidtz, Peter French
— “que projetam valores proprios com graus distintos a depender da riqueza e
complexidade de cada organismo vivo (quanto maior a complexidade, maior o valor
atribuido)”1.

E, por fim, a terceira corrente reconhece que “também os animais, ou ao menos
algumas espécies de animais, seriam sujeitos morais™52 — dentre os autores pode-se
citar Mary Midgley, Tom Regan, Tim Ingold, Peter Singer e Martha Nussbaum, apenas
para ficar em alguns. Essa perspectiva permitiu concluir, como ja foi tratado no
capitulo anterior, que existem distintos tipos de inteligéncia.

Para reiterar e aprofundar essa concepc¢ao animalista, vale trazer a “Declaragdo
de Cambridge sobre Consciéncia Animal, coordenada por Philip Low, publicada em 7
de julho de 2012"4s3;

A auséncia de um neocortex ndo parece impedir que um organismo
experimente estados afetivos. Evidéncias convergentes indicam que
animais nao humanos tém os substratos neuroanatémicos,
neuroquimicos e neurofisiolégicos de estados de consciéncia

447 EUGENIO, Marconi; FRANCA, Ricardo Orlandi; PEREZ, Rui Campos. Ciéncia da Informacéo sob a ética
paradigmatica de Thomas Kuhn: elementos de reflexdo. Perspectivas em Ciéncia da Informacéo, Belo
Horizonte, jan.-jun. 1996, v. 1, n. 1, p. 27-39. Disponivel em: https://periodicos.ufmg.br/index.php/pci/
article/view/22307 Acesso em: nov. 2025. p. 31.

448 | OURENCO, op. cit., p. 76.

449 Ibidem, p. 77.

480 Cf. Ibid., p. 81.

41 pid., p. 104.

2 Ipjd., p. 111.

483 Ibid., p. 119.



100

juntamente com a capacidade de exibir comportamentos intencionais.
Consequentemente, o peso das evidéncias indica que os humanos
nao sao os Unicos a possuir os substratos neuroldgicos que geram a
consciéncia. Animais ndo humanos, incluindo todos os mamiferos e
as aves, e muitas outras criaturas, incluindo polvos, também possuem
esses substratos neuroldgicos.*5

De outro modo, para Cruz Rodriguez ao “abragar uma perspectiva biocéntrica”,
“0 objetivo € proteger a vida mesma mais que uma espécie em particular’s. Diferente,
pois, do Direito Ambiental, centrado no ser humano. Entre os expoentes do paradigma
biocéntrico esta o bidlogo e antropdlogo uruguaio Gudynas, que pontua que “quando
se afirma que a Natureza tem direitos que |lhes sédo proprios e independentes das
valoracdes humanas, expressa-se uma postura biocéntrica™s.

Paul Taylor indica quatros pontos em sua visdo biocentrista: primeiro, a
existéncia de uma Comunidade de Vida da Terra formada por humanos e nao
humanos; segundo, referida comunidade integra um sistema interdependente;
terceiro, todos os seres vivos sao centros teleoldgicos de vida; e, por ultimo, os seres
humanos n&o sao superiores aos demais seres*’. Por sua vez ensina Lourencgo sobre
o referido paradigma:

Tal como o proprio nome indica, a principal postulagao proveniente do
biocentrismo é a de que todos os organismos vivos possuem valor
intrinseco, sdo fins em si mesmos. Nao somente seres humanos, mas
todos os seres vivos, animais, vegetais e até mesmo micro-
organismos, pelo mero fato de serem vivos (o critério fundamental é a
esséncia biolégica), possuiriam um interesse fundamental em realizar
suas potencialidades bioldgicas. Seriam centros teleoldgicos de vida:
“por exemplo, danificar uma planta, ou agir contra seus interesses, &
agir no sentido de impedir seu florescimento ou frustrar suas
finalidades bioldgicas préprias (Elliot, 1995, p. 10)”.458

Evidentemente existem uma gama de tedricos que apresentam posi¢cdes com
matizes variadas, diante de questdes complexas e fascinantes*® que, contudo, nao
poderdo ser abordadas aqui. Em resumo, “a dificuldade primeira do biocentrismo
consiste em justificar a escolha pela vida, em sentido meramente biolégico, como um

critério valido e legitimo para a considerabilidade moral4eo,

4% | OURENCO, op. cit., p. 119.

4% CRUZ RODRIGUEZ, op. cit., p. 102.
4% GUDYNAS, op. cit., p. 101.

457 Cf. LOURENGO, op. cit., p. 89-90.
458 Ibidem, p. 75.

489 Cf. Ibid., p. 75 ss.

460 Ipid., p. 109.



101

No mais, segundo Birnbacher citado por Lourengo, “por que a beleza, ou a
totalidade, a simetria, ou a complexidade organizacional seria relevante para seres
Vivos e ndo para entes inanimados?’ (Birnbacher, 1987, p. 65, citado por Naconecy,
2003, p. 104)™s1, Por isso, existem alguns que adotam uma posi¢ao ecocéntrica, para
tentar, assim, explicitar a complexidade das relagdes entre o ser humano e o mundo
natural, incluindo ai os seres ndo vivos, tais como 0s minerais.

Uma das figuras de destaque e pioneiras sera o filosofo estadunidense Aldo
Leopold com a sua obra classica sobre a ética da terra, publicada em 1949. “Tornou-
se um auténtico marco para a construgdo de um novo paradigma relacional entre o
homem e o mundo natural, baseado no valor moral de entidades de cunho holistico
(marcando o nascimento do ecocentrismo)™s2. O autor “quando menciona a ética da
terra, ndo restringe suas consideragbes ao solo, mas inclui os demais elementos
naturais, como as aguas, os vegetais e os animais”. Sua teoria era, “na verdade, a
ética aplicavel a comunidade biotica™es.

Pode-se citar ainda os rios, as montanhas, as florestas, entre outros entes.
Segundo essa perspectiva, postula-se, inclusive, o reconhecimento da “dignidade
planetaria™s4. Nestes termos esclarece Lourencgo sobre o paradigma ecocéntrico:

O ecocentrismo recusa a logica extensionista baseada no
individualismo moral, advogando a tese de que tanto as visdes
homocentradas quanto as provenientes do biocentrismo seriam
insuficientes para explicar a relagdo homem-mundo natural. O pano
de fundo das teorias ecocéntricas é o holismo, que torna alvo da
atencado moral ndo os individuos, mas os entes naturais coletivos, tais
como ecossistemas, processos, espécies, sistemas naturais e a
propria Terra ou o Universo como um todo.465

Entre as criticas a essa posicdo, Lourenco afirma que “embora
quantitativamente o numero e destinatarios de ‘direitos’ possa eventualmente ser
maior no ambito do discurso dos direitos da natureza, qualitativamente a sua protecao
€ bem menos incisiva quando comparada com outras correntes da ética ambiental”es.
Essa é uma critica que se espera que ao longo deste trabalho se comprove

absolutamente relativa e injusta.

461 LOURENCO, op. cit., p. 110.
462 Ipid., p. 164.

483 Ipid., p. 164.

464 OLIVEIRA, op. cit., p. 172.
465 | OURENCO, op. cit., p. 163.
%8 |hidem, p. 387.



102

Lourengo entende ainda que Acosta e Gudynas ndo compreenderam
corretamente o paradigma ecocéntrico. E no mesmo arco se poderia acrescentar Cruz
Rodriguez. Isso porque “a assung¢ao de que a natureza como um todo possa ser titular
de direitos esta muito mais proxima, por certo, de uma posigao ecocentrada, holista™.
Apesar disso os trés se definem biocentristas, mas de fato com um acento para o
conjunto da vida. Acosta vai dizer que o Direto da Natureza “se volta aos
ecossistemas, as coletividades, ndo aos individuos™s8. “O ecologista uruguaio também
demonstra a mesma confusdo conceitual de Acosta ao colocar a ecologia profunda
como representativa da corrente biocéntrica™e, acrescenta o autor.

Também Souza de Oliveira diz que “a leitura do texto constitucional equatoriano
nao deixa duvida quanto a filiacdo ao ecocentrismo”, uma vez que “em nenhuma
passagem assenta que individuos ndo humanos s&o sujeitos de direito”°. Para
corroborar o equivoco de Acosta, Lourengo cita um dos seus discursos na Assembleia
Constituinte do Equador. Vale transcrever:

Qualquer sistema legal sensivel aos desastres ambientais que hoje
em dia conhecemos, e ao conhecimento cientifico moderno — ou aos
conhecimentos antigos das cultural originarias — sobre como funciona
0 universo, teria que proibir os humanos de levar a extingdo outras
espécies ou destruir intencionalmente o funcionamento dos
ecossistemas naturais. Como declara a famosa ética da terra de Aldo
Leopold, “uma coisa é certa quando tende a preservar a integridade,
a estabilidade e a beleza da comunidade biética. E errada quando
tende ao contrario” (Acosta, 2010).471

Vale recordar, como ja foi mencionado no capitulo inicial, que o presente
trabalho adota a posicdo ecocéntrica, nos termos claramente explicitados por
Lourenco. Ainda que ndo coincida exatamente a corrente ético-filoséfica, parece,
todavia, a posicédo mais proxima das cosmovisdes indigenas. Ademais, como vem se
demonstrando com os excertos de narrativas tradicionais, para as comunidades
originarias as montanhas, o0s rios e outros ecossistemas sdo seres respeitados e
reverenciados — com forte enfoque nas coletividades —, assim como as plantas e os

animais.

47 LOURENCO, op. cit., p. 387.

468 ACOSTA, op. cit., p. 131.

489 | OURENCO, op. cit., p. 388.

470 SOUZA DE OLIVEIRA, Fabio Corréa. Direitos da natureza e direito dos animais: um enquadramento.
Revista do Instituto do Direito Brasileiro, Lisboa, 2013, v. 10, p. 11325-11370. Disponivel em:
https://www.cidp.pt/revistas/ridb/2013/10/2013_10_11325_11370.pdf Acesso em: nov. 2025. p. 11339-
11340.

471 ACOSTA apud LOURENCO, op. cit., p. 387.



103

Deve-se fazer uma ressalva que — apesar de nao ser o fim dessa pesquisa o
aprofundamento das éticas ecoldégicas que fundamentam os paradigmas, com suas
diferencia¢des préprias — ndo se vislumbra uma irreconciliavel oposigdo entre as
perspectivas biocéntricas e ecocéntricas. Ou seja, considera-se aqui que essa ultima
seria mais ampla e inclusiva que a primeira. Mas isso nao significaria uma necessaria
negacao das individualidades dos demais seres, como as plantas e os animais.
Haveria sim um critério orientador, as coletividades afetadas.

Evidentemente, parece haver uma distancia maior em relagdo ao biocentrismo
animalista. Isso na medida em que sua consequéncia extrema — em que pese também
haja variagdes dependendo dos autores — resulte no interdito de utilizagdo dos animais
para alimentagéo, o que seria inconcebivel para muitas comunidades originarias.

Sem rejeitar a importancia do vegetarianismo e inspirando-se em inumeras
culturas indigenas, acredita-se que as interagbes equilibradas com tais seres —
alimentares, mas nao s6 — sao possiveis e fazem parte da histéria da humanidade,
nao podendo ser simplesmente proibidas. Interagdées que, diga-se de passagem, em
nada se assemelham ao utilitarismo cruel, nem a destruicdo massiva de espécies.

Cabe ainda registrar que existem outras concepg¢oes, tais como a de Oliveira,
que se filia ao paradigma policéntrico. Trata-se de um “sistema autopoiético da
comunidade planetaria, formado pelos diversos subsistemas de ordem natural e
social™72, De outro modo, “o sistema esta inserido em outros e é aberto com o meio
ambiente que o cerca, de forma que sao varios os centros da vida’+3. Uma posigao
“‘justificada na conformacao sistémica da vida da Terra e na Terra e dos sistemas
sociais que regulam a vida social da coletividade humana; todas estas dimensdes,
dotadas de absoluta diversidade em cada uma de suas varias formas”+.

Enfrentada a questdo dos paradigmas, importante seguir tragando as formas
de uma nascente Teoria Geral dos Direitos da Natureza. Relevante destacar que
esses seriam o ramo, sob o qual se albergariam outros sub-ramos, tais como os
Direitos dos Animais, entre outros. O autor espanhol Jorge Riechmann também possui

esse entendimento, qual seja, de que “os direitos dos animais podem ser interpretados

472 QLIVEIRA, op. cit., p. 179.
473 Ibidem, p. 180.
“74 Ibid., p. 179.



104

como um subconjunto dos direitos da Natureza”. Ou seja, conforme suas
especificidades se constitui um regime juridico proprio.

Acontece que se deve reconhecer que esse Ultimo ja possui mais
desenvolvimento no Brasil do que o ramo principal. Nao sé aqui, mas “historicamente,
a primeira ampliagéo, ou tentativa de ampliagao, se deu em relagdo aos animais”+,
segundo Lourengo. Muito provavelmente pelo nivel de interagao afetiva entre os seres
humanos e os animais ndo humanos.

Para Souza Filho, pode-se falar em “um direito geral, relativo ao equilibrio da
natureza e a preservagao da biodiversidade, mas devem também serem entendidas
suas divisdes internas, como o direito dos animais, o direito das plantas e o direito de
outros seres, como rios e montanhas”.4”7 Acontece que outros autores, como Fabio
Corréa Souza de Oliveira e Lourenco, entendem que os Direitos dos Animais implicam
uma concepgao mais radical de que os Direitos da Natureza:

[Direito dos animais] ndo emprega a expressao “direito” no mesmo
sentido de Arne Naess, Acosta ou Gudynas. Dizer que os animais tém
direito a vida importa dizer que os seres humanos nao podem mata-
los (obrigacdo negativa) a nao ser legitima defesa ou estado de
necessidade, além de poderem ter para com eles deveres de agir
(obrigacao positiva). Dai porque o Direito dos Animais nao vai afirmar
que as plantas tém direito a vida, vez que comer uma alface ou uma
cenoura nao é o mesmo que comer um coelho ou um pato. Assim, a
vida animal é superior (e ndo igual) a vida vegetal, razdo pela qual
deve-se comer vegetais e ndo animais. [...] A preocupagéao de Alberto
Acosta é com o bem-estar dos animais, condena a crueldade, os maus
tratos, a experimentacéo cruel com animais, a utilizagao agressiva de
hormonios, la existéncia de mataderos en condiciones deplorables [a
existéncia de matadouros em condi¢cdes deploraveis] ou as touradas.
No mesmo sentido, Gudynas propode outra pecudria. Traduzindo: el
respeto al valor intrinseco de todo ser vivente [0 respeito ao valor
intrinseco de todo ser vivo] se traduz em bem-estarismo, 0 que esta
muito aquém de plataforma do Direito dos Animais. Repita-se: a vaca
nao tem direito a vida diante da vontade humana de comé-la. O valor
intrinseco da vaca a protege apenas de maus-tratos. [...] Os autores
em referéncia estdo indubitavelmente a defender, em nome dos
direitos da natureza, a chamada pecuaria sustentavel (carne organica,
boi verde) ou a pesca sustentavel. A fundamentacéo ndo é animalista
e sim ambientalista. E possivel afirmar que a concepgéo de valor
intrinseco no campo dos Direitos dos Animais € bem mais robusta do

475 GUDYNAS, op. cit., p. 197.

47 LOURENCO, op. cit., p. 111.

477 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Direitos da Natureza. In: CRUZ, Valter do Carmo (org.) et. al.
Dicionario de ecologia politica. Rio de Janeiro: Consequéncia Editora, 2024. p. 616.



105
gue na nogao que a mesma expressao enverga na dimensao filosofica
que embala os direitos da natureza.*™®

Como se denota do trecho acima, os Direitos da Natureza n&o estéo isentos de
criticas. Lourenco, por exemplo, corrobora tais apontamentos por entender que o
Direito da Natureza continua mantendo “uma posi¢gao homocentrada, apenas, talvez,
com uma roupagem mais light ou branda™. Quer dizer, o autor problematiza a
aparente falta de critérios objetivos para dirimir os conflitos de interesses,
especialmente quanto ao valor inerente e a instrumentalizagcdo de alguns seres nao
humanos#e.

Retomando a discussao das subdivisbes do Direito da Natureza, se poderia
falar inclusive em Direito dos Rios e Direito das Plantas. Relativamente ao primeiro,
‘esses que ‘sempre foram para os seres humanos continuacdo de si mesmos’, a
Declaragao Universal dos Direitos dos Rios reconheceu que: 0s rios sdo essenciais
para toda vida™g8!. Quanto ao segundo, por enquanto, “mesmo quando se fala em
produgdo menos agressiva, com menos agrotdxico, a perspectiva € de direitos
humanos a alimentacdo, e ndo a de um eventual sofrimento das plantas, assunto que
nunca se discute™s2,

Por isso, € fundamental elencar quais sao os eixos orientadores que dao
sentido ao reconhecimento da Natureza como sujeito de direitos. Nesta esteira
ensinam Johny F. Giffoni, Manuel S. M. de Almeida, Mariza Rios e Vanessa H. de
Oliveira:

A formulacdo de uma teoria geral que pretende a construcdo dos
Direitos da Natureza parte da descri¢gao de principios que se fundam
na propria dindmica da Natureza e se legitimam na conformagéao
natural do sistema da Vida. Para além do comportamento
ecossistémico, considera o sistema menor da vida social humana que
inclui o elemento da interculturalidade e da territorialidade.*83

De acordo com Moraes, o Direito da Natureza esta baseado numa “percepcéo

plural, multirrelacional e simbdtica da vida, apoiado nos principios de comunidade e

478 SOUZA DE OLIVEIRA, Fabio Corréa. Direitos da natureza e direito dos animais: um enquadramento.
Revista do Instituto do Direito Brasileiro, Lisboa, 2013, v. 10, p. 11325-11370. Disponivel em:
https://www.cidp.pt/revistas/ridb/2013/10/2013_10_11325_11370.pdf Acesso em: nov. 2025. p. 11356-
11359.

479 LOURENCO, op. cit., p. 396.

480 Ipidem, p. 401.

481 CARVALHO e OLIVEIRA, op. cit., p. 113.

482 SOUZA FILHO, op. cit., p. 617.

483 GIFFONI, ALMEIDA, RIOS e OLIVEIRA, op. cit., p. 22.



106

de complementariedade de opostos, integrados pela consciéncia da Vida — uma
estética holonistica, pode ser a chave para saida™# da grave crise socioambiental.

A jurista reafirma a existéncia de uma “conexdo simbiodtica entre os seres
humanos e a Natureza, constituindo a Harmonia com a Natureza”, também
denominada por Moraes de Consciéncia Pachamama, “um ‘patriménio antigo da
Humanidade’, conforme se consignou, em 2010, no primeiro relatério HwN das
Nacdes Unidas™ss,

Dentre os principais principios que informam a Teoria Geral dos Direitos da
Natureza pode-se elencar, de forma ndo exaustiva, o da Harmonia com a Natureza,
da Interdependéncia, da Reciprocidade, da Complementariedade e do Fazer
Comunitario. Neste sentido vale conferir:

A jurisprudéncia da natureza pode ser identificada internacionalmente
com o aumento da cidadania ambiental e cosmoldgica holistica
integradora de ecossistemas. Trata-se de uma virada na chave de
interpretacao do direito como pratica social e, portanto, capaz de
responder e assegurar a dignidade dos componentes que formam a
complexidade da vida e existéncia do ser humano na terra. A
epistemologia desse ramo do direito propde uma metodologia propria
e um objeto juridico autbnomo por se tratar de um fenémeno
identificado com principios gerais e teleoldgicos presentes nos
diversos sistemas juridicos no mundo contemporaneo, pelos paises
ou nas comunidades tradicionais.*8¢

Para Acosta, impossivel falar dos Direitos da Natureza sem falar do Bem Viver
e vice-versa. Sao concepgoes interdependentes e que devem ser interpretadas
conjuntamente. “O Bem-viver ndo instrumentaliza a natureza, pelo contrario, inter-
relaciona os seres humanos com a biosfera, criando uma solidariedade vinculante
entre pessoa-sociedade-natureza™s’. Assim complementa Moraes, citando Javier
Medida: “a civilizagdo amerindia é a que, diante da dualidade, opera através de um
sistema logico que funciona sob o principio da complementariedade de opostos e

terceiro incluido™es,

484 MORAES, Germana de Oliveira. Harmonia com a Natureza e Direitos de Pachamama. Fortaleza:
Edigbes UFC, 2018. p. 50.

48 Ipidem, p. 51.

48 GIFFONI, ALMEIDA, RIOS e OLIVEIRA, op. cit., p. 25.

487 BRANDAO, op. cit., p. 154.

48 MORAES, op. cit., p. 45.



107

De acordo com Pablo Davalos, “o Bem Viver expressa uma relagao diferente
entre os seres humanos e com seu entorno social e natural™® (tradug¢ao nossa). Mais
a frente o tema sera melhor enfrentado, com suas nuances e complexidades. Nesse
sentido assevera Acosta:

Com sua proposta de harmonia com a Natureza, reciprocidade,
relacionalidade, complementariedade e solidariedade entre individuos
e comunidades, com sua oposicdo ao conceito de acumulagao
perpétua, com seu regresso a valores de uso, o Bem Viver, uma ideia
em construcdo, livres de preconceitos, abre as portas para as
formulagdes de visdes alternativas de vida.+%0

O primeiro e principal principio € o da Harmonia com a Natureza. Borile ao citar
Ramiro Santamaria diz que se deve “considerar a ampla estrutura terraquea como um
sistema vivo onde precisamos estabelecer certa harmonia interna e externa”#!.
Refere-se a uma inter-relagdo equilibrada, plenamente em comunh&o e sem grandes
interferéncias destrutivas nos ciclos naturais.

Ou seja, para Atawallpa Oviedo Freire “o assunto central da vida é a
consciéncia, entre uma consciéncia pesada e uma consciéncia leve, entre uma
consciéncia materialista e uma consciéncia vital, entre uma consciéncia reducionista
e uma relacional™ (tradugao nossa). Trata-se de uma “consciéncia, ima e amalgama
entre os seres e fator de integragao entre seus saberes, consciéncia que emerge das
forcas naturais da Madre Terra, pulsdo da Vida mesma”,

Uma relacdo harmoniosa que traz mutuos beneficios, para humanos e nao
humanos. Segundo “Fernando Huanacuni, historiador aymara, existiriam duas forgas,
a cosmica que vem do céu (Pachakama) e a forga telurica, proveniente da Terra
(Pachamama), cuja convergéncia no processo da vida gera toda a forma de
existéncia™o,

Conforme aponta Braga, “numerosos povos e suas tecnologias terrestres,
tradicionais e reemergentes, produzem mundos segundo modos de habitar

sintonizados com a processualidade inerente a terra”e. “Quando reflorestamos” — o

489 DAVALOS, Pablo. Reflexiones sobre el Sumak Kawsay (el buen vivir) y las teorias del desarrollo. América
Latina em Movimiento, ago. 2008. Disponivel em: https://red.pucp.edu.pe/ridei/wp-
content/uploads/biblioteca/100602.pdf Acesso em: nov. 2025. p. 4.

40 ACOSTA, op. cit., p. 33.

41 BORILE, op. cit., p. 99.

42 FREIRE, Atawallpa Oviedo. Buen Vivir VS. Sumak kawsay Reforma capitalista y revolucién
alternativa. Buenos Aires: Ed. Ciccus, 2013. p. 73.

4% MORAES, op. cit., p. 48.

4% Ipidem, p. 51.

495 BRAGA, op. cit., p. 31.



108

povo Ikpeng —, “temos que dar condigbes para que a vida prospere naquele lugar,

plantar sementes que vao atrair passarinhos, morcegos, formigas — e eles fardo a

parte deles”. “A floresta & dinamica”, pontua Oreme lkpeng. E “os animais participam
também” 4%,

Para as culturas originarias andinas, a Harmonia com a Natureza acontece
segundo a “realizagdo concomitante dessas vivéncias conjugadas de ayni
(complementariedade) e de ayllu (comunidade), ponte para a Vida em Plenitude, para
a comunh&o com a Totalidade™9’. A propdsito, vale aprofundar como interagem as
comunidades indigenas com os demais seres:

As podas sazonais e as capinas seletivas, realizadas a partir de
conhecimentos ancestrais e da observacéo atenta dos ciclos vitais em
cada territorio, envolvem “pdr pro chao” individuos vegetais,
geralmente com o uso de serra ou facao, formando pequenas clareiras
de onde se insurgirdo vigorosas plantulas alimenticias, cada qual com
sua egrégora especifica de organismos associados. Quando
oportunas, essas interven¢des usam a sucessao ecoldgica como forga
motriz para ciclar e incrementar nutrientes organicos e inorganicos,
fornecendo suficiente cobertura morta, isto é, matéria orgénica
abundante, para cobrir 0 solo e protegé-lo da compactacdo, da
desagregacgao e da lixiviagdo ocasionadas pela chuva e pelos raios
solares. A informacdo de crescimento gerada pelas podas é
transmitida por meio da biocenose [a¢ao reciproca entre solo-planta-
microvida] associada a zona de raizes, permitindo que vinguem
espécies ainda mais complexas e exigentes em relagéo a fertilidade
do solo. Todos esses artificios tém como efeito a regeneragédo de
terras, dguas e ares; o enriquecimento de ciclos genéticos e a
fertilidade do solo; a soberania alimentar e a seguranga nutricional de
quem nele vive.*98

Uma harmonia que ocorre em virtude do principio da Interdependéncia. Mas
que esta em perigo, segundo Popygua. Pois “sdo os proprios seres da Terra,
ambiciosos que ndao pensam nas consequéncias, quem o destruira [mundo]”’. Continua
o sabio Guarani, “n6s, Mbya, sabemos que é preciso buscar a forga espiritual para
manter o equilibrio da natureza”.

Assim, “ha uma interdependéncia visceral no sistema maior da Vida, a
‘Pachamama’, que se desdobra desde as relagdes microscoépicas entre si e destas

LIS

com os demais seres da teia”®. Ora, “0 que é fraco morre, o0 que é forte cresce” “e 0

4% [KPENG, op. cit., p. 280-281.

47 MORAES, op. cit., p. 52.

4% BRAGA, op. cit., p. 24-25.

499 POPYGUA, op. cit., p. 39.

500 GIFFONI, ALMEIDA, RIOS e OLIVEIRA, op. cit., p. 23.



109

que morre vira adubo para outros”, relata uma lideranga lkpeng sobre o ciclo da
vida.

Como descobriu Descola, pela convivéncia e pelo estudo — viveu algum tempo
com os achuar na Amazdnia, na fronteira do Equador com o Peru —, “os achuar e os
cris®2, ndo veem seu meio ambiente como algo exterior a eles proprios”s3. Assim

desenvolve o antropdlogo:

[...] é preciso reconhecer que, ao manter relacbes de cumplicidade e
de interdependéncia com os habitantes ndo humanos do mundo,
diversas civilizagbes que por muito tempo chamamos de “primitivas”
(o termo n&o é muito correto) souberam evitar essa pilhagem
inconsequente do planeta a que os ocidentais se entregaram a partir
do século XIX. [...] Elas jamais imaginaram que as fronteiras da
humanidade coincidissem com os limites da espécie humana e, a
exemplo dos achuar e dos cri, ndo hesitam em convidar ao coracio de
sua vida social a mais modesta das plantas, o mais humilde dos
animais.>0

“‘Essa maneira de tratar plantas e animais como pessoas ou sujeitos ao inves
de objetos n&o é uma exclusividade dos indigenas da América”, destaca Descola. O
pesquisador relata o caso de um povo que vive “nos planaltos do Vietna central’sos,
os Reungao. Entre eles existe “um tipo de contrato bem especifico — krao com béa na
lingua reungao —, uma das muitas formas de alianga que os reungao podem
estabelecer com humanos ou com ndo humanos”s,

Vale trazer ainda mais um caso citado por Descola para ilustrar essa relacéo
harmoniosa mantida por inUmeros povos ao redor do mundo. Trata-se dos povos
originarios que habitam milenarmente a Australia, também conhecidos como
aborigenes. Formam culturas distintas, com suas linguas proprias, mas possuem
uma organizacado similar em “grupos totémicos, cujas regras de composi¢ao sao
idénticas em toda parte”. Ou seja, “um grupo totémico € um conjunto de homens,
mulheres, plantas e animais que [...] pertencem a uma mesma espécie”™, “por
possuirem, todos, as mesmas qualidades morais e fisicas”s%. Mais um exemplo, pois,
do sentido de pertenga profundo entre humanos e seres nao humanos.

Sem deixar de ter presente que as obras de Alexander von Humboldt “tiveram

501 IKPENG, op. cit., p. 281.

%02 povo indigena que vive no norte de Quebec, no Canada. Cf. DESCOLA, op. cit., p. 14.
503 DESCOLA, op. cit., p. 26.

504 Ihidem, p. 25.

505 Ibid., p. 16.

508 Jpid., p. 17-18.

507 Ibid., p. 18-19.

508 Jpid., p. 19.



110

repercussdes politicas e econdmicas muito profundas, mas também ambivalentes, e
atrairam fundamentalmente o interesse do incipiente capitalismo colonial’®®, ndo se
pode ignorar a sua importancia. Vale destacar a sua contribuigdo no entendimento
da Natureza, sendo que quando “descreveu a Terra como ‘um todo natural animado
e movido por forgas interiores”, no seu livro Cosmos, “antecipou em mais de 150
anos as ideias de Lovelock”". Nessa esteira pontua Wulf sobre o pesquisador
alemao:

O mais importante, contudo, € que Humboldt revolucionou a nossa
forma de ver o mundo natural. Ele descobriu conexdes e relagdes por
toda parte. Nada, nem mesmo o mais diminuto organismo, era visto
de forma independente ou separada. “Nessa grande cadeia de
causas e efeitos, nenhum fato pode ser considerado de forma
isolada”, escreveu Humboldt. Com essa arguta constatacao, ele
inventou a rede da vida, o conceito da natureza como a conhecemos
hoje. Quando a natureza é concebida como uma rede ou teia, sua
vulnerabilidade também se torna ébvia. Tudo esta interligado. Se um
fio é puxado, toda a trama da tapecaria pode acabar se
desmanchando.5'

No tocante ao principio da Reciprocidade ou da Relacionalidade, bastante
simbdlico e revelador que o pai do termo “ecologia” — cunhado em meados do século
XIX —, o naturalista alemao Ernst Haeckel, corroborou a intuicdo de Charles Darwin
“‘de que a maior contribuicdo de sua teoria nao tinha a ver com a explicagado do
desenvolvimento de cada espécie individual, e sim com as relagdes entre as
especies™?,

E, para tanto, a participagdo humana pode ser extremamente valiosa. Nao so
destruicdo ambiental produz o ser humano ocidental na sua “anti-relagdo” com a
Natureza. Uma afirmagédo quase inacreditavel em tempos de caos ecoldgico. Sao
constatagdes que pesquisas e “estudos arqueoldgicos apresentam”, além de serem
“‘um contra-argumento incontornavel as politicas de conservagéao que desconsideram
o valor ecolégico de métodos agricolas ditos tradicionais (Robinson et al, op. cit.,
2018)"s13,

Quer dizer, as comunidades indigenas foram fundamentais para “a expansao

da floresta ombréfila mista e das florestas de araucaria no sul do pais e nas terras

509 ACOSTA, op. cit., p. 107.
S1OWULF, op. cit., p. 32.

51 Ibidem, p. 28-29.

512 BRIDLE, op. cit., p. 25-26.
513 Ibidem, p. 40.



111

altas da Mantiqueira”4. Uma prova positiva das consequéncias que advém de uma
relagdo saudavel entre humanos e Natureza. Em outras palavras aponta Bridle:

No famoso paragrafo final de A origem das espécies, Darwin forneceu
uma protodescricdo da ecologia, falando da “margem de um rio,
confusamente recoberta” por plantas de varios tipos, passaros, insetos
e outras “formas construidas de maneira tao elaborada, tdo diferentes
entre si’, as quais foram produzidas pelas forcas complexas da
evolugdo, mas que dependem completamente umas das outras.5'>

“A historia da vida na Terra tem sido uma histéria das interagcdes entre as
coisas vivas e aquilo que as cerca’, escreveu Rachel Carson em Primavera
Silenciosa®'s. Ou seja, “o ser propriamente dito € relacional: uma questdo de inter-
relacbes™'7. Nessa esteira é importante frisar que tais relagbes conseguiram inclusive
atravessar a Modernidade e chegar aos atuais dias ndo so6 entre os povos originarios
e as comunidades tradicionais.

Um exemplo dessa realidade é€ o caso da Lagoa da Conceicdo, em
Florianopolis (Santa Catarina). Apos o reconhecimento dos Direitos da Natureza no
nivel municipal (2019), em 2021 um grupo da sociedade civil ajuizou uma agéao civil
publica para pedir a prote¢cao do ecossistema. Na ocasido, por meio de “dialogos com
a comunidade e com associagdes civis que atuam em defesa da Lagoa da
Conceicao”'® foram comprovados os lacos mantidos com aquele ente natural.

Vale destacar que, “a histéria e a relacdo das pessoas que moram no entorno
da Lagoa foram apresentadas por antropdlogos como uma relagédo de amizade”s?,
apontam Carvalho e Oliveira. Ou seja, mesmo as pessoas nao indigenas travam
relagdes outras com a Natureza que nao as de carater utilitario-capitalista. Assim
reforca Bridle:

Toda a vida e o ser dos humanos estao inextricavelmente enredados
e permeados por todas as outras coisas. Essa ampla comunidade
inclui cada habitante da biosfera: os animais, as plantas, os fungos, as
bactérias e os virus. Ela inclui os rios, os mares, os ventos, as pedras
€ as nuvens que nos nutrem, estremecem e encobrem. Essas forgas
animadas, essas companheiras na grande aventura do tempo e do
devir, ttm muito a nos ensinar e ja nos ensinaram muita coisa. Somos
0 que somos por causa delas, e nao podemos viver sem elas.520

514 BRIDLE, op. cit., p. 40.

515 Ibidem, p. 26.

518 Ibid., p. 31.

517 Ibid., p. 34.

518 CARVALHO e OLIVEIRA, op. cit., p. 117.
519 Ibidem, p. 117.

520 BRIDLE, op. cit., p. 33.



112

Outro caso que comprova que o interesse das pessoas em reconhecer a
Natureza como sujeito de direitos nao se circunscreve as comunidades originarias, €
o exemplo do Mar Menor. Em 30 de setembro de 2022 foi aprovado o reconhecimento
da personalidade juridica do Mar Menor e sua bacia. Trata-se de uma “legislagao [que]
€ inovadora na Espanha e pioneira na Europa®?! (tradu¢do nossa), atesta Rubén
Martinez Dalmau.

Como se ndo bastasse, “sua origem foi uma iniciativa legislativa popular que
seguiu os tramites previstos na Constituicdo espanhola e na normativa de
desenvolvimento, e que obteve amplos apoios na sua tramitagdo parlamentar até a
sua aprovagcao final’s22 (tradugcéo nossa).

E para que né&o exista duvida na interdependéncia entre seres humanos e néo
humanos, no preambulo de dita normativa se consigna que ha uma “crise
socioambiental, ecologica e humanitaria que vive o Mar Menor e os habitantes dos
municipios costeiros™2? (traducdo nossa). Diante disso, pode-se concluir que o
relacionamento mantido pelas pessoas com os multiplos entes naturais € muito mais
intenso e complexo do que comumente se admite.

Também “Lynn Margulis, a mais importante bidloga evolutiva do século XX,
dizia o seguinte a respeito de nosso emaranhamento com a vida ndo humana”s2:

N&o importa o quanto nossa propria espécie seja tema de nossas
preocupacodes, a vida é um sistema muito mais amplo. A vida é uma
interdependéncia incrivelmente completa de matéria e energia
envolvendo milhdes de espécies fora (e dentro) de nossa prépria pele.
Esses alienigenas terrenos sdo nossos parentes, nossos ancestrais,
e fazem parte de nds. Eles reciclam nossa matéria e nos trazem agua
e alimento. Sem “o outro”, ndo sobreviveremos.525

Os modos de se relacionar das comunidades originarias com os diversos seres
da Natureza nem sempre sao facilmente percebidos pelos ndo indigenas. “Na cultura
Ikpeng, nunca se pensou que seria necessario, um dia, plantar a floresta de volta”, diz
Oreme, sobre 0 seu povo que vive na regiao do Xingu. “Olhavamos o infinito-floresta

e falavamos: ‘Isto ndo vai acabar, nés somos a floresta, e a floresta somos nds. Se a

521 DALMAU, Rubén Martinez. La Naturaleza como sujeto de derechos y la personalidad juridica del Mar
Menor. In: CARVALHO, Flavia Alvim de et al. Direitos da Natureza, Ecologia Juridica Integral e
Pensamento Decolonial. Sdo Paulo: Editora Dialética, 2025. p. 142.

522 Ibidem, p. 143.

523 DALMAU, op. cit., p. 143.

524 BRIDLE, op. cit., p. 34.

525 Ibidem, p. 34.



113

floresta acabar, a gente acaba’’%. Por isso, eles resistem com um projeto de
reflorestamento, capitaneado pelas mulheres — chamadas de Yarang, formigas na
lingua materna.

Vale frisar que séculos de racismo cientifico impediram que as préprias ciéncias
biolégicas e antropoldgicas pudessem constatar as sofisticadas e complexas
interagcdes mantidas entre humanos e mais que humanos. Como testemunha Oreme
sobre as coletoras de seu povo, “apesar de nao falarem portugués e nédo estudarem,
as mulheres lkpeng s&o muito sabias: ndo precisam de calendario nem fazem
anotagdes™?. “Elas sdo cientistas que vao descobrindo e adaptando as coisas™, a
partir da sua valiosa experiéncia da observacédo da Natureza. “E essa ciéncia que as
coletoras respeitam™29,

Na mesma esteira desenvolve Braga sobre a relagao de reciprocidade mantida
pelos varios seres da biosfera:

A coivara é uma tecnologia de regeneracgao florestal que coordena as
atividades agricolas e os ciclos sazonais, os regimes de chuva, a
cobertura vegetal e a qualidade do solo, tradicionalmente envolvendo
derrubadas e queimadas periddicas, alternadas com pousios florestais
de longa duracao. Em relacao as florestas de araucaria, identificou-se
uma dependéncia do fogo pela espécie, que teria sido capaz de
regenerar suas populacdes apos perturbacdes em grande escala no
tecido florestal, possivelmente a partir dos pinhdes enterrados por
coletores itinerantes. O espalhamento antropogénico das florestas de
araucaria se deu pela interacdo biocultural com povos da familia
linguistica J&, que ocuparam o Planalto Meridional da Mata Atlantica
desde o inicio do Holoceno. Os pinhdes e suas diversas formas de
preparo também compdem as tradicdes culinarias, medicinais e
comunitarias dos povos Kaingang e Xokleng-Lakland (Eduardo Goes
Neves, “Castanha, pinhdo e pequi ou a alma antiga dos bosques do
Brasil”. In: Joana Cabral de Oliveira et al. (org.). Vozes vegetais:
diversidade, resisténcias e histérias da floresta. Sao Paulo: Ubu, 2020,
p. 118).5%

“De acordo com o intelectual indigena Atawallpa Oviedo (2012: 53), na tradi¢ao
andina n&o existe a ideia de coisas, objetos ou elementos inanimados, se considera
que tudo tem vida"s3' (tradugédo nossa). Uma vida que flui e estda em permanente
relagdo reciproca entre os varios seres. “Quando falamos sobre nosso mundo,

falamos de outros mundos”, conta Francy Baniwa.

526 IKPENG, op. cit., p. 286-287.

527 Ibidem, p. 279.

528 |pid., p. 280.

529 |bid., p. 280.

530 BRAGA, op. cit., p. 39.

531 CRUZ RODRIGUEZ, op. cit., p. 110.



114

Para a cosmologia Baniwa, “o universo é composto por multiplas camadas,
associadas a varias divindades, espiritos e ‘outras gentes’”?32. Quer dizer, “todas as
camadas estdo conectadas umas com as outras, delineando diferentes mundos
coexistentes, sobre os quais podemos pensar, de uma outra forma, que ‘universo’,
mais apropriadamente, € um multiverso”s. As trocas sao multidiversas.

Esse rico relacionar-se também € corroborado por Braga, que fala de
“cooperacoes interespécies, atualizando forcas que ainda podem ser exercidas”s. “O
processo da reciprocidade deriva [...] da ideia de valor e respeito”. Ora, “se a natureza
€ reciproca com o ser humano e vice-versa, € conveniente preservar essa interagao
por meio da nogao de direito”s. Nessa esteira desenvolve Braga:

Para além de métodos de estratificacdo, identificagdo, adubacéo,
capina seletiva, poda e outras formas de cuidado e manejo das
influéncias que definem a saude de um ecossistema, as decisdes que
atravessam essa politica de cultivo mais que humana sao feitas a partir
de um discernimento ecoetolégico, que se exerce na apuragao
cotidiana da reciprocidade entre componentes bidticos e abidticos.
Seu critério se orienta, a cada momento, na experiéncia de coproduzir
um habitar multiespécie, rumo ao florescimento de formas de existir.536

Por fim, o principio da Comunitariedade ou do Fazer Comunitario deriva dos
principios anteriores. Ou seja, o senso de coletividade deve estar no horizonte. Deve-
se buscar “responder a complexidade de uma vida que ja ndo € mais considerada em
sua individualidade ou coletividade humana apenas, mas em toda sua condigao
sistémica e interdependente de outras formas de vida”s.

Afinal, destaca Oliveira, “diante da evidéncia da interdependéncia entre todas
as coisas que em sua universalidade constituem a Terra, incluindo a propria Terra”s3,
pode-se falar em uma comunidade planetaria. Quer dizer, “viver propriamente nao
consiste simplesmente em viver, mas em conviver com todas as outras coisas
animadas e mesmo as supostamente inanimadas”s.

Para Oliveira, “a condicdo de membro de uma comunidade pressupde a
condicdo de perda da individualidade e paradoxalmente justifica a existéncia do

individuo, na medida em que este somente é se esta entre e com os outros

532 HIPAMAALHE e MATSAAPE, op. cit., p. 30.

533 Ibidem, 28.

534 BRAGA, op. cit., p. 28.

5% BORILE, op. cit., p. 101.

5% BRAGA, op. cit., p. 28.

537 OLIVEIRA, op. cit., p. 174.

538 |bidem, p. 170.

539 GIFFONI, ALMEIDA, RIOS e OLIVEIRA, op. cit., p. 23.



115

membros™4, A comunidade também significa a dependéncia dos outros. E na
Natureza nada existe isolado ou por si s6, autossuficiente, como acima se viu.

Quando se faz parte da mesma comunidade ha o cuidado e a preocupacéao
com a integridade de todos, inclusive quando alguém esta fragil e enfermo. “Nosso
sonho é recuperar esta terra”, contam Isael e Sueli. “A terra é viva, ela fala, nos olha
e grita, porque ela precisa ser curada, precisa de tratamento”!. Neste testemunho,
as liderancgas do povo Maxakali narram o processo de cura de um territorio:

Nés, a comunidade da Aldeia-Escola-Floresta, vamos curar a terra
para os yamiyxop, para as criangas, para o futuro. N6s nascemos
todos junto com a floresta, nascemos todos junto com a cacga. Esta
terra € nossa mae, porque ela alimenta todos nés, mas quando
chegamos aqui a terra estava muito seca, os galhos nao tinham folhas.
Pensamos que as arvores estavam todas secando. Agora estamos
organizando a terra para plantar mudas de arvores, de frutas [...].
Temos que curar a terra para a floresta e para as nascentes voltarem,
porque a mata faz a 4gua para nés bebermos. E também para termos
nossa comida tradicional de volta.>2

Por fim, cabe enfrentar algumas outras criticas ao reconhecimento da Natureza
como titular de direitos. Uma das objecdes refere-se ao fato de que os seres da
Natureza “ndo assumem deveres e nao podem ser titulares de direitos: ‘ndo existe
sujeito de direitos sem uma contrapartida de obrigagcées’ (CRESPO, 2009: 5)"s43
(tradugdo nossa). A tal alegacdo, Cruz Rodriguez contra-argumenta que a Natureza
cumpre com o seu “dever” ou contrapartida de manter as condigbes necessarias para
a vida.

Geralmente se coloca como obstaculo ainda uma suposta tensao entre os
Direitos Humanos e os Direitos da Natureza. Todavia, como vem se tentando apontar
desde o inicio neste trabalho, inexiste oposicao entre ambos. Ao contrario, verifica-se
uma conexao indissociavel entre eles. Afinal, se “esquece que os seres humanos sao
parte da natureza”. “E que, portanto, ndo ha contradicdo a priori entre os direitos
humanos e os da natureza”+ (tradugéo nossa).

Essa também é a posi¢cao de Acosta ao afirmar que “devemos aceitar que a
Humanidade nao esta fora da Natureza e que a Natureza tem limites biofisicos”?. De

540 OLIVEIRA, op. cit., p. 167.

541 MAXAKALLI, Isael; MAXAKALL, Sueli. Aldeia-Escola-Floresta. In: CARNEVALLI, Felipe (org.). et al. Terra:
antologia afro-indigena. Sao Paulo: Ubu Editora, 2023. p. 315.

542 Ibidem, p. 316.

548 CRUZ RODRIGUEZ, op. cit., p. 107.

544 Ibidem, p. 108.

545 ACOSTA, op. cit., p. 104.



116

modo diverso, “o ser humano se realiza em comunidade, com e em funcao de outros
seres humanos, como parte integrante da Natureza, assumindo que os seres
humanos somos Natureza, sem pretender domina-la™4. Por isso, garantir os Direitos
Humanos significa proteger os Direitos da Natureza.

Fabio Corréa Souza de Oliveira, estudioso dos Direitos dos Animais no Brasil,
assevera que “é mais palatavel para o gosto geral dizer que os Andes tém direito a
manutencio do seu ecossistema, da sua biodiversidade, do que dizer que os animais
tém direito a liberdade e por isto ndo podem ser trancafiados em gaiolas ou jaulas™s’.
“Mais facil aceitar que a Floresta Amazénica tem direito ao seu ciclo natural, ao seu
bioma, do que aceitar que os animais tém direito aos seus corpos”*, continua o
especialista.

Tais afirmagdes parecem soar redutoras demais. Ao reves, se poderia inverter
o0 argumento e dizer que a sociedade esta mais propensa a aceitar o reconhecimento
dos animais como sujeitos de direito do que biomas inteiros com milhares de espécies
da fauna e da flora. Ademais, o apelo oferecido pelo efeito dos animais de estimacéao
(pet) — cada vez mais antropomorfizados a partir dos estimulos de um mercado
altamente especializado e lucrativo — é incomparavel com a causa macro da Natureza.

Por outro lado, de nada adianta defender os direitos dos animais se os seus
ecossistemas estdo em grave perigo. Afinal, milhares de espécies perecerdo em
alguns anos, se esse cenario ndo for revertido. Inclusive os animais domesticados
serao afetados. No mais, aqui ndo se trata de disputar qual o ramo do Direito deve ser
primeiro reconhecido.

Cruz Rodriguez recorda que “os direitos da natureza nao contrariam a
existéncia dos direitos de espécies particulares, como os animais”* (tradugéo nossa).
Ao contrario, o avanco de qualquer um dos dois ira consequentemente fortalecer o
outro, por estarem profundamente conectados. Importante que ambos floresgam,
portanto.

Ha ainda uma ultima, mas nao menos importante, observagao a ser ponderada.
Deve-se envidar todos os esforcos para se romper, ndo sO com a Visao

antropocéntrica, mas também com uma perspectiva arrogantemente etnocéntrica, que

546 ACOSTA, op. cit., p. 104.

547 SOUZA DE OLIVEIRA, op. cit., p. 11364.
54 LOURENCGCO, op. cit., p. 403.

549 CRUZ RODRIGUEZ, op. cit., p. 108.



117

continua marginalizando os povos indigenas e seus conhecimentos milenares.
Deveria ser 6bvio que proteger os Andes € tao importante quanto proteger os animais
que vivem la.

Por milénios, as comunidades indigenas se relacionaram e continuam a se
relacionar harmonicamente com a Natureza, inclusive, com os animais. Isso nao
significa, entretanto, que sé haveria radicalidade e/ou seriedade em uma posi¢cao
totalmente proibitiva quanto a uma das categorias de seres que integram a biosfera —
no caso, 0s animais.

Entender que a aposta na perspectiva dos povos originarios significa uma
involugcédo ou sinal de atraso é perpetuar os estereoétipos racistas. Relativamente a
esse ponto, vale acrescentar o oportuno alerta de Acosta:

Quando se propode os Direitos da Natureza, nao se trata de renunciar
ao amplo e rico legado cientifico — nem muito menos a razao — para
refugiar-nos, em nossa angustia e perplexidade pelo rumo das coisas,
em misticismos antigos ou novos, ou em irracionalismos politicos:
recordemos que ainda existem nos Estados Unidos grandes grupos
criacionistas que renegam Darwin, como fizeram os bispos vitorianos
de seu tempo.550

Ha o argumento pragmatico de inefetividade diante da mudancga paradigmatica.
Afinal, se os direitos ambientais “sendo moderados tém muitas dificuldades para
serem cumpridos, tem sentido reconhecer a natureza como sujeito de direitos?”ss
(tradugao nossa). Assim, para Lourenco, o Direito da Natureza “nao funcionaria como
uma alavanca, mas como uma ancora, no que se refere ao efetivo rompimento do
antropocentrismo™ss2,

O autor questiona: “a natureza passou a ser encarada de forma diferente a
partir das previsbes normativas mencionadas?”s%. Ora, a partir desse raciocinio
poderiam ser formuladas outras perguntas semelhantes, tais como: com o
reconhecimento dos direitos trabalhistas acabou a exploragcao dos trabalhadores? E a
legislacao que penalizou a violéncia contra as mulheres fez realmente se extinguirem
esses crimes abusivos? Ou ainda, os direitos contra o racismo ou a discriminagao
contra os LGBTSs foram efetivos na diminuicdo das violagbes contra essas pessoas?

Nestes termos desenvolve Lourengo sobre a suposta inefetividade dos Direitos

da Natureza:

550 ACOSTA, op. cit., p. 104-105.

%1 CRUZ RODRIGUEZ, op. cit., p. 109.
%52 LOURENGCO, op. cit., p. 402.

%53 Ibidem, p. 401.



118

Tudo indica que a resposta é negativa. A natureza continua a receber
o0 mesmo tipo de tratamento e atencdo que, via de regra, ja recebia
anteriormente. [...] Em outras palavras, ha um descompasso
gigantesco entre a afirmacéo constitucional de uma cosmovisao que
pretensamente encampa a natureza como titular de direitos subjetivos,
ou seja, como um auténtico sujeito de direitos (retérica dos direitos da
natureza), e a realidade subjacente. Embora o direito possua um
inegavel papel transformador, e ndo se possa desprezar o carater
normativo de previsdes como essas, a inser¢ao dos chamados direitos
da natureza no sistema juridico pode gerar um efeito reverso
consistente na vulgarizagéo excessiva da terminologia.%

“Tal como se falar em sustentabilidade ou desenvolvimento sustentavel se
tornou lugar comum no discurso politico e juridico, o fato de falar em direitos da
natureza podera se tornar, da mesma forma, apenas uma conveniéncia’sss, continua
Lourenco. Segundo essa logica nunca se deveria ter falado de Direitos Humanos
porque atualmente trata-se de direitos banalizados e esvaziados de sua efetividade —
vide o0 massacre em Gaza, as deportacbes em massa de migrantes, a guerra na
Ucrania e inumeros outros conflitos.

Ainda que se reconheca a importancia dos estudos empreendidos pelo autor,
nao parece ser esse o melhor raciocinio. Isso porque existe uma dimensao simbdlica
no Direito. Evidentemente, por si s6 ndo é suficiente. Entretanto, ndo pode ser de
modo algum ignorada ou sequer relativizada. Nesse sentido ensina Cruz Rodriguez:

Os direitos da natureza tém uma eficacia simbdlica, que nao é menor. Por
exemplo, para Crespo (2009: 1) sua efetividade se fundamenta na
transformacao paulatina das representacbes que no ambito do direito se
constroem da natureza e, como consequéncia, a forma em que o0s seres
humanos se relacionam com ela. Igualmente, para Stutzin (1985: 109), “o
Direito Ecologico projetara na comunidade a sua inspiracdo
conservacionista e cumprira deste modo a funcao educadora que lhe é
inerente e cuja meta se situa além da mera observagao dos preceitos legais”
(tradugéo nossa).>5¢

Segundo, como ja se discorreu, o Equador e a Bolivia passaram por profundas
instabilidades politico-institucionais que nao possibilitaram a implementacao efetiva
dos seus Textos Constitucionais. E mesmo que sirva de um necessario alerta para
manter a discussdo em tensado, nao significa que o risco de esvaziamento de um
direito deva desestimular o seu respectivo reconhecimento.

Se assim o fosse, o Direito seria estatico. Contudo, como relembra Leonel

Severo Rocha, “a moderna epistemologia [...] afirma a ndo existéncia de um

%4 LOURENCGCO, op. cit., p. 402.
%55 Ibid., p. 403.
56 CRUZ RODRIGUEZ, op. cit., p. 109.



119

conhecimento pronto e acabado, mas apenas de verdades aproximadas”. Em outras
palavras, “nao existe saber que néo esteja vinculado com as relagdes de poder da
sociedade™s’.

De acordo com Rocha, “no saber juridico dominante, a maior parte das analises
produzidas prefere ndo assinalar as dimensdes sociais dos diferentes discursos do
direito, bem como, o seu papel como um dos elementos constituintes das relagdes
sociais capitalistas™. Quer dizer, apenas o Direito ndo muda as mentalidades e
relagbes de poder. Isso implica, no longo prazo, conscientizagdo educativa e
transformagao cultural, bem como projetos politicos reais que passem a dar
concretude as decisbes juridico-constitucionais. Mas nem por isso se pode ignorar a

forga do Direito, como mais um instrumento valioso na busca de tais fins.
4.3 Direitos da Natureza no Brasil: uma releitura constitucional

Como acima apontado, segundo a classificacdo de Fajardo, a Constituigao
Federal de 1988 integra o primeiro ciclo do constitucionalismo pluralista, denominado
de constitucionalismo multicultural. Neste ciclo, explica a autora, “as Constituicoes
introduzem o conceito de diversidade cultural, o reconhecimento da configuragéo
multicultural e multilingue da sociedade, o direito — individual e coletivo — a identidade
cultural e alguns direitos indigenas especificos”> (tradu¢ao nossa).

E verdade que o diploma constitucional do pais esta no limiar do segundo ciclo,
posto que incluiu alguns avangos trazidos pela Convencédo 169 da Organizagao
Internacional do Trabalho (OIT) — ja em discussdo quando da promulgagédo da
constituicao brasileira e que foi aprovada em 1989.

Por isso, ndo se deve esquecer que “o direito liberal nasceu com um perceptivel
déficit de legitimidade por parte dos agentes que construiram as instituicdes que estéo
na origem do nosso estado democratico de direito (Rodriguez, 2018; 2019)"s, Um
direito burgués assentado na protecao da propriedade privada e na seguranca juridica
das classes proprietarias. Entretanto, € inegavel, como reconhecido pelo proprio

movimento indigena, que a Constituicdo Cidada representou um concreto avango na

%7 ROCHA, Leonel Severo. Epistemologia juridica e democracia. Sdo Leopoldo: Unisinos, 1998. p. 133.
%8 Ibidem, p. 133.

59 FAJARDO, op. cit., p. 141.

%60 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Como viver junto? Escritos para uma Filosofia do Direito. Rio de Janeiro:
Sankoré, 2024. p. 100.



120

garantia dos direitos indigenas.

Por isso, deve-se rechagar uma postura que resvale em um criticismo sem
sentido e irresponsavel em desfavor do Texto Constitucional, sob pena de se atentar
contra o proprio Estado Democratico de Direito. Afinal, “o estado de direito quando
ligado a um regime democratico, mantém as instituicdes formais sob tensao diante da
necessidade de acolher as diversas afirmagdes de direito nascidas na sociedade em
razao de sua promessa de igualdade de todos e de todas diante da lei’s®'. Nessa logica
adverte Rodriguez de modo bastante oportuno:

A acusacdo frequente de que a CF ¢é excessivamente detalhista,
contraditéria e desorganizada negligencia as questdes discutidas neste
texto e, no limite, € uma afirmacao retrégrada e antidemocratica. Nossa
Carta Constitucional — e a maior parte das Constituicdes criadas no século
XX —sdo igualmente extensas, repletas de normas especiais e representam,
com efeito, uma evidéncia de que a democracia tem como corolario a
crescente complexidade das leis.5®?

De fato, cabe anotar que “nem todas as visdes éticas contemporaneas sao
compativeis ou convivem pacificamente com o conceito e com a institucionalizagao
do estado democratico de direito em seu compromisso com a garantia da diversidade
social™e3, E aqui vale consignar que, independentemente do tom forte das criticas
deste trabalho em relacédo a colonialidade do poder que permanece nas instituicoes
estatais nacionais, ha um compromisso inegociavel com a tradigdo constitucional
democratica.

Portanto, ndo se pretende adotar uma perspectiva caricatural do Estado
Democratico de Direito, segundo importante ressalva de Rodriguezss. Tao
inconcebivel quanto seria relativizar ou normalizar o flagrante estado inconstitucional
que impera sobre os direitos fundamentais das comunidades originarias. Afinal,
existem mais de 850 Terras Indigenas que n&o tiveram sua demarcagao concluidases,
como determina o art. 231 da Constituicdo Federal.

Isso mesmo depois de quase quarenta anos da promulgacdo da Carta
Constitucional. Nesse ritmo, seriam necessarios mais oitenta anos para cumprir a

Constituicao, o que por obvio é inaceitavel para qualquer entusiasta da democracia

%1 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Direito das Lutas: democracia, diversidade, multinormatividade. Sdo Paulo:
LiberArs, 2019. p. 341.

%62 Ibidem, p. 151.

%63 Idermn. Como viver junto? Escritos para uma Filosofia do Direito. Rio de Janeiro: Sankoré, 2024. p. 253.
584 |bidem, p. 254.

%65 RELATORIO Violéncia Contra os Povos Indigenas no Brasil-Dados de 2024. Conselho Indigenista
Missionario. 22 ed. Brasilia: Cimi, 2025. p. 67.



121

constitucional. Tais questbes precisam ser enfrentadas com a urgéncia, que o
cansaco de séculos de lutas permite, de um grau elevado de indignagao e impaciéncia
com o sistema juridico-politico.

Esse também parece ser o entendimento de Fajardo, quando assevera que tais
‘novos direitos [...] indigenas, [...] que passaram a integrar o bloco de
constitucionalidade, geraram, de alguma maneira, uma inflagdo dos direitos sem
correspondéncia com mecanismos institucionais aptos para fazé-los efetivos”ss
(tradugdo nossa). Mais uma vez, isso ndo significa negar as conquistas juridico-
institucionais dos povos originarios, que se deve destacar ndo estdo isentas de
retrocessos — como se constata das arremetidas contrarias do Congresso Nacional.
Nessa esteira desenvolve Rodriguez:

E importante notar também, como mostra Jan Hoffman French, que a
garantia de direitos e a criagdo de politicas publicas voltadas para os
indigenas tiveram efeitos positivos em grupos de pessoas que
costumavam ver a si mesmos como “camponeses” e passaram a
perceber a si mesmos como povos originarios (French, 2009). Nesse
sentido, pode-se dizer que a expansao das instituicbes ocidentais, no
longo prazo, teve efeitos ambiguos de destruicdo de povos originarios,
mas também de recriacado e protecdo de identidades originarias em
um novo contexto.%¢”

Sem apostar na fragmentacao do Direito, Rodriguez defende a “convivéncia de
multiplas ordens normativas capazes de expressar melhor os desejos e interesses da
sociedade, por exemplo, no caso dos povos originarios e de regulagdes técnicas
transnacionais de alcance global™®. O autor entende “que é preciso acolher e
estimular a construcao de novas narrativas de justificacao [...] para que todos possam
se reconhecer no mesmo texto, ainda que a partir de evangelhos diferentes que
veiculem uma leitura propria da mesma Carta, hibridizada ou ndo com outras
narrativas”see.

A “gramatica da regulacao estatal que cria normas abstratas de comportamento
para regular o comportamento da sociedade”s™ ja nao parece ser mais suficiente. De

fato, “a unificagdo do direito, muitas vezes, foi responsavel por violéncias que

56 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Direito das Lutas: democracia, diversidade, multinormatividade. Sdo Paulo:
LiberArs, 2019. p. 143.

%67 Idem. Como viver junto? Escritos para uma Filosofia do Direito. Rio de Janeiro: Sankoré, 2024. p. 97.
588 |bidem, p. 29.

589 Ibid., p. 30.

570 |dem. Direito das Lutas: democracia, diversidade, multinormatividade. Sdo Paulo: LiberArs, 2019. p.
43.



122

atingiram formas de vida que permanecem vivendo naquele espacgo social’s™.
Também é preciso reconhecer a “violéncia do processo de unificagéo politica e cultural
do Brasil, marcado pelo desejo de homogeneidade™2.

E nesse processo autoritario de homogeneizagcdo as centenas de povos
indigenas foram provavelmente uma das maiores vitimas, tal como ja foi tratado no
primeiro capitulo. Massacres que levaram ao exterminio de grupos inteiros,
assimilagao forcada que impuseram um violento apagamento cultural de cosmovisdes
milenares, tutela e silenciamento abusivos em nome de uma suposta integragao
nacional. Como se sabe, o Direito serviu e continua servindo — pelo menos em
algumas situagdes, vide a tese do marco temporal que impede o cumprimento do
dispositivo constitucional de demarcagao das terras indigenas — a interesses politicos
totalitarios.

Trata-se daquilo que Rodriguez, utilizando Robert Cover, chama de mundos
constitucionais proprios. “Nestes mundos constitucionais paralelos e em disputa, o
direito positivo estatal ocupara (ou ndo) papéis diferentes e com sentidos diferentes,
mas, provavelmente um papel sempre secundario em relagdo as normas que regulam
o comportamento™7? de tais agentes em conflito. Nesse sentido desenvolve o autor
sobre a gramatica de regulagao social autbnoma:

os projetos instituintes pretendem fazer avangar ou retrair o poder do
estado sobre a ordem normativa controlada por determinados agentes
sociais no ambito das relagdes pessoais, da familia, das empresas e
de tantos outros espacos de interagao social. Em outras palavras,
estes projetos visam a promover ou criar obstaculos para regulagdo
social autbnoma. Além disso, estes projetos também podem pretender
fazer com que o direito estatal venha a coincidir com a visdo deste ou
daquele agente social sobre a regulagdo de um determinado tema em
uma tentativa de colonizar o direito positivo. Além disso, o direito
também pode ser utilizado para tentar enfraquecer ou eliminar
adversarios na disputa do espaco social, mesmo sem que uma
determinada visdo do direito seja levada a autenticagdo por uma
instituicdo formal, hipdtese que chamaremos de uso bélico do
direito.57

Infelizmente, o uso bélico do direito &€ bastante comum no Brasil. De um lado é

utilizado para manter os povos indigenas e as praticas do Bem Viver marginalizadas

571 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Como viver junto? Escritos para uma Filosofia do Direito. Rio de Janeiro:
Sankoré, 2024. p. 30.

572 Ibidem, p. 90.

573 |dem. Direito das Lutas: democracia, diversidade, multinormatividade. Sdo Paulo: LiberArs, 2019. p.
335.

574 Ibidem, p. 334.



123

e sob controle. O “sagrado” direito de propriedade prepondera sobre outros direitos
fundamentais assegurados na Constituicdo Federal, tais como a fungédo social da
propriedade e o direito coletivo das comunidades originarias aos seus territorios
tradicionais. A Natureza quase sempre sucumbe nessas disputas e seus entes
naturais perecem em nome do fetichizado progresso.

Se “a politica oficial constitucional parece estar funcionando de costas para a
sociedade, sintonizada mais com as demandas do mundo financeiro”ss, & preciso
questionar tal racionalidade juridica. Compreende-se que a “norma juridica pode ser
entendida como um artefato humano destinado a mediar as relagbes” e que, por isso,
“acolhe o odio e canaliza-o para instituicbes destinadas a transforma-lo em
assentimento impedindo a destruigao fisica dos sujeitos”s7.

Exatamente em razéo desse fim, a norma tem falhado de modo deliberado ou
pelo menos a narrativa de justificacdo que tem prevalecido. Ademais, os Direitos
Humanos descoloniais das comunidades vem sendo descumpridos sistematicamente
com a destruicdo massiva dos territorios-Natureza. Rodriguez propde encampar uma
gramatica de regulacao social que amplie a cidadania:

Portanto, é preciso deixar de lado o déficit histérico-sociolégico da
visao kantiana das instituicdes formais e seus efeitos deletérios sobre
o estudo do direito (Neumann, [1936] 2013, p. 245-262) para conceber
um direito que permita a diversos individuos e grupos sociais
submetidos a situacbes de opressdo que lutem para serem
considerados “pessoas de direito” e para serem integrados em uma
mesma narrativa constitucional, ampliando assim o conceito de
cidadania.””

Uma cidadania pluricultural que admita uma convivéncia democratica e
harmonica, entre seres humanos diversos e os seres nao humanos. Como nos
mostram os povos indigenas — e tantos outros mais, ao redor do mundo —, ha um
entrelagamento necessario e saudavel entre os humanos e o mundo mais que
humano, como prefere Bridle ao citar David Abrams. E preciso menos que “uma
transformacao inédita de nés mesmos e mais um reconhecimento — no sentido de um
re-conhecimento, uma compreensao e uma reelaboragcdo — do nosso lugar no

mundo”57.

575 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Direito das Lutas: democracia, diversidade, multinormatividade. Séo
Paulo: LiberArs, 2019. p. 93.

578 Ibidem, p. 101.

577 |Idem. Como viver junto? Escritos para uma filosofia do direito. Rio de Janeiro: Sankoré, 2024. p. 102.
578 BRIDLE, op. cit., p. 33.

579 Ibidem, p. 31.



124

Mas e entdo, “quais sao as possibilidades e limites da gramatica do Direito
ocidental para figurar, reconhecer e proteger a existéncia e a reproducdo da
diversidade de culturas, inclusive culturas tradicionais, marcadas por cosmogonias de
caracteristicas mitologicas™®? Vale reiterar que José Rodrigo Rodriguez propugna
por um modelo de democracia em que tenha espago para a diversidade e uma
multinormatividade democratica, segundo indicado no capitulo anterior. Assim aposta
o autor:

Sem excluir a importancia dessa capacidade e da centralidade
das constituigdes, € importante para essa solugao (1) criar uma
esfera publica livre e conflitiva em que seja possivel, até mesmo,
buscar a conversdo moral das pessoas — uma esfera publica em
que a liberdade de expresséao seja significativamente ampla — e
(2) construir instituicbes multinormativas que reconhegcam prima
facie a forga juridica das normas criadas pela sociedade,
inclusive por grupos religiosos e outras formas de vida
comunitarias, e que sejam capazes de promover ajustamentos
jurisdicionais entre tais normativas com objetivo de manté-las
convivendo em paralelo.58

Ressalva-se que, “em certos casos [...] sera inevitavel negar validade a normas
especificas, aquelas que se mostrarem incompativeis com os objetivos mais gerais
de construir um convivio democratico™g2. Ora, em um Estado Democratico de Direito,
fundado a partir de uma sociedade plural, ndo pode haver espacos para
normatividades e suas narrativas de justificacdo que impegam ou neguem aos povos
indigenas suas concepg¢des da Natureza e da sua dignidade prépria.

Afinal, para se garantir que todos possam coexistir com liberdade, a diversidade
nao pode ser tolhida por nenhuma perversao da democracia. Em outras palavras, ndo
se é livre para exercer o autoritarismo antidiverso e monocultural. Por isso, “proteger
dissidentes e divergentes em seus lugares protegidos sera proteger a sua cultura ou
ordem normativa como um todo, considerada tal normatividade de carater existencial
como ordem normativa em sentido juridico”s#3.

A proposito, o art. 215 da Constituicao Federal preceitua que “o Estado
garantira a todos o pleno exercicio dos direitos culturais e acesso as fontes da cultura

nacional, e apoiara e incentivara a valorizacdo e a difusdo das manifestacbes

%80 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Como viver junto? Escritos para uma filosofia do direito. Rio de Janeiro:
Sankoré, 2024. p. 306.

%81 Ibidem, p. 270.

%82 Ibid., p. 271.

%83 Ibid., p. 168.



125

culturais™s4. O caput ja seria suficiente para incluir de modo geral as culturas dos
povos originarios. Ou seja, as comunidades indigenas podem vivenciar suas
expressodes culturais, porque estdo salvaguardas pelo Texto Constitucional.

N&o satisfeito, o legislador constituinte quis reforgar essa protegéo, inscrevendo
um comando que determina uma posigao ativa do poder publico, por meio de politicas
publicas que promovam esse fim. Assim, o § 1° estabelece que “o Estado protegera
as manifesta¢des das culturas populares, indigenas e afro-brasileiras, e das de outros
grupos participantes do processo civilizatorio nacional”ses.

Em outras palavras, considerando a relevancia das culturas indigenas e o seu
nivel de marginalizacdo na sociedade, quis a Constituigdo estipular uma garantia
expressa e especial. Segundo Deborah Duprat, “os povos indigenas sdo convidados
a participar de uma sociedade que se abre a pluralidade dos modos de vida”s®. De
acordo com o Texto Constitucional, suas culturas ndo podem mais serem vistas como
inferiores ou atrasadas.

Nessa esteira, a via indicada por Edwin Cruz Rodriguez para permitir a
compreensao mutua € a do dialogo intercultural. Para tanto propde que se utilize o
método diatdpico de Boaventura de Sousa Santos. Esse pressupde como condigao
que se aceite a incompletude das culturas e a perspectiva do outro. Como ja deveria
estar mais do que evidente, a cultura ocidental ndo possui todas as respostas, nem
mesmo por meio de sua avangada ciéncia — mais uma vez, sem desconsiderar a sua
importancia ou defender qualquer tipo de negacionismo cientifico.

O método proposto consiste em “um procedimento que responde a pregunta
de como entender os valores e concepgdes de uma cultura desde o topos, os valores
e concepgodes, de outra”. Logo, isso “implica tentar situar-se entre ambas, dai seu
caracter diatopico (dois lugares)”#” (tradugdo nossa). Nestes termos pontua Cruz
Rodriguez:

Nesta perspectiva, toda interpretagdo de outra cultura sempre estara
incompleta, pois a outredade, em um sentido epistemologico, apenas
é parcialmente acessivel. E impossivel ver com os olhos que outro vé,
ou em termos da hermenéutica diatdpica, assumir por completo o topoi

%84 BRASIL. Constituicao (1988). Constituicdo da Republica Federativa do Brasil de 1988. Disponivel em:
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao. htm. Acesso em: novembro, 2025.

%85 Ibidem.

586 DUPRAT, Deborah. O marco temporal de 5 de outubro de 1988: Tl Limao Verde. In: CUNHA, Manuela
Carneiro da; BARBOSA, Samuel (Orgs.). Direitos dos Povos Indigenas em Disputa. Sdo Paulo: Editora
Unesp, 2018. p. 57.

%87 CRUZ RODRIGUEZ, op. cit., p. 112.



126

da outra cultura. Nao obstante, a tentativa forja uma empatia que
modifica os valores e concepcdes de ambos interlocutores e leva a
formulagdo de acordos parciais de convivéncia. Segundo Santos
(2002: 70), o dialogo intercultural se produz entre culturas diferentes
que contém sentidos incontrastaveis (tradugc&o nossa).58

“‘Assim, quem interpreta n&do apenas decifra uns significados dados, mas
também os recria ou os ressignifica a partir de seu proprio horizonte de sentido”3
(tradugao nossa). Ou seja, isso implica em se aprofundar na propria cultura e com isso
buscar pontos comuns ou “lugares de contato” para Rodriguez. O dialogo intercultural,
por 6bvio, ndo deveria jamais ser lido como qualquer ameacga ou enfraquecimento da
cultura hegemaonica.

Tais “lugares de contato, portanto, sdo espacos reais ou simbdlicos em que
individuos e grupos s&o expostos a diversidade humana e ao pluralismo politico [...] e
precisam lidar abertamente com ambos”%. Cruz Rodriguez cita, a titulo de exemplo,
a ecologia profunda e a hipotese Gaia, como tradugdes ocidentais das cosmovisdes
indigenas. De outra forma, pode-se dizer que o dialogo intercultural ja esta em curso,
ainda que enfrente as interrupgdes etnocéntricas.

Assim, “o didlogo intercultural permite compreender que ambos horizontes de
sentido sdo incompletos e podem complementar-se em certos aspectos™ (tradugéo
nossa). De forma alguma, aqui se propde que as cosmovisdes indigenas substituam
ou suplantem todo o resto. Isso ficara mais claro quando for se tratar do Bem Viver e
as contribuigdes reinterpretativas dos nao indigenas, na ultima parte deste capitulo.

Ademais, para Cruz Rodriguez, a concretizagdo dos Direitos da Natureza so6 se
daria com efetividade, “mediante sua institucionalizagdo, com mecanismos tais como
a criacao de tribunais com juizes das distintas culturas implicadas e a existéncia de
tradutores interculturais nos processos juridicos e judiciais”592 (traducdo nossa). De
outra forma, mais do que criar necessariamente novas estruturas paralelas, seria
imprescindivel promover um choque intercultural naquelas ja existentes, aproximando
0 aparato estatal das realidades indigenas do pais.

Apenas a titulo de ilustracdo, vale citar algumas medidas de simples

implementagdo, tais como: a instituicdo de setores técnicos de Antropologia nos

588 CRUZ RODRIGUEZ, op. cit., p. 112.

%8 |bidem, p. 112.

%% RODRIGUEZ, José Rodrigo. Como viver junto? Escritos para uma filosofia do direito. Rio de Janeiro:
Sankoré, 2024. p. 167.

%1 CRUZ RODRIGUEZ, op. cit., p. 113.

92 Ipidem, p. 113.



127

tribunais — tal como os de psicologia e assisténcia social, com autonomia e recursos
suficientes para realizarem seu trabalho; a reformulagéo dos concursos publicos para
as carreias juridicas, sob um viés mais intercultural, descolonial e multinormativo; o
investimento na formagdo inicial e permanente dos magistrados e dos demais
servidores sobre os direitos indigenas e os Direitos da Natureza; a maior pluralidade
na indicagdo de membros das cortes superiores do Judiciario, com critérios
pluriculturais nas listas de promogao para a segunda instadncia. Como se vé, seriam
agdes facilmente concretizaveis — ou que pelo menos ndo demandariam grandes
alteragdes estruturais — e com um impacto consideravel. Certamente n&o seriam
suficientes, mas poderia ser um bom comeco.

Tais mudangas podem possibilitar “a interlegalidade, um maior conhecimento
do funcionamento dos horizontes de sentido em que se sustentam as distintas culturas
juridicas e sua relagédo com a natureza, que promova a mutua aprendizagem entre
elas™ (tradugdo nossa). Mais, referidas transformacgdes dariam concretude a um
“legalismo democratico”, que por sua vez demandaria um “redesenho institucional do
Judiciario”, nos termos preconizados por José Rodrigo Rodriguezs®.

De outra forma, as concepgdes sobre os Direitos da Natureza ndo podem ser
sufocadas, nem perseguidas pelo desenfreado capitalismo neoextrativista. Por isso,
“para evitar que o stress democratico degenere em fuga, agressividade ou violéncia,
€ preciso garantir que as pessoas possam contar com lugares protegidos onde
possam reafirmar sua identidade”?, no caso os povos originarios. Vale conferir a
explicacédo do autor:

Uma visdo mais radical da democracia, com efeito, ndo pode assumir
um compromisso fixo com o Estado liberal parlamentar ou com
qualquer outro desenho final para as instituicbes formais. Uma
democracia racial deve prever a possibilidade de transformar
continuamente as instituicdes formais do Estado ou de qualquer outro
centro autbnomo de producdo de normas juridicas, para dar voz a
sociedade, que chamaremos de liberdade de insurreicdo, o que
implicara também na capacidade de reconhecer e interagir com
centros autbnomos de producao de normas, [...] de regulacao social.5%

Em tal radicalizagdo democratica, Rodriguez propde que “os direitos

individuais, direitos politicos e direitos sociais podem ser reinterpretados em sua

%93 CRUZ RODRIGUEZ, op. cit., p. 113.

94 Cf. RODRIGUEZ, José Rodrigo. Direito das Lutas: democracia, diversidade, multinormatividade. Séo
Paulo: LiberArs, 2019. p. 328.

5% Jdem. Como viver junto? Escritos para uma Filosofia do Direito. Rio de Janeiro: Sankoré, 2024. p. 30.
5% |d. Direito das Lutas: democracia, diversidade, multinormatividade. Sdo Paulo: LiberArs, 2019. p. 94.



128

funcao de promover o convivio democratico”. Isso implica em assegurar “os meios de
subsistir fisicamente e culturalmente e instrumentos para participar da formagao das
regras que disciplinam as suas vidas individuais e coletivas™?’. Relativamente aos
povos indigenas sua sobrevivéncia fisica e cultural depende do reconhecimento da
dignidade da Natureza.

A esse respeito vale conferir o que dispde a Carta Constitucional. O direito ao
meio ambiente ecologicamente equilibrado esta estabelecido no art. 225 da
Constituicdo da Republica. O dispositivo ainda prevé que se trata de um “bem de uso
comum do povo e essencial a sadia qualidade de vida, impondo-se ao Poder Publico
e a coletividade o dever de defendé-lo e preserva-lo para as presentes e futuras
geragdes’ses,

Apesar dos ataques sistematicos dos ultimos anos, como a recente legislagao
federal que maculou severamente a Lei de Licenciamento Ambiental (Lei n°
15.190/2025), o Brasil € considerado um pais com uma legislagcdo ambiental
avangada. Afinal, possui “uma Politica Nacional do Meio Ambiente vigente desde
1981, por meio da Lei Federal 6.938” e seu respectivo “Sistema Nacional do Meio
Ambiente (SISNAMA), estruturado a partir de diversos 6rgaos ambientais” 5%.

Segundo Renata Fortes o paradigma biocéntrico foi acolhido pelo capitulo do
meio ambiente da Constituicdo. Nesse sentido desenvolve:

Mas, foi com a Constituicao Federal em 1988 que este entendimento
ganhou forga ao consolidar o paradigma biocéntrico como fundamento
ético para as relagdes entre ser humano e Natureza (meio ambiente)
por meio do artigo 225, cuja parte inicial reconhece que fodos tém
direito ao meio ambiente ecologicamente equilibrado. Assim, a
Natureza em equilibrio passa a direito fundamental a ser invocado
para a protecao de todas as formas de vida que a compdem e dela
sdo dependente por ser o conjunto de condigdes, leis, influéncias e
interagdes de ordem fisica, quimica e biolégica, que permite, abriga e
rege a vida em todas as suas formas; nesta perspectiva todas as
formas de vida passam a sujeitos do direito a Natureza (meio
ambiente) ecologicamente equilibrada, e ndo apenas a forma de vida
humana.so°

%97 |d. Como viver junto? Escritos para uma Filosofia do Direito. Rio de Janeiro: Sankoré, 2024. p. 169.

598 BRASIL. Constituicao (1988). Constituicdo da Republica Federativa do Brasil de 1988. Disponivel em:
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao. htm. Acesso em: hovembro, 2025.

%9 FORTES, Renata. Os direitos animais na perspectiva dos direitos da natureza no Brasil. /n: CARVALHO,
Flavia Alvim de et al. Direitos da Natureza, Ecologia Juridica Integral e Pensamento Decolonial. Sao
Paulo: Editora Dialética, 2025. p. 158.

800 Jpidem, p. 159.



129

Nao se desconhece que “tal como propde Eduardo Gudynas, urge precisar que
os direitos a um ambiente saudavel sao parte dos Direitos Humanos e que nao
necessariamente implicam Direitos da Natureza™'. Nessa concepgdo O meio
ambiente é tratado de um modo relativo, a partir do bem-estar humano. Por isso, “os
direitos ambientais de terceira geracdo sao, sem duvida, muito importantes, mas
continuam situados dentro de uma perspectiva antropocéntrica”so2,

Dentro de uma légica descolonial dos Direitos Humanos e nos mesmos termos
de Ellacuria, “seria possivel dizer que, assim como se defende o bem comum entre
os seres humanos”, “deve-se dar um passo a mais e construir um bem comum com a
Natureza™o3, Feitas tais diferenciagdes, Moraes frisa que nao sao direitos conflitantes
e nem se excluem:

O avango, alcangado naquele momento para a tutela juridica do meio
ambiente, com bases na ética da solidariedade entre seres humanos,
seja no presente, entre as geracbes que convivem ao mesmo tempo
(intrageracional), seja no futuro, entre geragdes que se sucedem no
tempo (intergeracional), ndo exclui, per si, a possibilidade de admitir-
se, eticamente, a solidariedade entre os seres humanos e os demais
seres vivos e, por via de consequéncia, de serem atribuidos direitos a
Natureza, em funcéo do reconhecimento de seu valor intrinseco. Com
clareza, observa Herman Benjamin, que “a bem da verdade, nao sao
propriamente excludentes, mas complementares, a tutela das
geracOes futuras e o reconhecimento de que os seres da natureza,
animados e inanimados, merecem um status proprio, inclusive
juridico”.604

Diante do exposto, considerando as intuigbes e argumentos apresentados,
permanece o questionamento: o sistema constitucional brasileiro permite uma
interpretacdo que reconhega a Natureza como titular de direitos? Adota-se uma
compreensao de que tal entendimento s6 é possivel segundo uma perspectiva
sistematico-teleolégica que parta dos povos indigenas. Em outras palavras, uma
interpretacao conjunta do art. 231 com os arts. 215, § 1° e 225, caput da Constituicao
Federal. Por isso, revela-se fundamental perscrutar o quanto foi assegurado no
emblematico comando do art. 231, duramente conquistado pelas comunidades

originarias, no desenrolar do processo constituinte.

801 ACOSTA, op. cit., p. 128.
802 GUDYNAS, op. cit., p. 101.
603 |bidem, p. 103.

804 MORAES, op. cit., p. 121.



130

4.3.1 Direito a terra tradicional e a concepgéo espiritual do territorio

No poés-ditadura civil-militar de 1964, os povos indigenas, por meio de suas
organizagodes representativas, estiveram presentes no processo de redemocratizagéo
do pais, iniciado em 1985. Também durante a Assembleia Nacional Constituinte
(1987-1988) foram uma das forgas vivas da sociedade brasileira que se mobilizaram
fortemente pela garantia de seus direitos tao vilipendiados ao longo da histéria.

Com o apoio do Conselho Indigenista Missionario (Cimi) e da prépria
presidéncia da Conferéncia dos Bispos do Brasil (CNBB) — além de outros aliados —,
o movimento indigena exerceu sua legitima pressdo sobre os legisladores
constituintes. A reagao nao tardou e “o jornal O Estado de S. Paulo desencadeou uma
campanha contra o Cimi, patrocinada por setores militares e pelas mineradoras”.
Tratou-se de “uma articulagdo contra os direitos indigenas na Constituinte e que
resultou numa CP/[”%,

Outro fato bastante simbodlico da condicdo de indignidade a que estavam
submetidos — e em muitos aspectos continuam assim — os povos originarios, foi o
massacre dos Tikuna durante a Constituinte. Em “28 de marco de 1988 o inferno se
instalou no Capacete, regidao do Alto Solimdes, quase na fronteira com a Colémbia,
14 [...] foram mortos a tiros, dos quais 4 menores de 12 anos, 27 desaparecidos, entre
eles pelo menos 10 criangas, 23 feridos”e%, Luiz Maklouf Carvalho registra que houve
“repercussdes no Congresso”, inclusive com a “criagdo da Frente Parlamentar do
indio”so.

Nessa esteira e sem desconsiderar a pressao contraria exercida pelos
ruralistas — vide “a marcha sobre o Congresso, organizada pela UDR”¢¢ (Unido
Democratica Ruralista), realizada em julho de 1987 —, ao final, importantes direitos
indigenas foram assegurados. Ndo se pode negar que a Constituicdo de 1988
representou uma vitoria para a causa indigena.

E verdade que “ndo alcangou, porém, um nivel de protecdo inteiramente

satisfatério”, anota José Afonso da Silva. A propdsito, “teria sido assim, se houvera

805 PREZIA, op. cit., p. 77.

606 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Breve histéria juridica da relacdo dos povos indigenas
com o Brasil. p. 14.

807 CARVALHO, Luiz Maklouf. 1988: segredos da Constituinte. Os vintes meses que agitaram e mudaram
o Brasil. Rio de Janeiro: Record, 2017. p. 30.

808 |hidem, p. 29.



131

adotado o texto do Anteprojeto da Comissao Afonso Arinos, reconhecidamente mais
equilibrado e mais justo”. Nestes termos ressalta Souza Filho sobre algumas das
conquistas obtidas pelas comunidades indigenas:

No século XX, surgiu um movimento na América Latina para discutir a
inclusdo dos povos como sujeitos de direitos coletivos, especialmente
os povos indigenas. O movimento foi ganhando forma até ser
efetivamente reconhecido nas constituigdes nacionais e em
normativas internacionais, como a Conveng¢do 169 da Organizagéo
Internacional do Trabalho (OIT) e as declaragdes sobre os direitos dos
povos indigenas da ONU e da OEA. Os direitos reclamados eram
coletivos e diziam respeito a povos. Estes direitos ndo eram de
propriedade e ndo poderiam se identificar como direitos individuais,
porque se tratava do direito de existir como coletivo e de estar em um
territério adequado a sua existéncia.1°

Como reforga Duprat, a nova ordem juridica “rompe com o paradigma de
assimilagado, institui e valoriza o direito dos povos indigenas de se considerarem
diferentes e serem respeitados como tais e reforga as suas instituicdes, culturas e
tradicoes™'1. “Ha, na Constituicdo e em varios textos internacionais, um investimento
no sentido de permitir aos povos indigenas orientar-se pela visdo de si e langar-se ao
mundo autarquicamente™’2. Uma mudanga substancial da etnocéntrica e
empobrecedora integragdo a garantia da pluriculturalidade - insistentemente
demandada pelas comunidades originarias.

Também para Rodriguez, a Constituicdo “consagra explicitamente direitos para
povos originarios, inclusive o de reproduzir sua cultura, 0 que exige manter suas terras
e afasta-las do mercado capitalista (art. 231, 232 e art. 67 do ADCT)"s13. De acordo
com Souza Filho, “romper com o integracionismo significa reconhecer os povos como
portadores de direitos coletivos, sujeitos de direitos coletivos, portanto sujeitos do
direito de existir e continuar existindo segundo seus usos costumes e tradigbes”s.

No mesmo sentido, Afonso da Silva aponta que aos indigenas foram
reconhecidos “direitos fundamentais de solidariedade”, porque possuem um carater

duplo, individual e coletivo. Para o constitucionalista, “sdo direitos supraestatais e,

609 AFONSO DA SILVA, José. Parecer. In: CUNHA, Manuela Carneiro da; BARBOSA, Samuel (Orgs.). Direitos
dos Povos Indigenas em Disputa. Sdo Paulo: Editora Unesp, 2018. p. 24.

61 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Direitos da Natureza. In: CRUZ, Valter do Carmo (org.) et. al.
Dicionario de ecologia politica. Rio de Janeiro: Consequéncia Editora, 2024. p. 613.

811 DUPRAT, op. cit., p. 52.

12 Ibidem, p. 57.

61 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Como viver junto? Escritos para uma Filosofia do Direito. Rio de Janeiro:
Sankoré, 2024. p. 168.

614 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Marco Temporal e Direitos Coletivos. /n: CUNHA, M. C. da;
BARBOSA, S. (Orgs.). Direitos dos Povos Indigenas em Disputa. Sdo Paulo: Editora Unesp, 2018. p. 93.



132

pois, direitos absolutos, natureza essa que lhes confere a garantia de permanéncia,
pois ndo podem ser eliminados”s. Assim assevera Bragato sobre a aprovacao dos
direitos indigenas na Constituinte:

Em 1° de junho de 1988, o Capitulo VIII (Dos indios) foi submetido ao
Plenario e aprovado por 487 votos, cinco contra e dez abstencdes. O
capitulo finalmente aprovado, garantiu o reconhecimento da
organizagao social, costumes, linguas, crencas e tradigdes indigenas;
o direito original a terra ocupada tradicionalmente (e ndo imemorial); a
responsabilidade da Unido Federal de demarcar tais terras, proteger e
fazer cumprir todas as propriedades indigenas; reconhecendo a
legitimidade processual ativa para os indios, suas comunidades e
organizagdes; e a eliminacdo da proposta de exclusdo da protegao
constitucional dos indios supostamente assimilados ou ‘altamente
aculturados’ (LACERDA, 2008).616

Mas afinal o que estabeleceu a Constituicdo especificamente aos povos
indigenas? O centro de tais garantias esta no art. 231, caput que dispde: “sdo
reconhecidos aos indios sua organizagado social, costumes, linguas, crengas e
tradicbes, e os direitos originarios sobre as terras que tradicionalmente ocupam,
competindo a Unido demarca-las, proteger e fazer respeitar todos os seus bens”s'7.
Em suma, foram sacramentados os direitos ao territério e a autodeterminacao
segundo suas tradigdes proprias.

Como ensina Souza Filho, “o direito coletivo nasce e morre com a coletividade”.
Assim, “a negac¢ao de um deles necessariamente se estende a negagao do outro”. Ou
seja, “se € negada a existéncia, deixa de existir o direito territorial; se € negado o
territério, estda negada a existéncia™'®. Em outras palavras, os povos indigenas
necessitam do seu territério para possibilitar a vivéncia de seu modo de vida. Caso
contrario, o “risco € de etnocidio”s1.

‘A centralidade da terra esta exatamente na sua estreita relacdo com os
aspectos culturais e identitarios do grupo”s2, confirme Duprat. Quer dizer, “ela ndo é

apenas o local de habitagdo; € a soma dos espacos de habitacdo, de atividade

615 AFONSO DA SILVA, op. cit., p. 21.

61 BRAGATO, Fernanda Frizzo. Os direitos indigenas na Constituigdo Brasileira de 1988: da conquista aos
atuais retrocessos. Revista de Estudos Constitucionais, Hermenéutica e Teoria do Direito (RECHTD),
Séo Leopoldo, v. 14, n. 3, p. 439-463, set-dez 2022, Disponivel em: doi:10.4013/rechtd.2022.143.09. p.
450.

617 BRASIL. Constituicdo (1988). Constituicdo da Republica Federativa do Brasil de 1988. Disponivel em:
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao. htm. Acesso em: hovembro, 2025.

618 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Marco Temporal e Direitos Coletivos. In: CUNHA, M. C. da;
BARBOSA, S. (Orgs.). Direitos dos Povos Indigenas em Disputa. Sdo Paulo: Editora Unesp, 2018. p. 93.
619 Ibidem, p. 90.

520 DUPRAT, op. cit., p. 54.



133

produtiva, de preservacdo ambiental e daqueles necessarios a reproducéao fisica e
cultural do grupo”™2'. Nestes termos complementa Souza Filho:

Os direitos indigenas, coletivos, dos povos, sdo concebidos dessa
forma. O povo tem direito a um territério em que possa viver, realizar
o ser coletivo e cultural, ser povo. Portanto, € um direito de existéncia,
fundamentalmente diferente do direito individual de propriedade, néo
s6 porque é coletivo, mas porque se relaciona diretamente com um
espaco territorial determinado e ecologicamente adequado, onde nao
se exercem, internamente, os direitos individuais modernos.622

Contudo, o jurista indigenista coloca a ressalva, que apesar de parecer 6bvia,
continua sendo necessario repetir sempre — inclusive como forma de denuncia. “Ha
uma diferencga, porém, entre a existéncia do direito coletivo e o seu reconhecimento”.
Quer dizer, “o direito coletivo existe intrinsecamente ao grupo ou povo, o
reconhecimento é externo”ss,

E, como se veio demonstrando ao longo do trabalho, o Estado brasileiro
descumpriu o art. 67 dos Atos das Disposicdes Constitucionais Transitérias que
disciplinou: “a Unido concluira a demarcagao das terras indigenas no prazo de cinco
anos a partir da promulgacao da Constituicdo”. Ha mais de trinta e dois anos a Uniao
esta em mora, violando deliberadamente o dispositivo constitucional. Afinal, centenas
de territérios indigenas ainda nao foram reconhecidos oficialmente pelo poder publico.

Feita esta constatagao, a via ja apontada por Rodriguez € a da radicalizagao
da democracia, com o fortalecimento de um constitucionalismo indigena. Por isso,
cabe investigar mais a fundo em que consiste exatamente o cerne do comando
constitucional, o direito ao territorio. Certamente nao se trata aqui de um instituto de
natureza civilista, com as suas peculiaridades especificas.

Duprat afirma que “nao é possivel prosseguir [...] homologando as defini¢cdes
naturalizadas de posse, esbulho e resisténcia, que foram incorporadas pelo direito a
partir de uma visdo hegemobnica, com o descarte de inumeras nogdes laterais
possiveis’s4, Entretanto, para as instituicdes oficiais e para os intérpretes do Direito é
sempre muito dificil ir além de uma abordagem juridico-capitalista.

‘Em resumo, a cultura juridica privatista é visivel nas decisées do STF a

respeito de demarcagdes de terras indigenas, mesmo que a matéria seja decidida

521 DUPRAT, op. cit., p. 55.

622 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Direitos da Natureza. In: CRUZ, Valter do Carmo (org.) et. al.
Dicionario de ecologia politica. Rio de Janeiro: Consequéncia Editora, 2024. p. 615.

623 |dem. Marco Temporal e Direitos Coletivos. /n: CUNHA, Manuela Carneiro da; BARBOSA, Samuel
(Orgs.). Direitos dos Povos Indigenas em Disputa. Sao Paulo: Editora Unesp, 2018. p. 93.

524 DUPRAT, op. cit., p. 59.



134

com base na Constituicdo Federal’®?s, confirma José Antbnio Peres Gediel. Assim
discorre Barbosa sobre as multiplas dimensées do territorio indigena:

Uma terra indigena ndo é uma gleba sem mais, normatizada pela
malha autorreferente dos conceitos do direito. Para os Guarani, por
exemplo, seu territério € tekoha, espago da mata preservada para a
caca ritual, agricultura e coleta de ervas ou materiais para o
artesanato, € também o espaco sociopolitico de moradia, festas, lazer
e rezas; tekoha é um conceito denso que combina dimensbes
cosmoldgicas, ecoldgicas e socio-historicas.626

Para Rogério Haesbaert, territorio inclui desde “as bases fisico-materiais (terra)
garantidoras da existéncia humana (por vezes, mais amplamente, também animal)’
até as “relagdes sociopoliticas que possibilitam a emergéncia do territério — o controle
e/ou apropriagdo de uma parcela do espaco geografico’?”. Acrescentando o
pensamento descolonial, o gedgrafo fala de “lutas também pela existéncia cultural, no
combate ao racismo e ao patriarcado, envolvendo distintos grupos étnicos cuja vida,
muitas vezes, esta profundamente impregnada nos/dos territérios e da propria
natureza que habitam”s,

Também para os Baniwa, como se vem repetindo a exaustdo, “os
conhecimentos indigenas demonstram-se enraizados em praticas coletivas, em sua
organizagao social e em percepgdes profundas sobre o territdrio”s2. Por isso,
considerando a perspectiva descolonial e intercultural, € preciso interpretar a
concepcao de territdrio segundo o entendimento das comunidades originarias. Afinal,
“na expressao de Peter Haberle, ‘quem vive a norma acaba por interpreta-la ou, ao
menos, por cointerpreta-la’™sso,

Nesta esteira, conforme aponta Braga, os territérios indigenas sao espacgos
interconectados de multiplas relagdes, entre humanos e ndo humanos:

Além de convocar uma concepcado termodindmica radicalmente
distinta daquela que a modernidade ocidental postulou em suas
vertentes mecanicista e desenvolvimentista, essas formas de manejo
convocam a um comparecimento em determinado modo de
potencializacdo do vivo, enquanto ciéncia do corpo e pratica do
pensamento. As agriculturas “de processos” se contrapdem a

625 GEDIEL, José Antbnio Peres. Terras Indigenas no Brasil: o descobrimento da racionalidade juridica. In:
CUNHA, M. C. da; BARBOSA, S. (Orgs.). Direitos dos Povos Indigenas em Disputa. Sao Paulo: Editora
Unesp, 2018. p. 102.

626 BARBOSA, Samuel. Introdugéo. In: CUNHA, Manuela Carneiro da; BARBOSA, Samuel (Orgs.). Direitos
dos Povos Indigenas em Disputa. Sdo Paulo: Editora Unesp, 2018. p. 14.

627 HAESBAERT, Rogério. Territorio. In: CRUZ, Valter do Carmo (org.) et. al. Dicionario de ecologia politica.
Rio de Janeiro: Consequéncia Editora, 2024. p. 168.

628 |bidem, p. 170.

62° HIPAMAALHE e MATSAAPE, op. cit., p. 29.

830 DUPRAT, op. cit., p. 59.



135

agricultura “de insumos”, majoritariamente derivados de petréleo: “o
cultivo pela coercao”, proveniente da exploracédo de plantas, animais,
organismos e pessoas. As técnicas e processos agroecolégicos,
“bricolagens tecnoprimitivistas e metamorfoses politico-metafisicas”,
podem implicar o reaproveitamento de aguas; o cultivo de
microrganismos e polinizadores; o estudo de plantas medicinais,
sagradas e alimenticias; a troca e a manutengao de sementes crioulas;
a fabricacdo de ferramentas, léxicos e formas colaborativas de
organizagdo do trabalho; o restabelecimento de rituais, mutirbes,
festejos, cantos e encantos. A geratividade dessas experiéncias
manifesta-se ndo apenas em condicbes materiais de vida nos
territérios, mas também em vizinhancas infimas com comunidades
vivas e néo vivas; com topografia, a estrutura, a textura e a fertilidade
do solo e dos ventos; com a sazonalidade e suas temporalidades
troficas.83!

As comunidades originarias possuem “direitos coletivos a terra [...] porque nao
atribuem valor de troca a terra, isto €, ndo a consideram uma mercadoria e por isso
sao coletivas, sem a possibilidade ética de se desfazer dela, o equivalente a abrir mao
da existéncia como coletividade™32. Essa € uma das razdes que tanto causa
contrariedade e trava as demarcagdes de terras indigenas: trata-se de um instituto
contra-hegemonico e anti-capitalista.

Ainda aprofundando essa logica, “o direito € de todos e, portanto, de um sujeito
coletivo; é indivisivel, intransferivel, imprescritivel, alids, ndo pertence apenas as
geragdes contemporaneas, mas também as futuras, como pertenceu as anteriores e
ancestrais™s33, Portanto, sdo ineficazes todas as pressbdes contra as comunidades
indigenas, porque lideranga alguma, ou até a integralidade de um povo, pode
renunciar ao direito das geragdes vindouras. Nessa linha também corrobora Afonso
da Silva, quando diz que “a posse de n&o indio sobre terras indigenas nunca pode ser
legitimada, porque, nos termos da Constitui¢do, é nula, de nenhum efeito; isso porque
essas terras sao indisponiveis e inalienaveis (art. 231, §§ 4° e 6°)764,

Por outro lado, “a tradicdo ou costume é a maneira de fazer as coisas,
reproduzir e manter as relagdes sociais internas”. Diferentemente do que os

entusiastas do marco temporal pensam — com o fim de limitar um direito constitucional

631 BRAGA, op. cit., p. 28-29.

632 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Marco Temporal e Direitos Coletivos. /n: CUNHA, M. C. da;
BARBOSA, S. (Orgs.). Direitos dos Povos Indigenas em Disputa. Sdo Paulo: Editora Unesp, 2018. p. 91.
633 Ibidem, p. 82.

634 AFONSO DA SILVA, op. cit., p. 32.



136

—, “tradicional, portanto, ndo quer dizer imemorial ou histérico, tradi¢cao é forma, modo
de ocupacgao’ss,

Esses foram os termos garantidos pelo § 1° do art. 231 da Carta Fundamental,
enquanto terras tradicionalmente ocupadas, que sao aquelas: “utilizadas para suas
atividades produtivas, as imprescindiveis a preservagao dos recursos ambientais
necessarios a seu bem-estar e as necessarias a sua reprodugao fisica e cultural,
segundo seus usos, costumes e tradigdes’s*,

“‘De fato, a constituicdo reconhece a sociedade como fonte de normas que
regulam a vida das pessoas no contexto de religides e de associagdes”’¥’. E aos
indigenas, “o direito de existir como grupo diferenciado inclui usar o idioma, a cultura,
a religido, praticar as festas, em liberdade”s3.

Ora, se a ordem constitucional protege as tradi¢des culturais e espirituais das
comunidades originarias, ndo se pode ignorar que também resta reconhecida a
dimensao espiritual do territério. Ademais, os indigenas nao consideram a terra tal
como uma fazenda qualquer. Essa é a concepg¢ao dos Guarani, como atesta o
antropdlogo Melia:

Se bem que a terra imponha suas condigbes, é o guarani que faz a
sua terra. A terra guarani vive com os guarani que vivem nela. A
ecologia guarani nao se restringe a natureza, nem se define por seu
valor exclusivamente produtivo. Com uma expressao que lhe é bem
caracteristica, o guarani refere-se a seu territério como tekoha. Ora,
se o tekd é o modo de ser, o sistema, a cultura, a lei e os costumes, o
tekoha é o lugar e o meio em que se dao as condi¢cdes de possibilidade
do modo de ser guarani. “O tekoha significa e produz ao mesmo tempo
relagbes econbmicas, relagbes sociais e organizagdo politico-
religiosa, essenciais para a vida guarani. Embora parega redundancia,
temos que admitir, com os préprios dirigentes guarani que, sem
tekoha, nao ha teké”. O tekoha, com toda a sua materialidade terrena,
€ sobretudo uma inter-relacido de espacos culturais: econémicos,
sociais, religiosos e politicos. E o lugar — dizem os guarani — onde
vivemos segundo nossos costumes.53

635 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Marco Temporal e Direitos Coletivos. /n: CUNHA, M. C. da;
BARBOSA, S. (Orgs.). Direitos dos Povos Indigenas em Disputa. Sdo Paulo: Editora Unesp, 2018. p. 85.
636 BRASIL. Constituicdo (1988). Constituicdo da Republica Federativa do Brasil de 1988. Disponivel em:
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao. htm. Acesso em: novembro, 2025.

57 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Como viver junto? Escritos para uma Filosofia do Direito. Rio de Janeiro:
Sankoré, 2024. p. 168.

638 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Marco Temporal e Direitos Coletivos. /n: CUNHA, M. C. da;
BARBOSA, S. (Orgs.). Direitos dos Povos Indigenas em Disputa. Sdo Paulo: Editora Unesp, 2018. p. 89.
639 MELIA, Bartomeu. A experiéncia religiosa Guarani. In: MARZAL, Manuel M. et al. O Rosto indio de Deus.
Sao Paulo: Vozes, 1989. p. 336.



137

“Ora, as regras da Constituicao sobre os direitos indigenas tém a natureza de
direito protetivo de minorias e, portanto, devem ser compreendidas na conformidade
do contexto de vivéncia dessa minoria”, consigna Afonso da Silva. E para as
comunidades originarias, o territério & formado por varios seres ndo humanos, vivos e
supostamente inanimados. “Esse é o sentido que a Constituicdo brasileira de 1988
adota para com os povos indigenas”: “a terra, o local, € modificada e modifica a cultura
local, dai a profundidade da relagao entre povo e terra”+.

No &mbito do Sistema Regional de Direitos Humanos da Organizagcéo dos
Estados Americanos (OEA), em 25 de fevereiro de 2018, o Brasil foi condenado pela
Corte Interamericana, no Caso dos Xucurus. Com a sentenga, que deve ser
obrigatoriamente cumprida pelo pais, se estabeleceu que a ordem juridica brasileira
reconhece a existéncia da relagdo de interdependéncia cosmoldgico-espiritual entre
os povos indigenas e o seu territorio-Natureza. Nesse ponto explica Chantelle
Teixeira:

A Constituicao brasileira de 1988 ao, finalmente, reconhecer nossa
sociedade como pluriétnica e multicultural, amparou as cosmovisées,
as culturas, os usos, costumes, crencas e tradicbes dos povos
indigenas, sobretudo reconheceu que os modos distintos e profundos
de se relacionar com a terra e a natureza sao quesitos fundamentais
para o reconhecimento oficial de seu territério através do processo de
demarcacao. No Caso dos Xucurus vs. Brasil, a Corte IDH afirmou e
aprofundou esse entendimento, reconhecendo, inclusive, que o
sistema juridico interno brasileiro ampara as perspectivas indigenas
reconhecendo seus modos de vida e sua relagdo com a terra e a
natureza.b42

Essa pertenca espiritual, reconhecida pela Corte, ndo se refere a uma
especificidade apenas do povo Xucuru — vale ter presente os varios relatos
colacionados ao longo desse trabalho na mesma dimens&o. Nesse sentido relata o
xama Yanomami sobre né ropé ou riqueza da floresta e a orientacdo dada por Omama
(seu criador): “cuidem bem de né ropé!”, “se vocés morarem na terra-floresta com né

ropé, vocés ficam alimentados, vocés vivem bem e com satde”843,

640 AFONSO DA SILVA, op. cit., p. 34.

641 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Marco Temporal e Direitos Coletivos. /n: CUNHA, M. C. da;
BARBOSA, S. (Orgs.). Direitos dos Povos Indigenas em Disputa. Sao Paulo: Editora Unesp, 2018. p. 91.
842 TEIXEIRA, C. da S. Povo Xucuru vs. Brasil: um paradigma na Corte Interamericana de Direitos Humanos
na construgao dos direitos territoriais coletivos dos povos indigenas. p. 66. In: LACERDA, L. F. (Org.).
Direitos da Natureza: marcos para a construgédo de uma teoria geral. Sdo Leopoldo: Casa Leiria, 2020.
643 KOPENAWA, Davi. Né Rope. In: CARNEVALLI, Felipe (org.). et al. Terra: antologia afro-indigena. S3o Paulo: Ubu
Editora, 2023. p. 334.



138

Entretanto, o territério de seu povo sofreu — e apesar da diminuigéo ainda sofre
— uma invasédo de milhares de garimpeiros, com uma terrivel destruigdo humana,
ambiental e cultural. “Quando os napépé [nao indigenas] estragam a floresta, né ropé
foge e vai para outra terra” e “quando foge, os napépé plantam as comidas na terra,
mas elas ndo crescem e soé resta Ohinari, o ser da fome, em seu lugar”®44,

Como explicitam Bragato e Rosa, atacar o territério ancestral e seu
ecossistema significa também violar o direito a espiritualidade indigena de toda uma
coletividade:

Para os povos indigenas, a espiritualidade nao esta dissociada dos
aspectos materiais e cotidianos da vida, mas Ihes da sentido; por isso,
nao se limita a ideia de religiao nos termos ocidentais. Qualquer direito
dos povos indigenas, seja a vida, a integridade, a terra, a liberdade
religiosa ou a residéncia, deve se entender a luz da ideia de
espiritualidade, que é constitutiva da cultura destes povos. A Corte IDH
reconhece, em diversos casos, a espiritualidade das comunidades
indigenas [...]. Na relagcédo com a terra, entende que o direito de
propriedade, se ndo se deriva totalmente, também se constitui pela
relacao espiritual da comunidade com o espaco (tradugao nossa). 645

Por isso, ndo adianta propor que os Yanomami saiam do seu territorio,
deixando as jazidas de ouro para a extracdo das “riquezas nacionais”, em troca de
outra terra protegida. Afinal, “eles [ndo indigenas] ndo sabem que o lugar do
surgimento de né ropé, da riqueza da floresta, foi em nossas terras; eles néo
conhecem, s6 conhecem suas proprias terras”®46. Ha, assim, uma profunda ligagédo
ancestral e espiritual entre o povo Yanomami e sua hutukara, também traduzida como
“terra-floresta” ou “o mundo como o conhecemos”.

Portanto, preservar a “riqueza nacional” significa nesse caso deixar que os
filhos de Omama vivam em paz e em equilibrio em seu territério, nos termos do
disposto na Constituicao. Ao fazer referéncia ao julgamento da emblematica acéo da
Raposa Serra do Sol (RR), Duprat destacou que “pela primeira vez, ficou assentado
que as terras indigenas formam um mosaico que combina habitagcdo, recursos
produtivos e ecolégicos, e espacos necessarios a reproducao fisica e cultural do

grupo’s47,

644 KOPENAWA, op. cit., p. 338.

645 BRAGATO, F. F.; ROSA, M. de A. Os significados da espiritualidade indigena e sua aplicacdo pela Corte
Interamericana de Direitos Humanos. Revista de Direito Publico. Brasilia, vol. 20, n. 108, out/dez. 2023.
Disponivel em: DOI:10.11117/rdp.v20i108.7609. Acesso em: abril, 2025. p. 114/115.

646 KOPENAWA, op. cit., p. 334.

847 DUPRAT, op. cit., p. 71.



139

Segundo Souza Filho, quando se aprovaram os direitos constitucionais dos
povos indigenas, “estava implicito o tema da natureza porque a adequacao territorial
exigida por esses povos dizia respeito as condigdes chamadas de ambientais, o que
nada mais era do que o respeito a integragcado de suas culturas com a natureza’ss.
Sem desconsiderar “que cada individuo indigena é portador e titular de direitos
humanos individuais”, “enquanto forem coletivos, porém, a sua relagdo com a
natureza se dara segundo sua cultura e seu direito”s4. A esse respeito assevera o
autor:

Com o reconhecimento dos direitos indigenas e de outros povos
tradicionais, a natureza de seus territorios passou a ser entendida
segundo a cultura de cada povo, portanto, em uma relagdo
harmoniosa e com o uso que cada cultura estabelece sem destruir, na
sua maior parte atribuindo direitos a natureza, nem sempre chamando
por este nome.6%

De fato, “cada povo tem sua histéria em um lugar ou lugares determinados, e
se nao esta na terra € porque em algum momento foi expulso e, entdo, a comunidade
ou a identidade continua existindo em fungdo da recuperacdo da terra’s. O
afastamento de uma comunidade originaria de seu territério ancestral significa uma
violenta ruptura com o seu modo de ser tradicional.

Por outro lado, ndo basta a demarcagéo da terra indigena, se o territério-
Natureza permanece sob permanente pressdo e ameacgas de projetos minerarios e
grandes obras governamentais de infraestrutura. A interpretagdo constitucional que
tem prevalecido possui um viés restritivo, que nega e impede o integral exercicio dos
direitos indigenas.

“A Constituicdo de 1988 e os documentos internacionais ndo deixam duvida
sobre duas coisas: os povos tém direito a existir e continuar existindo e para continuar
existindo tém direito a terra”ss2, frisa Souza Filho. Nao a uma terra arrasada e espoliada
pelo capital destrutivo, por 6bvio! Mas a um territério em que possam manter e
desenvolver relagdes harmbnicas com os seres nao humanos que o integram.

Nessa dimensao pontua o autor sobre o carater coletivo tanto dos direitos

indigenas quanto da Natureza:

648 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Direitos da Natureza. In: CRUZ, Valter do Carmo (org.) et. al.
Dicionario de ecologia politica. Rio de Janeiro: Consequéncia Editora, 2024. p. 613.

849 Ibidem, p. 616.

650 Ipid., p. 613-614.

1 Jdem. Marco Temporal e Direitos Coletivos. In: CUNHA, M. C. da; BARBOSA, S. (Orgs.). Direitos dos
Povos Indigenas em Disputa. Sdo Paulo: Editora Unesp, 2018. p. 90.

2 |bidem, p. 98.



140

Igualmente, a natureza, os ecossistemas, as espécies ou os seres
chamados de acidentes geograficos, como montanhas, rios e
florestas, todos tém direito a existir, enquanto ser. Estes direitos séo
coletivos. A diferenca com os direitos coletivos dos povos é a sua
indeterminacao e a dificuldade de individualizagado, porque para os
povos indigenas corresponde, além dos direitos coletivos, a
possibilidade de direitos humanos individuais, como o direito de
propriedade. Na natureza, ndo é tao nitida essa individualizagao, salvo
quando humanamente individualizada, como no caso de um rio, de um
chimpanzé ou de uma montanha. Além disso, a natureza nao tem a
opcao de se desconstituir como coletivo e ingressar no mundo dos
direitos individuais humanos. Os indigenas n&o podem jamais ser
objetos de direitos, a natureza, sim.6%3

No mais, os Direitos da Natureza ndo sao um fim em si mesmos. Ao revés,
podem ser uma peca central na constru¢cdo de uma cidadania mais plural, que
considera as lutas sociais e a dignidade dos seres ndo humanos. Para tanto, “ha que
consolidar e ampliar a vigéncia do pluralismo juridico, assim como a pratica da gestao
publica, com critérios plurinacionais e interculturais que assegurem uma maior e
efetiva participagao cidada e comunitaria”s+, pontua Acosta.

Como recorda Rodriguez, “ao contrario de outros paises latino-americanos, o
Brasil ndo se reconhece como um pais multinacional (Avritzer, 2017; Bonila
Maldonado, 2019; Clavero, 2008; Fernandez, 2015; Lazarte, 2009; Wolkmer e
Oliveira, 2017; Verdum, 2009)"s5, Mesmo porque nunca foi pauta do movimento
indigena local a independéncia tal qual nagdes indigenas, a exemplo da Bolivia.

Isso em nada diminui a necessidade de um inadiavel choque intercultural nos
organismos publicos para que apliquem a Constituicdo de forma descolonial e
segundo uma multinormatividade democratica. Ademais, o Estado Constitucional
brasileiro se reconhece como “uma sociedade fraterna, pluralista e sem preconceitos,
fundada na harmonia social”’, nos termos do preambulo da Carta de 1988¢s¢. Portanto,
€ preciso radicalizar a democracia, uma radicalizagao intercultural. Assim desenvolve

Rodriguez:

Afinal, a radicalizagdo da democracia tem como pressuposto a circunstancia
de que individuos e grupos permane¢am no dmbito de validade de uma
determinada ordem normativa e o enriquegam com suas autoafirmagoes,
contribuindo para transformar constantemente as instituicdes formais e para

53 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Direitos da Natureza. In: CRUZ, Valter do Carmo (org.) et. al.
Dicionario de ecologia politica. Rio de Janeiro: Consequéncia Editora, 2024. p. 616.

84 ACOSTA, op. cit., p. 157.

5 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Como viver junto? Escritos para uma Filosofia do Direito. Rio de Janeiro:
Sankoré, 2024. p. 96-97.

656 BRASIL. Constituicdo (1988). Constituicdo da Republica Federativa do Brasil de 1988. Disponivel em:
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao. htm. Acesso em: novembro, 2025.



141

enriquecer a normatividade social nos mais diversos dmbitos. O fato do
pluralismo, assim, € menos um fato do que uma construgdo politico-
institucional que requer o trabalho constante de evitar a fragmentagdo do
mundo politico-juridico pela criagcdo de novos centros de producgao
normativa e legislagdo com pretensdo totalizante; também a saida de
individuos e grupos do ambito de regulacdo de uma determinada ordem
normativa, o que resultara em seu empobrecimento existencial e reflexivo®s’.

“‘Nesse sentido, tendo como referéncia a utopia de um convivio democratico,
ordens normativas podem surgir e funcionar como lugares protegidos para garantir o
florescimento da diversidade humana e do pluralismo”®s¢. Radicalizar a democracia
implica em romper com o etnocentrismo que continua pautando a forma que o Estado
brasileiro — pelo menos na grande maioria das vezes, como ano apds ano 0s
Relatérios de Violéncia publicados pelo Cimi comprovam — se relaciona com os povos
indigenas.

E isso significa radicalizar a propria Constituicdo, rejeitando quaisquer
interpretacdes redutoras e limitadoras da poténcia da multinormatividade democratica,
propugnada por Rodriguez. Para que assim, finalmente, seja reconhecido aos povos
originarios que no seu territério-Natureza é possivel Bem Viver segundo suas praticas
ancestrais. Afinal, ele possui dignidade e é titular de direitos, a luz de um Direito
descolonial e intercultural. S6 com essas garantias as comunidades originarias
poderdo viver segundo suas tradi¢des e culturas, nos termos assegurados pelo art.

231 do Texto Fundamental.

4.3.2 Direito ao bem viver

Muito ja se disse e tem se escrito sobre o Bem Viver, as vezes com o sério risco
de se resvalar em uma abordagem superficial, panfletaria e até instrumentalizada.
Com isso, imperioso esclarecer que “ndao ha como escrever sobre esta questao a partir
de um reduto académico isolado dos processos sociais, sem nutrir-se das
experiéncias e das lutas do mundo indigena”®. Ademais, os verdadeiros
protagonistas e conhecedores do Bem Viver sdo as comunidades originarias, ndos os
especialistas teoricos.

Nesses termos coloca como pressuposto de sua obra o equatoriano Alberto

87 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Direito das Lutas: democracia, diversidade, multinormatividade. Sdo Paulo:
LiberArs, 2019. p. 339.

658 Jdem. Como viver junto? Escritos para uma Filosofia do Direito. Rio de Janeiro: Sankoré, 2024. p. 168.
89 ACOSTA, op. cit., p. 20.



142

Acosta, alguém que pdde mergulhar e muito aprender dessas realidades ancestrais:

Para falar do Bem Viver, é preciso recorrer as experiéncias, as visdes
e as propostas de povos que, dentro e fora do mundo andino e
amazébnico, empenharam-se em viver harmoniosamente com a
Natureza, e que sao donos de uma histdria longa e profunda, ainda
bastante desconhecida e, inclusive, marginalizada. Foram capazes de
resistir, a seu modo, imaginando um futuro distinto que muito poderia
contribuir com os grandes debates globais.®®°

Por isso, o Bem Viver se refere a identidade e as raizes profundas de muitos
povos, seu modo de compreender a si mesmos e os demais seres. De acordo com o
antropologo jesuita Melia, “os guarani se manifestam hoje como um ‘modo de ser”™.
Quer dizer, “com um claro sentimento de singularidade eles falam do fiandé rek6 —
nosso modo de ser — como a expressao mais cabal de sua identidade e de sua
diferenga”ss’.

Contudo, valorizar as sabedorias ancestrais n&o significa “a idealizagdo de um
melhor sistema de acumulacdo material” ou ainda reiterar “visbes simplistas que
transformaram o economicismo em eixo da sociedade”. Nem mesmo “propor uma
série de ideias e consensos para disfarcar o sistema dominante”ss2, “Tampouco € um
simples convite a retroceder no tempo e reencontrar-se com um mundo idilico,
inexistente por definicao”ss,

Sequer, como destacou Ménica Chuiji, indigena e ex-deputada constituinte do
Ecuador, se pretende “um retorno ao passado, a idade da pedra ou a época das
cavernas”, ou a “uma negagao a tecnologia ou ao saber moderno, ‘como argumentam
os promotores do capitalismo’4. Voltar-se para o Bem Viver implica em
transformacdes verdadeiramente radicais e “ndo pode ser simplesmente associado
ao ‘bem-estar ocidental’™s. Isso porque esse bem-estar, como sinal de sucesso,
indica a exploragédo e o empobrecimento de tantos outros.

Como ajuda a ponderar Rodriguez, fundamental abandonar uma concepgao
essencialista de cultura. Ademais, trata-se de uma visao redutora e empobrecedora.
A propésito, “a influéncia colonial e capitalista esta presente no mundo indigena de

multiplas formas, o que impede visbes romanticas de sua realidade”¢. A esse respeito

560 ACOSTA, op. cit., p. 20.
661 MELIA, op. cit., p. 293.
662 ACOSTA, op. cit., p. 20.
683 Ibidem, p. 73.

84 Ipid., p. 76.

85 Ipid., p. 25.

56 Ibid., p. 70.



143

discorre o autor:

Uma adverténcia importante: excluo de minha reflexdo liminarmente
hipétese de que preservar culturas em sua singularidade e
originalidade seja um objetivo possivel de se cumprir no mundo de
hoje. Nao tenho espago para discutir aqui as criticas filoséficas a uma
ideia essencialista de cultura, que as concebe como entes isolados e
estanques, passiveis de serem descritos em si mesmos, fora de um
ambiente relacional, marcado por um processo constante de
construgcao e reconstrucao motivado pelo contato e pelo dialogo
(YOUNG, 2000; INGLIS, 2004). Meu pressuposto € que as culturas
existentes podem se encontrar e se chocar, mesmo as mais isoladas
e, por este motivo, é necessario construir instituicdbes capazes de lidar
com os problemas que decorrem desta realidade, especialmente para
evitar a violéncia®®’.

Certamente o excerto ndo se refere aos povos indigenas livres ou em
isolamento voluntario. Ademais, esses fizeram uma opg¢ao por ndo contato e precisam
ter a sua liberdade respeitada, como um dos seus direitos fundamentais. Infelizmente,
“na esteira do discurso desenvolvimentista, outra vez é colocado em xeque o direito a
autodeterminacao desses povos, com a defesa feita por alguns setores, inclusive da
academia, do contato forgado, que ja vem acontecendo em alguns casos”ees,

Vale destacar que “a existéncia destes povos é frequentemente negada, ou
invisibilizada, o que em muitos casos facilita a autorizagcdo de empreendimentos
econdmicos™®, Suas terras ou outras riquezas objeto da ansia extrativista sao
perigosamente cobigadas, podendo significar a extingdo de povos inteiros. Varios
desses territérios, inclusive, ainda nao tiveram seus processos de demarcacao
finalizados ou sequer iniciados. Segundo dados do Relatério de Violéncia do Cimi
(2024), a Equipe de Apoio aos Povos Livres (Eapil) da entidade “mantém ainda outros
37 registros de isolados em areas sem providéncia da Funai para protecdo destes
pOVOS™s70,

Rodriguez ao citar Cover fala do direito a insularidade que os povos em
isolamento voluntario teriam nessa situagdo. Nesse sentido assevera:

Em uma palavra, sera necessario garantir a essas pessoas algum grau
de insularidade para aliviar as tensdes que necessariamente irdo criar
com o estado democratico de direito, de forma a evitar a corrosdo de
sua legitimidade ou a abertura de um processo de cisdo entre essas

667 RODRIGUEZ, José. Direito das Lutas: democracia, diversidade, multinormatividade. Sado Paulo:
LiberArs, 2019. p. 308.

668 | OEBENS, Guenter Francisco; NEVES, Lino Jodo de Oliveira (orgs.). Povos Indigenas Livres/Isolados:
na Amazoénia e no Grande Chaco. Brasilia: Conselho Indigenista Missionario, 2024. p. 6.

689 |bidem, p. 5.

670 RELATORIO Violéncia Contra os Povos Indigenas no Brasil-Dados de 2024. Conselho Indigenista
Missionario. 22 ed. Brasilia: Cimi, 2025. p. 244.



144

pessoas e a comunidade juridica em questdo. O direito a um
isolamento relativo ou o direito a insularidade, para usar de outra forma
uma expressao de Robert Cover (1983), pode ser exemplificado
facilmente quando pensamos nas comunidades indigenas ou
comunidades quilombolas que tem a sua forma de cultura reconhecida
pela constituicao federal, isto €, podem manter seu modo de viver em
paralelo ao modo de viver de outras comunidades, ainda que possa
haver conflitos entre as normas que regulam a sua vida e o direito
produzido pelo parlamento e pelas decisdes do judiciario do estado
brasileiro. Seja como for, em nome da igualdade, o estado de direito
deve permitir a convivéncia entre formas de vida comunitarias e
formas de vida igualitarias.®”’

Dentro desse cenario, qualquer posicdo de contato forcado revela-se
inaceitavel e em desacordo com os direitos humanos. Isso porque “desrespeita a
vontade manifesta dos povos livres e abandona a defesa da inviolabilidade dos seus
territérios™72. Todavia, “22 Terras Indigenas que reunem 48 registros de povos
indigenas em isolamento voluntario tiveram casos de invaséo possessoria, exploragao
ilegal de recursos naturais e/ou danos diversos ao patrimonio em 20247673,

Uma coisa € certa. A existéncia dos povos livres e das comunidades originarias
de um modo geral demonstram que outros modos de vida, muito menos destrutivos,
sao possiveis e bem concretos. Nao se trata de mera utopia ou teoria abstrata. Assim
apontam os antropologos Graeber e Wengrow:

Hoje quase todos nds encontramos uma dificuldade cada vez maior
para imaginar o que seria uma ordem econdémica ou social alternativa.
Ja nossos ancestrais, por sua vez, pareciam alternar o tempo todo
entre diferentes ordenamentos. Se de fato algo muito errado
aconteceu na histéria humana — e, diante do atual estado do mundo,
nao ha como negar isso —, entao talvez as coisas tenham comegado
a desandar precisamente quando as pessoas perderam a liberdade de
imaginar e vivenciar outras formas de existéncia social, e em tamanha
medida que hoje alguns consideram que esse tipo especifico de
liberdade jamais existiu, ou jamais foi vivenciado, durante a maior
parte da histéria humana.s™

No mais, cabe frisar que, sem querer retirar a centralidade das cosmovisdes
indigenas na experiéncia do Bem Viver, também n&o se pode desconsiderar outros
atores e comunidades que compartilham de valores similares. “Em diversos espacgos

no mundo — e inclusive em circulos da cultura ocidental — ha muito tempo tém se

571 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Como viver junto? Escritos para uma filosofia do direito. Rio de Janeiro:
Sankoré, 2024. p. 266.

672 OEBENS e NEVES, op. cit., p. 6.

673 RELATORIO Violéncia Contra os Povos Indigenas no Brasil-Dados de 2024. Conselho Indigenista
Missionario. 22 ed. Brasilia: Cimi, 2025. p. 243.

674 GRAEBER e WENGROW, op. cit., p. 532.



145

levantado diversas vozes que poderiam estar de alguma maneira em sintonia com
essa visao, como os ecologistas, as feministas, os cooperativistas, os marxistas e os
humanistas™s.

Ha de se convir que o proprio Bem Viver e a protecao da Pachamama fazem
parte “da ‘ecologia dos saberes’, que mesclam o saber indigena (ancestral), com o
eurocéntrico (moderno, progressista) e tém como base a pluralidade do conhecimento
— para muito além do cientifico”. Como ja dito, o Bem Viver “inter-relaciona os seres
humanos com a biosfera, criando uma solidariedade vinculante entre pessoa-
sociedade-natureza”®’®.

Feitas essas consideragdes, vale se perguntar: o que é o Bem Viver? De forma
alguma pode-se falar em um conceito hermético e objetivo. Isso porque “ndo é um
simples conceito”, mas “uma vivéncia””’. Ademais, s&o centenas de povos indigenas
distintos, com suas culturas proprias e modos diferentes de enxergar o mundo. Assim
discorre Acosta:

o Bem Viver, Buen Viver ou Vivir Bien também pode ser interpretado
como sumak kawsay (kichwa), suma gamara (aymara) ou nhandereko
(guarani), e se apresenta como uma oportunidade para construir
coletivamente uma nova forma de vida. Nao se trata de uma receita
expressa em alguns poucos artigos constitucionais e tampouco de um
novo regime de desenvolvimento. O Bem Viver é, essencialmente, um
processo proveniente da matriz comunitaria de povos que vivem em
harmonia com a Natureza®’®.

Nessa esteira, “supde uma visao holistica e integradora do ser humano imerso
na grande comunidade da Pacha Mama’™. E possivel falar em “uma ética da
suficiéncia para toda a comunidade, e ndo somente para o individuo”s, Comunidade
que nao esta separada da Natureza, com uma ldgica que vai muito além do
individualismo egoista e arrogante dos ultimos séculos de capitalismo. “Para os
Yanomami, a ‘terra-floresta’ urihi a nao € de nenhuma maneira um espaco exterior a
sociedade, cenario mudo e inerte das atividades humanas e simples campo de
recursos cujo dominio se deveria controlar’es!.

Ja para os Kichwa “sumak significa o ideal, o belo, o bom, a realizagao; e

575 ACOSTA, op. cit., p. 34.

676 BRANDAO, op. cit., p. 154.

577 ACOSTA, op. cit., p. 82.

678 Ibidem, p. 23-24.

79 Ibid., p. 83.

680 |pid., p. 83-84.

681 ALBERT, Bruce; KOPENAWA, Davi. O espirito da floresta. Sd0 Paulo: Companhia das Letras, 2023. p.
42.



146

kawsay € a vida, em referéncia a uma vida digna, em harmonia, equilibrio com o
universo e o ser humano’, explica o escritor equatoriano Ariruma Kowii’se2, Algo
completamente distinto das atuais teorias econémicas que s6 podem medir a geragao
de riqueza com base em um produtivismo possessivo e um consumismo estéril. De
acordo com o xaméa Davi Kopenawa, “os brancos pensam que a floresta esta colocada
sem razéo sobre o chdo, como morta”, isso “ndo é verdade”sss,

Alyne Costa traz o exemplo de agricultores experimentadores da Paraiba, que
“‘em lugar de se aliar as forgas do Estado-capital e sua semiética do combate a seca,
aliaram-se ao mutirdo da terra para estabelecer uma convivéncia com o semiarido,
(re)aprendendo a notar as dinamicas ecoldgicas existentes em seus terrenos”s4, Mais
do que a pretensao de desenvolver algo, € preciso se envolver e inter-relacionar com
os demais seres ndo humanos e os respectivos ecossistemas. Nessa esteira ensina
Braga:

Diante da implacavel contingéncia que caracteriza esses tempos de
catastrofe planetaria, o exercicio de reparar (n)a terra, materializado
por ecologias e praticantes situados, compde um mundo onde cabem
muitos mundos, como na invocagao zapatista. Esse “trabalho-jogo” se
pratica na organizagao de modos coletivos de viver e morrer bem. Em
contraposigao aos projetos neoextrativistas e de ocupagéo ontoldgica
dos territérios, as formas de sentipensar com a terra tracam
estratégias que extrapolam o antagonismo aos poderes constituidos,
acedendo possibilidades de retomada das paisagens ecossociais e
subjetivas.®

“Se o desenvolvimento trata de ‘ocidentalizar’ a vida no planeta, o Bem Viver
resgata as diversidades, valoriza e respeita o ‘outro’™s, Uma concepgdo nao
cumulativa de bens e em que ha sempre espacgo para a alteridade, humana e nao
humana. “Como os humanos, a ‘terra-floresta’ sofre e sente dor quando derrubam
suas arvores”®’, segundo a cosmovisdao Yanomami. Ora, “o ‘valor de fertilidade’ da
floresta, que chamamos né rope a, € também para nds a ‘natureza’: ele foi criado com

a floresta, € sua ‘riqueza’™. Um valor incomensuravel, escapavel aos indices

682 ACOSTA, op. cit., p. 77.

683 ALBERT e KOPENAWA, op. cit., p. 29.

684 COSTA, Alyne. Cosmopoliticas da terra: modo de existéncia e resisténcia no Antropoceno. Tese
(Doutorado em Filosofia) — Programa de Pds-Graduagéao em Filosofia, Pontificia Universidade Catélica do
Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2019. Disponivel em: https://www.academia.edu/40927589/Cosmopol
%C3%ADticas_da_Terra_modos_de_exist%C3%AAncia_e_resist%C3%AAncia_no_Antropoceno Acesso
em: nov. 2025. p. 242-243.

685 BRAGA, op. cit., p. 32.

686 ACOSTA, op. cit., p. 82.

87 ALBERT e KOPENAWA, op. cit., p. 43.

588 |hidem, p. 30.



147

aritméticos!

Dentre os muitos perigos de captura e esvaziamento dessa concepgao, esta o
apagamento de sua origem ancestral. Infelizmente, a apropriagéo e a distorgdo de
propostas alternativas é uma estratégia bastante comum do sistema econdmico-
produtivista para minar as ameacgas a sua perpetuacao exploratoria. Nesse sentido
pontifica Acosta:

Seu uso como nogdo simplista, carente de significado, € uma das
maiores ameagas ao conceito. [...] poderia desembocar em uma
versédo new age do Bem Viver, que o transformaria em mais uma das
tantas modas que aparecem por ai. Nesta trilha, o Bem Viver poderia
tornar-se um novo sobrenome do desenvolvimento: o
desenvolvimento do bem viver... Ademais, esse ‘bem viver se
converteria em um simples dispositivo de poder, que serve para
controlar e domesticar as sociedades®®.

Por isso, o conhecimento tradicional das comunidades originarias sera sempre
um bom antidoto contra as manipulagdes politico-ideoldgicas do momento. Importante
registrar que “existem nogdes similares entre outros povos indigenas, como 0s
mapuches do Chile, os kunas do Panama, os shuar e os achuar da Amazénia
equatoriana, e nas tradicbes maias da Guatemala e de Chiapas, no México”6%.

Também em outros lugares do mundo alguns povos possuem visdes parecidas,
como “o ubuntu, na Africa do Sul, e o svadeshi, swaraj e apargrama, na india”s". Uma
heranga comum, herdada e cultivada por muitos povos em todo o planeta, como
aponta Acosta:

O Bem Viver — enquanto filosofia de vida — € um projeto libertador e
tolerante, sem preconceitos nem dogmas. Um projeto que, ao haver
somado inumeras histérias de luta, resisténcia e propostas de
mudancga, e ao nutrir-se de experiéncias existentes em muitas partes
do planeta, coloca-se como ponto de partida para construir
democraticamente sociedades democraticas®®?.

Para aqueles que persistem em desqualificar o principio do Bem Viver, como
algo alheio a realidade do Brasil, proprio dos povos andinos ou ainda restrito aos
indigenas, vale trazer um ultimo e esclarecedor depoimento. Carlinhos da Resex de
Canavieiras se define como um “pescador artesanal jangadeiro”, “um extrativista

costeiro e marinho”, que vem de um “maretorio” do Sul da Bahia®%.

589 ACOSTA, op. cit., p. 90-91.

% |pidem, p.75.

591 Ibid., p. 84.

892 ACOSTA, op. cit., p. 29.

693 RESEX DE CANAVIEIRAS, Carlinhos da. Maretérios. p. 292. In: CARNEVALLI, Felipe (org.). et al. Terra: antologia
afro-indigena. Sdo Paulo: Ubu Editora, 2023.



148

O lider pesqueiro denuncia que “neste contexto esta a disputa entre o nosso
modo de vida ancestral e a nogao de ‘desenvolvimento’, que degrada e destréi os
territorios e as comunidades”. Informa que seguem “buscando estratégias para
resistir, para continuar existindo e mostrando que é possivel imaginar outras formas
de viver”. Isto porque tais comunidades defendem “uma vida em coexisténcia com a
natureza, sem leva-la ao colapso”®. Nesta esteira consignou Branddo, ao citar
Gudynas, que vai na mesma linha de Acosta:

Para Gudynas, a teoria da ecologia profunda, os ashuar ecuatorianos,
o kume mongen, os mapuches do Sul chileno, os cambas del bosques
do Norte amazoénico da Bolivia, os afrodescendentes do Pacifico
colombiano e os seringueiros e castanheiros da Amazénia possuem
suas concepgdes de Bem-Viver, que n&o se restringem ao Sumak
Kawsay proposto nas Constituicbes equatoriana e boliviana
(GUDYNAS, Eduardo, Buen Vivir. germinando alternativas al
desarrollo, cit., p. 5-8).5%

“A relagdo com a Natureza é essencial na construcdo do Bem Viver’s®%, Nao
qualquer relagcdo, mas uma relagao de reveréncia e respeito. Além disso, trata-se de
“‘uma proposta de luta que enfrenta a colonialidade do poder”s®” e, por isso, constitui-
se “em uma tarefa descolonizadora™@. De outro modo, um “ponto de partida, caminho
e horizonte para desconstruir a matriz colonial que desconhece a diversidade cultural,
ecolégica e politica’™». Afinal, as comunidades originarias vém resistindo a
incorporagao forcada e desastrosa da légica capitalista-consumista em seus meios.

Mesmo assim, ndo se pode ignorar que “a difusdo de certos padrdes de
consumo, em uma pirueta de absoluta perversidade, se infiltra no imaginario coletivo,
inclusive no de amplos grupos humanos que nédo possuem condi¢gdes econdémicas
para acessa-los, mantendo-os prisioneiros de um desejo permanente”?, Ja a filosofia
do Bem Viver “aceita como eixo aglutinador a relacionalidade e a complementariedade
entre todos os seres vivos — humanos e ndo humanos™1,

A titulo de ilustracgao, vale se voltar sobre a cosmologia Yanomami, para melhor
compreender de que tipo sao os vinculos entre o ser humano e a Natureza. “A terra

da floresta possui um sopro vital, wixia, que € muito longo”. Enquanto “o dos seres

694 RESEX DE CANAVIEIRAS, op. cit., p. 303.
695 BRANDAO, op. cit., p. 153.

8% ACOSTA, op. cit., p. 28.

87 Ibidem., p. 34.

6% |pid., p. 72.

6% |pid., p. 83.

70 1pid., p. 35.

71 Ibid., p. 74.



149

humanos é curto: vivemos e morremos depressa”. Entdo, “quando estamos muito
doentes, em estado de fantasma, esse sopro também nos ajuda a nos curarmos”.
Essa espécie de troca ou dadiva entre Natureza e ser humano nao acontece por meio
de algum extrativismo predatorio. Mas o lider Yanomami explica, que esse sopro vital
“0 tomamos emprestado e ficamos bem”702,

Vale trazer a explicagado de Xavier Albo, citada por Fernanda Bragato, sobre a
compreensao das comunidades originarias com que conviveu. Trata-se de um jesuita
indigenista que esteve muitos anos na Bolivia, com os povos Kichwa e Aimara. Assim
sintetiza Bragato o entendimento de Albo:

Especificamente sobre o conceito de suma qamana, nos ensina Albé
que Qamana é “habitar, viver, morar, radicar” e se aproxima de
gamawi (morada), qamasa (carater, modo de ser, valor, audacia,
energia), gamiri (que vive acolhido e é acolhedor e que nao € o rico,
mas os ocidentais assim poderiam traduzir). Qamarna também designa
o lugar abrigado e protegido dos ventos. Jakafa, por outro lado, é
também viver e vida, mas apenas no sentido biolégico e contraposto
a estar morto e morte. Suma significa “bonito, bom, amavel”’. Segundo
Albd, viver bem ndo é o mesmo que viver melhor porque suma (ou
sumaq em kichwa) ja inclui “o maior grau possivel”. Isso porque viver
melhor € um propdsito caracteristico dos projetos desenvolvimentistas
e quando se diz “melhor”, se entende que um individuo ou grupo vive
e esta melhor que outros e as custas dos outros. Viver bem (suma
qamania) transmite a ideia de saber conviver e apoiar uns aos
outros”®,

Aqui Albo recupera o sentido da cosmovisao Aimara, que “vé em cada produto
agricola e em cada animal um ser vivo e veneravel com o qual estabelece dialogos,
que enfeita, ao qual oferece coca e tragos para que se sirvam e que beija
reverentemente’’%4. Uma visdo harménica e em plena comunh&o com a Pacha Mama.
“A produgao nao tem apenas a ver com lugares, espiritos e sementes cheios de vida”.
Mas “é também um processo no tempo”. E “por isso ha uma relagéo estreita entre o
ciclo agrario e o ciclo cerimonial anual’s. Um ser e estar no mundo embebido de
espiritualidade!

Ao citar Albo, Acosta fala em “bons conviveres dos seres humanos na

comunidade, bons conviveres das comunidades com outras comunidades, bons

702 ALBERT e KOPENAWA, op. cit., p. 30.

703 BRAGATO, Fernanda Frizzo. Dignidade Humana Pluriversal: uma leitura descolonial da Constituigdo
de 1988. Rio de Janeiro: Lumen Juris, 2023. p. 162-163.

704 ALBO, Xavier. Experiéncia religiosa Aimara. In: MARZAL, Manuel M. et al. O Rosto indio de Deus. Sao
Paulo: Vozes, 1989. p. 244.

%5 |bidem, p. 244-245.



150

conviveres de individuos e comunidades na e com a Natureza”¢, Essa € a razao por
que nao faz sentido a destruicao daquilo que esta vivo: causa a propria autodestrui¢ao.
“‘Nossa floresta esta viva e, se os brancos nos fizerem desaparecer e a desmatarem
inteiramente, eles ficardo pobres e acabarao por sofrer fome e sede”7.

Nao se pode descurar ainda da dimensao espiritual dos seres ndo humanos
que integram a Natureza. Ailton Krenak recorda que “os rios, esses seres que sempre
habitaram os mundos em diferentes formas, sdo quem me sugerem que, se ha futuro
a ser cogitado, esse futuro é ancestral, porque ja estava aqui’. Além de reverencia-
los, € preciso escuta-los e aprender com os cursos d’agua, alerta o pensador indigena.
O Watu, “esse nosso rio-avd, chamado pelos brancos de rio Doce, cujas aguas correm
a menos de um quilémetro do quintal da minha casa, canta”. E “nas noites silenciosas
ouvimos sua voz e falamos com nosso rio-musica”®. Nessa mesma ldgica

testemunha Alb6 sobre a cosmovisio dos Aimara:

Esta [vida] brota da terra e por isso, mais uma vez, o grande
interlocutor da producdo é a Mae Terra. A Pacha Mama é uma e
multipla: esta presente em toda parte, inclusive nos lugares agrestes
e perigosos e esta diferenciada de uma maneira pessoal e particular
em cada parcela concreta, como uywiri ou cuidador da familia que a
trabalha’™°.

Ja deve ter ficado claro que “o Bem Viver — isto é fundamental — supera o
tradicional conceito de desenvolvimento e seus multiplos sinbnimos, introduzindo uma
visdo muito mais diversificada e, certamente, complexa”'. Pode ser lida inclusive
como uma critica “a propria ideia de desenvolvimento, transformada em uma
enteléquia que rege a vida de grande parte da Humanidade — que, perversamente,
jamais conseguira alcanga-lo”12,

Inumeras teorias socias defendiam “que as sociedades indigenas estariam
fadadas ao desaparecimento, quando n&o diretamente fisico, pelo menos social,
engolidas pela marcha inexoravel do progresso nacional’”3, Sempre € preciso

reafirmar que “o etnocidio, entendido como a destruicdo sistematica dos modos de

706 ACOSTA, op. cit., p. 58.

707 ALBERT e KOPENAWA, op. cit., p. 30.

708 KRENAK, Ailton. Futuro ancestral. S30 Paulo: Companhia das Letras, 2022. p. 11.

7% |pidem, p. 13-14.

710 ALBO, op. cit., p. 243.

1 ACOSTA, op. cit., p. 24.

712 Ibidem, p. 24.

713 ALKMIN, Fabio M. Geografia da autonomia: a experiéncia territorial zapatista em Chiapas, México. Sao
Paulo: Elefante, 2025. p. 41-42.



151

vida e pensamento dessas sociedades indigenas, ou, como coloca Pierre Clastres
(2004, p. 87), a ‘dissolugéao do multiplo em Um’, tornou-se intrinsecamente a logica do
Estado liberal’”4. Um processo que esta atrelado ao ecocidio que avancga a passos
largos.

Apesar disso, “estima-se que a atual populagao indigena mundial no inicio do
século XXI gire em torno de 350 a 400 milhdes de individuos”. Na América Latina
seriam “45 milhdes de pessoas, representando 826 grupos reconhecidos””'s. Tecendo
suas criticas a concepgéao de desenvolvimento acrescenta Rodriguez:

O centro do debate é a teoria da modernizagao e seu esquema de
desenvolvimento em etapas, supostamente capaz de ser replicada em
qualquer lugar do mundo (THOMAZ, 2006). Segundo este modo de
pensar, haveria uma férmula geral capaz de promover o
desenvolvimento de todos os paises e, por isso, & importante
reproduzir por todo 0 mundo modelos de direito padronizado a imagem
do direito ocidental. Este modo de pensar, que transforma a afinidade
eletiva (WEBER, 2007) entre direito formal-racional e capitalismo
identificada por Max Weber, em uma relacado de causalidade simplista,
tem sido objeto de criticas demolidoras (TRUBECK, 2007; CHANTAL,
2006), além de desmentidos empiricos evidentes, especialmente com
as andlises do capitalismo na Asia (JAYASURIYA, 1997; CHEN,
1999), a despeito da sobrevida que ganhou no campo do debate
ideoldgico. Quando falamos no registro da ciéncia, qualquer das
ciéncias humanas, a defesa da modernizacao torna-se cada vez mais
problematica, especialmente diante da ampliacdo dos horizontes
epistémicos ocidentais em contatos cada vez mais profundos com
outras culturas (HALL, 2003; COSTA, 2006; SANCHEZ, 2005).7"®

Por isso, o Bem Viver se funda na “necessidade de impulsionar uma vida
harmonica entre os seres humanos e deles com a Natureza: uma vida centrada na
autossuficiéncia e na autogestdo dos seres humanos vivendo em comunidade”".
Para tanto, impde-se como basilar a valorizagédo das lutas populares protagonizadas
pelo movimento indigena, em toda a sua pluralidade e diversidade. “Sao propostas
invisibilizadas por muito tempo, que agora convidam a romper radicalmente com
conceitos assumidos como indiscutiveis™8,

“O tekoa-pora propde um esforco ndo comum para as nossas atitudes, por

termos que lidar de maneira integrativa nas questdes ambientais, sociais e

714 ALKMIN, op. cit., p. 55.

715 Ibidem, p. 42

71* RODRIGUEZ, José Rodrigo. Direito das Lutas: democracia, diversidade, multinormatividade. Sdo Paulo:
LiberArs, 2019. p. 307.

717 ACOSTA, op. cit., p. 39.

718 Ibidem, p. 70.



152

espirituais”9. “E necessario construir relacdes de producdo, de intercambio e de
cooperagao que propiciem suficiéncia — mais que eficiéncia — sustentada na
solidariedade”. Quer dizer, “também esta em jogo a defesa da vida contra esquemas
antropocéntricos de organizagéo produtiva, causadores da destruigcdo do planeta”2.
Assim desenvolve Kaka Wera Jecupé, indigena do povo Tapuia, que conviveu longos
anos com os Guarani Mbya:

A filosofia do bem-viver nos coloca como corresponsaveis pelo lugar
que habitamos, tanto o lugar-corpo e o lugar-ambiente quanto o lugar
que ocupamos nas nossas relacdes. Nao se trata de um
autojulgamento ou autocritica constante, mas de um certo
autoconhecimento da riqueza, complexidade e responsabilidade para
com a nossa vida interior.”?’

Para Timoteo Vera Tupa Popygua “o universo esta em pleno equilibrio, ndo
apenas por existirmos enquanto culturas milenares, mas também por ndo esquecer e
obedecer ao ensinamento deixado por Nhanderu”2, o Deus Criador. Também na
cosmovisdo Desana, “na natureza tudo é indissociavel’, “uma arvore € um ser
humano”723,

Assim, conforme a mitologia Mura, os encantados dos rios e das florestas
“‘protegem os seres das matas, das aguas e do ambiente inteiro; s6 causam
transtornos para quem visita o rio ou a mata em horas impréprias ou para cacgar,
pescar ou tirar algo da Mae Terra de modo desnecessario””?4. Por isso, 0 Bem Viver
esta atrelado a essa comunhdo com a Natureza. Matar por prazer ou para acumular
aquilo que nao se necessita consiste em pura e incompreensivel perversao.

E para os povos do Bem Viver tais comportamentos sao inaceitaveis e
absolutamente rechacados pelas cosmovisbes ancestrais. Nessa esteira também
entendem os Tupinamba, como se depreende do trecho abaixo colacionado:

Se observarmos, por exemplo, a mitologia dos Tupinamba, ja houve
trés humanidades anteriores que acabaram se destruindo. Em todas
elas os seres humanos repetiram padrbes de crenga e
comportamentos destrutivos, e as forgas da natureza, que atuam de
acordo com a inteligéncia sagrada da Méae Terra, deram fim a cada
uma delas. As narrativas milenares dos Tupinamba dizem que a

719 \WERA, op. cit., p. 114.

720 ACOSTA, op. cit., p. 27.

721 WERA, op. cit., p. 113.

722 pOPYGUA, Timéteo Verd Tupa. A folha divina. Sao Paulo: Hedra, 2024. p. 32.

723 DIAKARA, Jaime. Wuhu siburu, peneira de aruma. In: NEGRO, Mauricio (org.). Nés: uma antologia de
literatura indigena. Sao Paulo: Companhia das Letrinhas, 2019. p. 85.

724 MURA, Marcia. Uruapeara, a pirarara encantada, o maringuari e o pajé que se tornou cobra grande. In:
DORRICO, Trudua e NEGRO, Mauricio. Originarias: uma antologia feminina de literatura indigena. Séo
Paulo: Companhia das Letrinhas, 2023. p. 51.



153

primeira humanidade foi destruida pelo espirito do fogo, que cuspiu
erupgdes vulcanicas e que foi usado de maneira catastrofica por meio
das armas de fogo. A segunda humanidade foi destruida pelos
terremotos e pela desolagao da Terra, gerando escassez e fome. A
terceira humanidade foi destruida pelas aguas, em movimentos
diluvianos.”?®

Nesses mesmos termos ensina o sabio Guarani Mbya, “os povos originarios da
Yvyrupa sabem que as culturas sdo muito importantes e que garantem a sabedoria
verdadeira, que faz com que a natureza fique em equilibrio””26. Para o seu povo, “todos
0s passaros tém seus ensinamentos”. Eles “compdem a sinfonia do universo e sao
importantes para o equilibrio da natureza e da vida na Terra”72,

Vale um ultimo alerta bastante razoavel. Sem deixar de afirmar seu importante
valor contestatorio, Acosta tem razdo quando alerta como “uma ameacga ao Bem Viver
0 uso e abuso de categorias pos-modernas e pds-coloniais — como arquétipo,
césmico, quantico ou cosmovisao — para tratar de construir o ‘ancestral’ a margem de
suas proéprias raizes”28. O risco seria, pois, criar um Bem Viver excluindo mais uma
vez as culturais originarias, segundo filosofias abstratas e puramente tedricas. Um
bom antidoto a esse perigo pode ser o reconhecimento do protagonismo indigena,
nos mais variados espagos politico-institucionais e académicos-cientificos.

Mesmo diante de tantas cosmovisdes de diferentes povos originarios e de seus
recorrentes alertas, denuncias e exemplos, os ndo indigenas foram se tornando o
povo do Mal Viver. “Tratam os rios de maneira tado desrespeitosa que da a impressao
de que sofreram um colapso afetivo em relagao as preciosidades que a vida nos
proporciona aqui na Terra”, desabafa um indignado Krenak’». Ainda assim, o Bem
Viver dos povos indigenas continua ecoando como os espiritos que dangam nas
florestas. “E gracas ao trabalho dos xamas que estamos vivos”. E “por isso, vocés
devem pensar que, quando nos defendem, os xamas yanomami continuam a proteger
vocés também”70,

Ou seja, ndo é s, mas também € — por que ndo? —, pelos 391 povos indigenas.
Mas é ainda pelos quilombolas, pelas comunidades pesqueiras e caigaras, pelas

quebradeiras de coco babagu e pelas andirobeiras, pelas comunidades de fundo e

725 \WERA, op. cit., p. 116.

726 pPOPYGUA, Timéteo Vera Tupa. A folha divina. Sdo Paulo: Hedra, 2024. p. 32.

727 Ibidem, p. 35.

728 ACOSTA, op. cit., p. 96.

729 KRENAK, Ailton. Futuro ancestral. Sd0 Paulo: Companhia das Letras, 2022. p. 22.
730 ALBERT e KOPENAWA, op. cit., p. 56.



154

fecho de pasto, pelos pequenos posseiros da agroecologia e pelos trabalhadores
rurais sem-terra da agricultura familiar. E também pelos ribeirinhos e pelos
apanhadores de flores sempre-vivas, pelos caatingueiros e pelos catadores de
mangaba, pelas marisqueiras e castanheiras, pelos cipozeiros e geraizeiros, pelos
vazanteiros e kalungas, pelos povos ciganos, pelos faxinalenses e ilhéus, pelos
isqueiros e morroquianos, pelos piagaveiros e pantaneiros, pelos veredeiros e
seringueiros. E por tantos outros mais, inclusive pelos que vivem nas cidades e ainda
nao descobriram o Bem Viver! Ndo menos importante, € ainda por todos os seres mais
que humanos que possuem o direito de viver em harmonia com os humanos e 0s
demais.

Isto ndo quer dizer, entdo, que se pretenda defender as praticas do Bem Viver
como uma posigao universal aplicavel em todos os contextos, sob pena de também
se tornar uma posi¢ao colonizadora. Certa vez, “disse com clareza lvan lllich, em
1968, diante de um grupo de jovens norte-americanos que se preparavam para servir
como voluntarios do desenvolvimento no México: ‘Para o inferno com as boas
intencbes™ 731,

Ademais, “é importante que haja lugares de contato para que estas identidades
nao se naturalizem e impegam que a sociedade e as pessoas tenham a oportunidade
de se transformar no contato com o outro””32. Contudo, tampouco se deve admitir a
imposicao de um modelo socioeconbmico que seja destruidor de alteridades e
perspectivas harménicas com a Natureza.

Apenas a convivéncia respeitosa entre os diferentes — no caso, os povos do
Bem Viver e os ndo indigenas — pode enriquecer a sociedade e propiciar a construcao
de uma ordem democratica multinornativa, onde sempre haja espago para a
diversidade cultural. E ha ainda muito que aprender dessas comunidades originarias:

Um modo de vida como o dos achuar e a forma como concebem as
plantas e os animais parecem-nos estranhos, afinal estamos téao
profundamente submersos em nossas préprias crengas que tendemos
a considerar as alheias com certo desdém e ironia divertida. Contudo,
a antropologia nos mostra que o que nos parece eterno, este presente
no qual estamos agora trancafiados, € apenas uma entre milhares de
outras maneiras ja descritas de se viver a condigdo humana. Assim,
mesmo que a solugao que queremos para o futuro — algum modo
diferente de conviver entre humanos, bem como entre humanos e néo
humanos — ainda nao exista, resta-nos ao menos a esperanca de

731 ACOSTA, op. cit., p. 96-97.
732 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Como viver junto? Escritos para uma Filosofia do Direito. Rio de Janeiro:
Sankoré, 2024. p. 30.



155
inventar maneiras originais de habitar a terra, uma vez que outra
civilizacOes e outras sociedades ja o fizeram antes de nés.73

“Na linguagem de lvan lllich, [...] trata-se de construir um direito manejavel e
nao manipulador, isto €, que ndo se limite a tratar as pessoas e a natureza como
meros objetos”4. Para isso, “sera preciso reinventar a lei; lembrar do desejo de dar a
lei a nés mesmos, de institui-la autonomamente, contra a privacidade dos
contratos”?3s. E os territorios do Bem Viver, protegidos pela incansavel luta dos povos
indigenas, sdo um poderoso exemplo de que um mundo para além da exploragéo da
Natureza é possivel.

Deste modo, trabalhar pela dignidade da Natureza é enfrentar a desigualdade
que assola a humanidade. Significa, portanto, assumir uma logica de resisténcia e
uma pratica antissistémica, produzindo, por meio de um processo intercultural de lutas
a partir das bases, um Direito da Natureza descolonial e libertador. Com o avanco do
reconhecimento dos Direitos da Natureza, tanto nas legislagdes locais e internacional,
mais fundamental ainda sera a mudanca do paradigma antropocéntrico para o

ecocéntrico.

733 DESCOLA, op. cit., p. 26-27.

734 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Como viver junto? Escritos para uma Filosofia do Direito. Rio de Janeiro:
Sankoré, 2024. p. 91.

735 |dem. Direito das Lutas: democracia, diversidade, multinormatividade. Sdo Paulo: LiberArs, 2019. p.
386.



156

5 CONSIDERAGOES FINAIS

Este trabalho se propbés analisar a interface entre os Direitos Humanos
descoloniais dos povos indigenas e o reconhecimento dos Direitos da Natureza, na
ordem juridica brasileira. Para isso, estabeleceu trés etapas distintas. Na primeira,
analisou a colonialidade do poder e seus efeitos sobre as comunidades originarias e
sobre a Natureza. Na segunda parte, deteve-se nas diversas compreensdes de
subjetividade desde a Modernidade, considerando a possibilidade de ampliagdo da
concepgao para incluir a Natureza. E na ultima etapa, aprofundou-se sobre os Direitos
da Natureza propriamente ditos e o seu reconhecimento pela Constituicao Federal.

A colonialidade do poder perpassa as relagdes de dominio com 0s povos
originarios e com os territorios-Natureza, no Brasil e na América Latina. Os ataques e
as violagbes contra os direitos fundamentais dos indigenas estdo conectados a
destruicdo da Natureza. Por isso, a partir do pensamento descolonial € preciso
tematizar o etnocentrismo que vem caracterizando ndo s6 o modelo politico-
econdmico, mas também as epistemologias hegemonicas.

Diante dos séculos de massacres e persegui¢gdes as comunidades indigenas,
a critica descolonial se coloca como uma ferramenta importante de analise da
realidade, com um viés contundente de denuncia. Por meio da descolonialidade se
percebe como a racionalidade ocidental, com raizes na Modernidade, possui alguns
aspectos problematicos — que aliados ao capitalismo tém intensificado e perpetuado
a desigualdade até a atualidade. O principal deles se refere a ciséo entre a Natureza
e a humanidade — uma humanidade patriarcal, branca e capitalista. Houve, assim, o
triunfo do paradigma antropocéntrico.

Em contraposigdo estdo as comunidades originarias que resistem ao
exterminio e a destruicdo provocada pela colonialidade do poder. Assim, apresentou-
se uma abordagem descolonial dos Direitos Humanos dos povos indigenas,
demonstrando como os Direitos da Natureza n&do consistem em uma evolugdo do
Direito Ambiental, mas possuem a sua génese naqueles ultimos.

Para comprovar essa indissociabilidade se teve presente as compreensdes de
Natureza segundo as cosmovisdes indigenas, procurando trazer algumas vozes de
povos indigenas distintos. Historicamente silenciadas, as comunidades originarias sao

portadoras de um conhecimento ancestral que precisa ser reconhecido e valorizado.



157

Afinal, insistir na diversidade €& assumir uma posi¢cao contra-hegeménica, anti-
sistémica e de desobediéncia epistémica, arraigada no Estado Democratico de Direito.

Por isso, ao pesquisar as subjetividades juridicas desde a Modernidade se
constatou a sua variagao historica e consequente ampliacdo do instituto. Mesmo o
Direito liberal burgués com sua racionalidade técnico-instrumental, sustentaculo do
capitalismo, foi alargado ao longo do tempo para incluir como sujeitos de direitos as
pessoas negras, os indigenas, as mulheres e os LGBTs, por exemplo. Tudo isso fruto
das lutas sociais emancipatérias.

Assim, a partir da multinormatividade democratica de José Rodrigo Rodriguez
com a sua gramatica de regulagao social, os povos indigenas reconhecem outras
racionalidades, na linha de um paradigma ecocéntrico. Em uma conjugagao
intercultural, entre o avango dos estudos cientifico-biologicos e o conhecimento
tradicional das comunidades originarias, nao se pode mais afirmar que o ser humano
€ 0 unico dotado de inteligéncia. Existem muitas outras formas de racionalidades no
mundo mais que humano. Por isso, tal qual as coletividades indigenas, a coletividade-
Natureza deve ser reconhecida como sujeito de direitos.

Apesar de uma aparente contradicao, ndo ha que se falar em efetiva oposi¢cao
entre os Direitos Humanos descoloniais e os Direitos da Natureza. Isso porque o
filésofo da Libertacao Ignacio Ellacuria defende a historicizagao dos Direitos Humanos
a partir das maiorias populares oprimidas, como um lugar-que-da-verdade. O critério
€ o principio do bem comum, com a preponderancia do coletivo sobre o particular.

Ora, segundo uma interpretagdo analégica, ha que se considerar a Natureza
como um sujeito oprimido, tal qual os empobrecidos, ambos vilipendiados pela mesma
elite opressora. Nessa ldgica, a historicizagdo dos Direitos Humanos passa pelo
inerente reconhecimento da Natureza como coletividade oprimida. Por isso, a
concretizagao do principio do bem comum deve se orientar também pela protecao da
dignidade da Natureza, como sujeito de direitos.

Com o constitucionalismo pluralista na América Latina, inaugura-se um tempo
de maior prote¢ao dos povos indigenas. Como ultimo ciclo desse periodo, encontra-
se o0 constitucionalismo plurinacional, também conhecido como novo
constitucionalismo latino-americano. Dentro dessa fase estdo as Constituicbes do
Equador (2008) e da Bolivia (2009), que contaram nao sé com a forte participagéo do

movimento indigena na reivindicagdo de direitos, mas também que acabou



158

incorporando inumeros dispositivos baseados nas cosmovisdes originarias — entre
eles, o reconhecimento do Bem Viver e dos Direitos da Natureza.

Diante de uma nascente Teoria Geral dos Direitos da Natureza, apresentou-se
0 conceito e os paradigmas que informam esse novo ramo do Direito. Apesar das
varias nuances e diferenciagdes tedricas, em linhas gerais, o paradigma biocéntrico
reconhece o valor intrinseco dos seres naturais, em termos individuais. Por sua vez,
para o paradigma ecocéntrico a centralidade esta nas coletividades e nos
ecossistemas que formam a comunidade planetaria — incluidos os rios, os mares, as
montanhas, as florestas etc. Considerando a Natureza um sujeito coletivo oprimido e
a prioridade do bem comum — emprestados de Ellacuria —, adotou-se a perspectiva
ecocéntrica.

Segundo esse horizonte descolonial, os Direitos Humanos e os Direitos da
Natureza, interpenetrados e potencializados interculturalmente, tém no centro os
sujeitos oprimidos. No caso, a propria humanidade que sofre os efeitos da crise
ecologica — especialmente os povos indigenas e as comunidades tradicionais — e a
Natureza, com a teia da vida que sustenta a coletividade ecoplanetaria de seres e
entes naturais.

Dentre os principios que dao significado aos Direitos da Natureza estdo a
Harmonia com a Natureza, a Interdependéncia, a Reciprocidade e a Comunitariedade.
Como atestam as culturas indigenas ha milénios e, nesse mesmo sentido, vém sendo
concluido por varios estudos bioldgico-antropoldgicos, a vida possui um complexo
emaranhamento de inter-relacdes. Os exemplos de interagcdes equilibradas entre
humanos e ndo humanos sao profusos, formulando assim as bases da Teoria Geral
dos Direitos da Natureza.

Diante disso, vale retomar o problema de pesquisa: a ordem constitucional
brasileira em vigor reconheceu os Direitos da Natureza? De acordo com uma
interpretacao teleoldgica e sistematica dos dispositivos fundamentais que tratam dos
povos indigenas, a resposta € absolutamente afirmativa. A Natureza é titular de
direitos, gracas a proteg¢do constitucional estendida aos costumes e tradigdes das
comunidades originarias.

Parte do primeiro ciclo — chamado de constitucionalismo multicultural —, a
Constituicao de 1988 trouxe também importantes avancos, com a ruptura da viséo
tutelar-integracionista e a salvaguarda da diversidade cultural das comunidades

originarias. Como direitos indissociaveis, a Carta Cidada tratou dos Direitos da



159

Natureza por meio dos povos indigenas. Afinal, as culturas originarias foram
reconhecidas, assim como o direito ao meio ambiente ecologicamente equilibrado,
nos termos dos arts. 215, caput e §1° e 225, caput do Texto Constitucional.

Por sua vez, o art. 231 garantiu o direito ao territério ancestral, bem como
assegurou a protecdo aos costumes, as tradigdes, as linguas e as culturas das
comunidades indigenas. Trata-se do direito coletivo a terra que é indisponivel,
imprescritivel e inalienavel, ndo podendo ser renunciado em virtude das futuras
geragdes. Um direito descolonial e anti-capitalista, uma vez que esses territorios,
quando devidamente demarcados pelo Estado, tornam-se inalcangaveis pelo
mercado agrario.

Na mesma esteira, o direito ao Bem Viver também esta garantido no
supracitado dispositivo constitucional. Ademais, o territério-Natureza para as
comunidades originarias nao esta sob a ldgica exploratdria, que esgota e extrai a vida
em troca do lucro selvagem. A relacionalidade harmdnica e complementar entre seres
humanos e ndo humanos implica ainda respeito e reveréncia a Natureza-dadiva-dom.
No tocante a vida que vale a pena ser abragada, ndo ha capital que seja capaz de
reduzi-la a uma mera soma pecuniaria. Tais relacdes sao infinanceirizaveis.

Por isso, ndo ha direito a cultura e ao exercicio do modo de vida tradicional —
que é sempre dindmico e esta em constante transformacao, sem deixar de conservar
e ressignificar as raizes mais profundas da identidade de um povo — sem a garantia
ao territério. E ndo qualquer pedaco de terra, mas um territério-Natureza, em que
determinada comunidade originaria possua vinculos existenciais-espirituais. Um
territério que nenhum direito de propriedade jamais podera emular ou sequer chegar
proximo da ideia.

Tampouco ha territério-Natureza sem o Bem Viver dos povos originarios. Isso
porque a interagao desses povos forjou o crescimento de biomas inteiros, por meio da
interdependéncia e da reciprocidade. O mito de uma Natureza virgem e intocada é
mais uma abstragcéo errbnea, tipica da Modernidade. O Bem Viver n&o significa um
conservacionismo fechado sobre si mesmo, estéril, sem gente, indspito para a
humanidade. No trangar das inter-relagdes — interculturais, inclusive — entre humanos
e ndo humanos, os seres e 0s ecossistemas recebem e doam vida.

Portanto, a Constituicdo Federal, nos seus arts. 215, caput e §1°, 225, caput e
231, reconhece a Natureza como sujeito de direitos, conforme as cosmovisdes

indigenas. Caso contrario e sob qualquer outra interpretagcdo, tais comandos



160

constitucionais terdo sua eficacia absolutamente limitada e até esvaziada. Ademais,
sO sera viavel o exercicio do Bem Viver em um territorio-Natureza que tenha sua
dignidade reconhecida.

Em outras palavras, se os povos do Bem Viver se relacionam com a Natureza
€ seus seres como subjetividades com valor intrinseco, para que seus Direitos
Humanos descoloniais sejam assegurados na sua integralidade, os Direitos da
Natureza estdo necessariamente reconhecidos a partir da Constituicao de 1988, nos
termos elencados, sob pena de incorrigivel macula ao Estado Democratico de Direito.
Ou seja, se a ordem juridico-constitucional protegeu as comunidades indigenas e suas
tradi¢cdes culturais e espirituais, entdo também foram salvaguardados os Direitos da
Natureza. Ademais, como ja foi dito e aqui se reitera uma ultima vez, os Direitos
Humanos descoloniais dos povos indigenas sdo indissociaveis dos Direitos da

Natureza.



161

REFERENCIAS

ACOSTA, Alberto. O bem viver: uma oportunidade para imaginar outros mundos.
Tradugao de Tadeu Breda. Sdo Paulo: Autonomia Literaria, Elefante, 2016.

, Alberto; VIALE, Enrique. La naturaleza si tiene derechos: Aunque algunos
no lo crean. Buenos Aires: Siglo XXI Editores Argentina, 2024.

AFONSO DA SILVA, José. Parecer In: CUNHA, Manuela Carneiro da; BARBOSA,
Samuel (Orgs.). Direitos dos Povos Indigenas em Disputa. Sdo Paulo: Editora
Unesp, 2018. p. 17-42.

AGUIRRE, Monti e CARCAMO, Anna M. O Rio Whanganui e o povo Maori:
reconhecimento e garantia dos Direitos da natureza /In: LACERDA, Luiz Felipe (Org.).

Direitos da Natureza: marcos para a constru¢gdo de uma teoria geral. Sdo Leopoldo:
Casa Leiria, 2020. p. 47-54.

ALBERT, Bruce; KOPENAWA, Davi. O espirito da floresta. Sdo Paulo: Companhia
das Letras, 2023.

ALBO, Xavier. Experiéncia religiosa Aimara. In: MARZAL, Manuel M. et al. O Rosto
Indio de Deus. Sao Paulo: Vozes, 1989. p. 226-286.

ALKMIN, Fabio M. Geografia da autonomia: a experiéncia territorial zapatista em
Chiapas, México. Sao Paulo: Elefante, 2025.

ANTUNES, Paulo de Bessa. Direito ambiental. 182 ed. Sao Paulo: Atlas, 2016.

AUDIENCIA Publica debate PEC sobre os Direitos da Natureza na préxima terca-feira
(4), na Camara Federal. Cimi, Brasilia, 31 mai. 2024. Disponivel

em: https://cimi.org.br/2024/05/audiencia-publica-sobre-osdireitosnatureza.
Acesso em: fev. 2025.

BABAU, Cacique. Retomada. /n: CARNEVALLIi, Felipe; REGALDO, Fernanda;
LOBATO, Paula; MARQUEZ, Renata e CANCADO, Wellington (org.). Terra: antologia
afro-indigena. Sao Paulo: Ubu Editora, 2023. p. 31-42

BALDI, Cesar Augusto (Coord.) Aprender desde o Sul: Novas
constitucionalidades, Pluralismo Juridico e Plurinacionalidade. Aprendendo
desde o Sul. Belo Horizonte: Férum, 2015.

BARRETO, Vicente de Paulo; BRAGATO, Fernanda Frizzo; LEMOS, Walter Gustavo.
Das tradigoes ortodoxas e heterodoxas nos direitos humanos: uma antologia. Rio
de Janeiro: Lumen Juris, 2018.

BENITES, Tonico. Rojeroky hina ha jevy tekohape. In: CARNEVALLI, Felipe (org.). et
al. Terra: antologia afro-indigena. Sao Paulo: Ubu Editora, 2023. p. 45-56.

BOFF, Leonardo. Cuidar da Casa Comum: pistas para projetar o fim do mundo.
Petropolis: Vozes, 2024.



162

BOGADO, Brigido. Canto de la Tierra. Assuncao: Arandura Editorial, 2022.
, Brigido. Mbya fe’ery: Espirito guarani. Assuncg&o: Aranduréa Editorial, 2019.

BORILE, Giovani Orso. Introdugao a justica ecolégica. Sdo Paulo: Editora Max
Limonad, 2022.

BRAGA, Ana Luiza. Um altar que se coma: ensaios da agrofloresta. Sdo Paulo: n-1
edicdes, 2024.

BRAGATO, Fernanda Frizzo. Dignidade Humana Pluriversal: uma leitura
descolonial da Constituicdo de 1988. Rio de Janeiro: Lumen Juris, 2023.

, Fernanda Frizzo. Os direitos indigenas na Constituicao Brasileira de 1988: da
conquista aos atuais retrocessos. Revista de Estudos Constitucionais,
Hermenéutica e Teoria do Direito (RECHTD), Sdo Leopoldo, v. 14, n. 3, p. 439-463,
set-dez 2022. Disponivel em: doi:10.4013/rechtd.2022.143.09. Acesso em:
maio/2025.

, Fernanda Frizzo. Para além do discurso eurocéntrico dos direitos humanos:
contribui¢cdes da descolonialidade. Revista Novos Estudos Juridicos, Itajai, vol. 19,
n. 1, jan-abr. 2014. Disponivel em: https://periodicos.univali.br/index.php/nej/
article/view/5548 Acesso em: fev. 2025.

, Fernanda Frizzo; CASTILHO, Natalia Martinuzzi. A importancia do poés-
colonialismo e dos estudos descoloniais na analise do novo constitucionalismo latino-
americano. In: VAL, Eduardo Manuel; BELLO, Enzo (Orgs.). O Pensamento Pés e
Descolonial no Novo Constitucionalismo Latino-Americano. Caxias do Sul:
Educs, 2014. p. 11-25.

, Fernanda Frizzo; ROSA, Mariana de Almeida. Os significados da
espiritualidade indigena e sua aplicagdo pela Corte Interamericana de Direitos
Humanos. Revista de Direito Publico. Brasilia, vol. 20, n. 108, p. 89-120, out/dez.
2023. Disponivel em: DOI:10.11117/rdp.v20i108.7609. Acesso em: abril, 2025.

BRAND, Ulrich; WISSE, Markus. Modo de vida imperial: sobre a exploracao de seres
humanos e da natureza no capitalismo global. Sado Paulo: Elefante, 2021.

BRANDAO, Pedro. O Novo Constitucionalismo Pluralista Latino-Americano. Rio
de Janeiro: Lumen Juris, 2023.

BRASIL. Constituicdo (1988). Constituicao da Republica Federativa do Brasil de
1988. Disponivel em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.
htm. Acesso em: novembro, 2025.

BRIDLE, James. Maneiras de ser: Animas, plantas e maquinas: a busca por uma
inteligéncia planetaria. Sdo Paulo: Todavia, 2023.

CARCAMO, Anna M. Caso do papagaio Verdinho e a transicdo de paradigma na
jurisprudéncia brasileira. In: LACERDA, Luiz F. (Org.). Direitos da Natureza: marcos
para a constru¢cao de uma teoria geral. Sdo Leopoldo: Casa Leiria, 2020. p. 81-89.



163

CARVAJAL, Julieta Paredes. Hilando Fino: desde o Feminismo Comunitario
Pindorama-Brasil. Sdo Paulo: Editora E:TTxihi, 2022.

CARVALHO, Flavia Alvim; OLIVEIRA, Vanessa Hasson de. Descolonizacdo das
aguas: uma contribuicdo do novo constitucionalismo latino-americano. In:
CARVALHO, Flavia Alvim de et al. Direitos da Natureza, Ecologia Juridica Integral
e Pensamento Decolonial. Sdo Paulo: Editora Dialética, 2025. p. 95-123.

CARVALHO, Luiz Maklouf. 1988: segredos da Constituinte. Os vintes meses que
agitaram e mudaram o Brasil. Rio de Janeiro: Record, 2017.

CASARA, Rubens. A construgao do idiota: o processo de idiossubjetivacédo. Rio de
Janeiro: Da Vinci Livros, 2024.

CASTRO-GOMEZ, Santiago. Ciéncias sociais, violéncia epistémica e o problema da
‘invencdo do outro”. In: LANDER, Edgardo (org.). A colonialidade do saber:
eurocentrismo e ciéncias sociais Perspectivas latino-americanas. Buenos Aires:
CLACSO, 2005. p. 80-87.

COSTA, Alyne. Cosmopoliticas da terra: modo de existéncia e resisténcia no
Antropoceno. Tese (Doutorado em Filosofia) — Programa de Pdés-Graduagdo em
Filosofia, Pontificia Universidade Catolica do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2019.
Disponivel em: https://www.academia.edu/40927589/Cosmopol%C3%ADticas da__
Terra_modos_de_exist%C3%AAncia_e_resist%C3%AAncia_no_Antropoceno.
Acesso em: nov. 2025.

CUNHA, Manuela Carneiro da; BARBOSA, Samuel (Orgs.). Direitos dos Povos
Indigenas em Disputa. Sdo Paulo: Editora Unesp, 2018.

CRUZ RODRIGUEZ, Edwin. Del derecho ambiental a los derechos de la naturaleza:
sobre la necesidad del dialogo intercultural. Juridicas. Manizales, vol. 11, no. 1, p. 95-
116, jan-jun 2014. Disponivel em: https://revistasojs.ucaldas.edu.co/index.
php/juridicas/article/view/4846 Acesso em: nov. 2025.

DALMAU, Rubén Martinez. La Naturaleza como sujeto de derechos y la personalidad
juridica del Mar Menor. In: CARVALHO, Flavia Alvim de et al. Direitos da Natureza,
Ecologia Juridica Integral e Pensamento Decolonial. Sdo Paulo: Editora Dialética,
2025. p. 137-147.

DANOWSKI, Déborah e VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. O passado ainda esta
por vir. Sao Paulo: n-1 edigbes, 2023.

DANTAS, Fernando Antonio de Carvalho. Descolonialidade e direitos humanos dos
povos indigenas. Revista de Educagao Publica. Cuiaba, v. 23, n. 53/1, p. 343-367,
maio/ago. 2014. Disponivel em: https://periodicoscientificos.ufmt.br/ojs/
index.php/educacaopublica/article/view/ 1621 Acesso em: fev. 2025.

DAVALOS, Pablo. Reflexiones sobre el Sumak Kawsay (el buen vivir) y las teorias del
desarrollo. América Latina em Movimiento, ago. 2008. Disponivel em:
https://red.pucp.edu.pe/ridei/wp-content/uploads/biblioteca/100602.pdf Acesso em:
nov. 2025.


https://periodicoscientificos.ufmt.br/ojs/%20index.php/
https://periodicoscientificos.ufmt.br/ojs/%20index.php/

164

DESCOLA, Pnhilippe. Outras naturezas, outras culturas. Sio Paulo: Editora 34,
2016.

DIAKARA, Jaime. Wuhu siburu, peneira de aruma. In: NEGRO, Mauricio (org.). Nés:
uma antologia de literatura indigena. Sdo Paulo: Companhia das Letrinhas, 2019. p.
81-85.

DOUZINAS, Costas. O fim dos direitos humanos. Sdo Leopoldo: Unisinos, 2009.

DUSSEL, Enrique. Etica da Libertagdo: na idade da globalizacdo e da exclusio.
42 ed. Petropolis: Vozes, 2012.

DUPRAT, Deborah. O marco temporal de 5 de outubro de 1988: Tl Limao Verde. In:
CUNHA, Manuela Carneiro da; BARBOSA, Samuel (Orgs.). Direitos dos Povos
Indigenas em Disputa. Sao Paulo: Editora Unesp, 2018. p. 43-73.

EUGENIO, Marconi; FRANCA, Ricardo Orlandi; PEREZ, Rui Campos. Ciéncia da
Informagao sob a dtica paradigmatica de Thomas Kuhn: elementos de reflexao.
Perspectivas em Ciéncia da Informagao, Belo Horizonte, jan.-jun. 1996, v. 1, n. 1,
p. 27-39. Disponivel em: https://periodicos.ufmg.br/index.php/pci/ article/view/22307
Acesso em: nov. 2025.

ELLACURIA, Ignacio. Escritos filoséficos Ill. Sdo Salvador: UCA Editores, 2001.
, Ignacio. Escritos Teoldgicos Il. Sdo Salvador: UCA Editores, 2000.
, Ignacio. Escritos teolégicos Ill. Sdo Salvador: UCA Editores, 2001.

, Ignacio. Filosofia de la Realidad Histérica. Sdo Salvador: UCA Editores,
1990.

, Ignacio. Funcion liberadora de la filosofia. ECA Estudios Centroamericanos,
San Salvador, Vol. 40, No. 435-436, 1985, p. 45-64. Disponivel em:
https://revistas.uca.edu.sv/index.php/eca/article/view/7194 Acesso em: nov., 2025.

FAJARDO, Raquel Z. Yrigoyen. El horizonte del constitucionalismo pluralista: del
multiculturalismo a la descolonizacion. In: GARAVITO, César Rodriguez (org.). El
derecho en América Latina: un mapa para el pensamiento juridico del siglo XXI.
Buenos Aires: Siglo Veintiuno Editores, 2011. p. 139-159.

FEDERICI, Silvia. Além da pele: repensar, refazer e reivindicar o corpo no capitalismo
contemporaneo. Sao Paulo: Elefante, 2023.

, Silvia. Caliba e a bruxa: mulheres, corpo e acumulacio primitiva. 22 ed. Sao
Paulo: Elefante, 2023.

FONSECA, Ricardo M. Do sujeito de direito a sujeicdao juridica: uma leitura
arqueogenealdgica do contrato de trabalho. 2001. Tese (Doutorado em Direito) —
Programa de Pés-Graduagdo em Direito, Universidade Federal do Parana, Curitiba,
2001. Disponivel em: https://acervodigital.ufpr.br/handle/1884/82305 Acesso em: nov.
2025.



165

FORTES, Renata. Os direitos animais na perspectiva dos direitos da natureza no
Brasil. In: CARVALHO, Flavia Alvim de et al. Direitos da Natureza, Ecologia Juridica
Integral e Pensamento Decolonial. Sdo Paulo: Editora Dialética, 2025. p. 157-165.

FRASER, Nancy. Capitalismo Canibal: como nosso sistema esta devorando a
democracia, o cuidado e o planeta e o que podemos fazer a respeito disso. Sao Paulo:
Autonomia Literaria, 2024.

FREIRE, Atawallpa Oviedo. Buen Vivir VS. Sumak kawsay Reforma capitalista y
revolucion alternativa. Buenos Aires: Ed. Ciccus, 2013.

GALEANO, Eduardo. Use e jogue fora: nosso planeta, nossa unica casa. Porto
Alegre: L&PM, 2024.

GEDIEL, José Anténio Peres. Terras Indigenas no Brasil: o descobrimento da
racionalidade juridica. In: CUNHA, Manuela Carneiro da; BARBOSA, Samuel (Orgs.).
Direitos dos Povos Indigenas em Disputa. Sao Paulo: Editora Unesp, 2018. p. 101-
124.

GIFFONI, Johny F.; ALMEIDA, Manuel S. M. de; RIOS, Mariza e OLIVEIRA, Vanessa
H. de. Paradigma dos Direitos da Natureza. /In: LACERDA, Luiz F. (Org.). Direitos da
Natureza: marcos para a construgdo de uma teoria geral. Sdo Leopoldo: Casa Leiria,
2020. p. 15-27.

GRAEBER, David; WENGROW, David. O despertar de tudo: uma nova histéria da
humanidade. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2022.

GUARANI, Jera. Tornar-se selvagem. In: CARNEVALLI, Felipe (org.). et al. Terra:
antologia afro-indigena. Sao Paulo: Ubu Editora, 2023. p. 19-29.

GUATTARI, Félix. As trés ecologias. 21% ed. Campinas: Papirus, 2012.

GUDYNAS, Eduardo. Direitos da Natureza: ética biocéntrica e politicas ambientais.
Sao Paulo: Elefante, 2019.

HAESBAERT, Rogério. Territério. In: CRUZ, Valter do Carmo (org.) et. al. Dicionario
de ecologia politica. Rio de Janeiro: Consequéncia Editora, 2024. p. 168-173.

HERRERA FLORES, Joaquin. A reinvencao dos direitos humanos. Floriandpolis:
Boiteux, 2009.

HIPAMAALHE, Francy F. Baniwa; MATSAAPE, Francisco L. P. Baniwa (Orgs.).
Umbigo do mundo: mitologia, ritual e memoaria. Rio de Janeiro: Dantes Ed., 2023.

IGREJA CATOLICA. Papa Francisco. Carta Enciclica Laudato Si’ do Santo Padre
Papa Francisco sobre o Cuidado da Casa Comum. Roma, 24 de maio de 2015.
Disponivel em: https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/
papa-francesco 20150524 enciclica-laudato-si.html Acesso em: nov. 2025.

IKPENG, Oreme. Aqueles que andam juntos. /n: CARNEVALLI, Felipe (org.). et al.
Terra: antologia afro-indigena. Sdo Paulo: Ubu Editora, 2023. p. 277-288.



166

INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATISTICA (IBGE). Censo
demografico 2022: Etnias e linguas indigenas - Principais caracteristicas
sociodemograficas - Resultados do universo. Rio de Janeiro: IBGE, 2025. Disponivel
em: https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-
noticias/noticias/44848-censo-2022-brasil-tem-391-etnias-e-295-linguas-indigenas.
Acesso em: 15 nov. 2025.

JECUPE, Kaka Wera. A terra dos mil povos: histéria indigena do Brasil contada por
um indio. 22 ed. Sao Paulo: Peirdpolis, 2020.

JOAO, lzaque. Lingua vegetal Guarani. In: CARNEVALLi, Felipe; REGALDO,
Fernanda; LOBATO, Paula; MARQUEZ, Renata e CANCADO, Wellington (org.).
Terra: antologia afro-indigena. Sdo Paulo: Ubu Editora, 2023. p. 103-116.

KAIOWA, Alvaro de Azevedo Gonzaga. Decolonialismo indigena. 32 ed. Sao Paulo:
Matrioska Editora, 2023.

KOPENAWA, Davi. Né Rope. In: CARNEVALLI, Felipe (org.). et al. Terra: antologia
afro-indigena. Sao Paulo: Ubu Editora, 2023. p. 333-342.

KRAHO, Creuza Prumkwyj. In: CARNEVALLI, Felipe (org.). et al. Terra: antologia afro-
indigena. Sao Paulo: Ubu Editora, 2023. p. 127-138.

KRENAK, Ailton. A vida nao é util. Sado Paulo: Companhia das Letras, 2020.
, Ailton. Futuro ancestral. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2022.
, Ailton. O amanha nao esta a venda. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2020.

LOEBENS, Guenter Francisco; NEVES, Lino Jodo de Oliveira (orgs.). Povos
Indigenas Livres/lsolados: na Amazénia e no Grande Chaco. Brasilia: Conselho
Indigenista Missionario, 2024.

LOURENCO, Daniel B. Qual o valor da natureza? Uma introducéo a ética ambiental.
Sao Paulo: Elefante, 2019.

LYRA FILHO, Roberto. O que é Direito. Sdo Paulo: Editora Brasiliense, 1982.

MACHADO, Paulo Affonso Leme. Direito ambiental brasileiro. 222 ed. Sdo Paulo:
Malheiros Editores, 2014.

MARIATEGUI, José Carlos. O socialismo indo-americano (1928). In: LOWY, Michel
(Org.). O marxismo na América Latina: uma antologia de 1909 aos dias atuais. 32
ed. Sdo Paulo: Fundagao Perseu Abramo, 2012. p. 110-114.

MARTINEZ, Alejandro Rosillo. Fundamentagio dos Direitos Humanos desde a
Filosofia da Libertagao. ljui: Ed. Unijui, 2015.

MATOS, Saulo de. Teoria Negativa da Dignidade Humana: fundamentos para o
direito a ndo ser humilhado. Sao Paulo: Editora Dialética, 2024.



167

MAXAKALLI, Isael; MAXAKALI, Sueli. Aldeia-Escola-Floresta. In: CARNEVALLI, Felipe
(org.). et al. Terra: antologia afro-indigena. S&o Paulo: Ubu Editora, 2023. p. 307-317.

MELIA,’ Bartomeu. A experiéncia religiosa Guarani. In: MARZAL, Manuel M. et al. O
Rosto Indio de Deus. S&do Paulo: VozeOs, 1989. p. 293-357.

MILANEZ, Felipe. Lutar com a floresta: uma ecologia politica do martirio em defesa
da Amazoénia. S&o Paulo: Elefante, 2024.

MORAES, Germana de Oliveira. Direitos dos Animais e da Natureza levados a
sério: comentarios sobre o julgamento do Superior Tribunal de Justica do Brasil
(Recurso Especial 1.797.175-SP). Disponivelem: http://www.periodicos.
ufc.br/nomos/article/view/42087/99406 Acesso em: 10 fev. 2025.

, Germana de Oliveira. Harmonia com a Natureza e Direitos de Pachamama.
Fortaleza: Edigcdes UFC, 2018.

MURA, Marcia. Uruapeara, a pirarara encantada, o maringuari € o pajé que se tornou
cobra grande. In: DORRICO, Trudua e NEGRO, Mauricio. Originarias: uma antologia
feminina de literatura indigena. Sao Paulo: Companhia das Letrinhas, 2023. p. 47-57.

MUSSA, Alberto. Meu destino é ser onga. Rio de Janeiro: Civilizagado Brasileira,
2023.

NEVES, Eduardo Gées. Sob os tempos do equinécio: oito mil anos de historia na
Amazoénia Central. Sdo Paulo: Ubu Editora, Editora da Universidade de Sao Paulo,
2022.

NHANDEWA, Alexandro da Silva; ALMEIDA, Tiago Pyn Tanh de (Orgs.). Teta
Tekoha: Eg Ty, Eg Jykre T9, Vesog Ki. Sdo Paulo: Pélen, 2020.

NOVAES, Henriqgue Tahan. A educagdao ambiental anticapitalista: producao
destrutiva, trabalho associado e agroecologia. Sdo Paulo: Boitempo, 2025.

OLIVEIRA, Vanessa Hasson de. Direitos da Natureza. 22 ed. Rio de Janeiro: Lumen
Juris, 2021.

OSAMU, Nishitani. Anthropos and humanitas: two western concepts of "human being".
In: SAKAI, Naoki; SOLOMON, Jon. Translation, Biopolitics, Colonial Difference.
Hong Kong: Hong Kong University Press, 2006. p. 259-273.

PONTES JR., Felicio e BARROS, Lucivaldo V. A defesa da natureza em juizo: atuagao
do Ministério Publico Federal em favor do Rio Xingu no caso da construgao da usina
hidrelétrica Belo Monte. In: LACERDA, Luiz F. (Org.). Direitos da Natureza: marcos
para a constru¢cao de uma teoria geral. Sdo Leopoldo: Casa Leiria, 2020. p. 29-45.

POPYGUA, Timéteo Vera Tupa. A folha divina. S3o Paulo: Hedra, 2024.

, Timoteo Vera Tupa. A terra uma sé. Sao Paulo: Hedra, 2022.



168

PREZIA, Benedito (Org.). Caminhando na luta e na esperancga: retrospectiva dos
ultimos 60 anos da Pastoral Indigenista e dos 30 anos do CIMI. Sdo Paulo: Edi¢des
Loyola, 2003.

QUIJANO, Anibal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e Ameérica Latina. In:
LANDER, Edgardo (org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciéncias sociais
Perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: CLACSO, 2005. p. 107-130.

RELATORIO Violéncia Contra os Povos Indigenas no Brasil-Dados de 2023.
Conselho Indigenista Missionario. 21 ed. Brasilia: Cimi, 2024.

RELATORIO Violéncia Contra os Povos Indigenas no Brasil-Dados de 2024.
Conselho Indigenista Missionario. 22 ed. Brasilia: Cimi, 2025.

RESEX DE CANAVIEIRAS, Carlinhos da. Maretérios. In: CARNEVALLI, Felipe (org.)
et al. Terra: antologia afro-indigena. Sado Paulo: Ubu Editora, 2023. p. 291-304.

ROCHA, Leonel Severo. Epistemologia juridica e democracia. Sdo Leopoldo:
Editora Unisinos, 1998.

ROCHA, Lilian Rose Lemos. Direito da Natureza: uma visdo biocéntrica. Curitiba:
CRYV, 2021.

RODRIGUEZ, José Rodrigo. Como viver junto? Escritos para uma filosofia do direito.
Rio de Janeiro: Sankore, 2024.

, José Rodrigo. Direito das Lutas: democracia, diversidade,
multinormatividade. Sao Paulo: LiberArs, 2019.

SAITO, Kohei. O capital no Antropoceno. Sao Paulo: Boitempo, 2024.

SANTOS, Antdnio Bispo dos. Somos da terra. In. CARNEVALLI, Felipe; REGALDO,
Fernanda; LOBATO, Paula; MARQUEZ, Renata e CANCADO, Wellington (org.).
Terra: antologia afro-indigena. Sdo Paulo: Ubu Editora, 2023. p. 7-17.

SILVA, Américo Luis Martins da. Direito do Meio Ambiente e dos Recursos
Naturais. vol. 1. Sdo Paulo: Editora Revista dos Tribunais, 2004.

SILVA, Simone Schuck da; RODRIGUEZ, José Rodrigo. Para que serve ser uma
pessoa no Direito? Dialogos no campo critico. Revista Direito e Praxis, Rio de
Janeiro, v.10, n.4, 2019, p. 2968-3023. Disponivel em: https://www.e-
publicacoes.uerj.br/revistaceaju/article/view/45693/31174 Acesso em: out. 2025.

SOUZA DE OLIVEIRA, Fabio Corréa. Direitos da natureza e direito dos animais: um
enquadramento. Revista do Instituto do Direito Brasileiro, Lisboa, 2013, v. 10, p.
11325-11370. Disponivel em: https://www.cidp.pt/revistas/ridb/2013/10/2013 10 _
11325_11370.pdf Acesso em: nov. 2025.

SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. A fungéao social da terra. Porto Alegre:
Sérgio Antonio Fabris Editor, 2003.



169

, Carlos Frederico Marés de. Direitos da Natureza. In: CRUZ, Valter do Carmo
(org.) et. al. Dicionario de ecologia politica. Rio de Janeiro: Consequéncia Editora,
2024. p. 611-619.

, Carlos Frederico Marés de. Marco Temporal e Direitos Coletivos. In: CUNHA,
Manuela Carneiro da; BARBOSA, Samuel (Orgs.). Direitos dos Povos Indigenas em
Disputa. Sao Paulo: Editora Unesp, 2018. p. 75-100.

, Carlos Frederico Marés de. O renascer dos Povos Indigenas para o Direito.
82 reimp. Curitiba: Jurua, 2012.

STRAUSS, Leo; CROPSEY, Joseph. Historia de la filosofia politica. Cidade do
México: FCE, 1993.

STRECK, Lenio Luiz. Dicionario de Hermenéutica: 50 verbetes fundamentais da
Teoria do Direito a luz da Critica Hermenéutica do Direito. 22 ed. Belo Horizonte:
Letramento, Casa do Direito, 2020.

STUTZIN, Godofredo. Un imperativo ecoldgico: reconocer los derechos de la
naturaleza. Ambiente y Desarrollo, Santiago, Vol. 1, No. 1, 1984, pp. 97-114.
Disponivel em: https://opsur.wordpress.com/wp-content/uploads/2010/10/imperativo-
ecologico.pdf Acesso em: nov. 2025.

VALENTIM, Marco Anténio. Antropoceno e termodindmica do pensamento:
introducéo a entropologia. Floriandpolis: Cultura e Barbarie, 2024.

VERGES, Francoise. Um feminismo decolonial. Sdo Paulo: Ubu Editora, 2020.

VIEZZER, Moema; GRONDIN, Marcelo. Abya Yala: genocidio, resisténcia e
sobrevivéncia dos povos originarios. Rio de Janeiro: Bambual Editora, 2021.

VILARDI, Gabriel dos Anjos. Bem-Viver e os Direitos da Natureza como alternativa a
Economia Fdéssil. In: BERTOLDO, Jaqueline; BRASILEIRO, Eduardo; RIAL, Gregory
(Orgs.). Saberes e praticas para uma ecologia integral: experiéncias educativas
ecotransformadoras. Belo Horizonte: Editora PUC Minas, 2025. p. 67-82.

, Gabriel dos Anjos. Os povos indigenas e os direitos da natureza: um caminho
de ancestralidade. Letramento socioambiental, Atibaia, v. 1, n. 1, ago. 2023. p. 5-
18. Disponivel em: https://zenodo.org/records/10005494 Acesso em: fev. 2025.

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo; SALDANHA, Rafael Modfreita;, DANOWSKI,
Déborah (Orgs.). Os Mil Nomes de Gaia: do Antropoceno a Idade da Terra. vol. 1.
Rio de Janeiro: Editora Machado, 2022.

, Eduardo; SALDANHA, Rafael Méfreita; DANOWSKI, Déborah (Orgs.). Os Mil
Nomes de Gaia: do Antropoceno a Idade da Terra. vol. 2. Rio de Janeiro: Editora
Machado, 2023.

TEIXEIRA, Chantelle da Silva. Povo Xucuru vs. Brasil: um paradigma na Corte
Interamericana de Direitos Humanos na constru¢cdo dos direitos territoriais coletivos
dos povos indigenas. In: LACERDA, Luiz F. (Org.). Direitos da Natureza: marcos
para a construgao de uma teoria geral. Sdo Leopoldo: Casa Leiria, 2020. p. 55-68.



170

TUPINAMBA, Glicéria. O territério sonha. In: CARNEVALLI, Felipe (org.). et al. Terra:
antologia afro-indigena. Séo Paulo: Ubu Editora, 2023. p. 179-191.

WALSH, Catherine. Estudio (inter)culturales en chave decolonial. Tabula Rasa,
Bogota, n. 12, p. 209-227, jan-jun., 2010. Disponivel em: https://www.revistata
bularasa.org/numero12/estudios-interculturales-en-clave-de-colonial/ Acesso em: 28
out. 2025.

WERA, Kaka. Tekoa: uma arte milenar indigena para o bem-viver. Rio de Janeiro:
BestSeller, 2024.

WOLKMER, Maria de Fatima S. Modernidade: nascimento do sujeito e subjetividade
juridica. Hiléia — Revista de Direito Ambiental da Amazoénia, Manaus, n° 3, jul-dez
de 2004. p. 121-148. Disponivel em: https://www.corteidh.or.cr/tablas/r27225.pdf
Acesso em: maio 2025.

WULF, Andrea. A invencgao da natureza: a vida e as descobertas de Alexander von
Humboldt. 2% ed. Sdo Paulo: Planeta do Brasil, 2019.

XAKRIABA, Nei Leite. Ensina sem ensinar. In: CARNEVALLI, Felipe (org.). et al.
Terra: antologia afro-indigena. Sdo Paulo: Ubu Editora, 2023. p. 263-273.



	2bf6b3ad5bf247976c10a02970f4dc09f846c923bad070eb4aa3e1401bd99769.pdf
	283bee7736a8ab429448e723537c3e8149ec237ed8b310edbf9f08ff679bd835.pdf
	UNIVERSIDADE DO VALE DO RIO DOS SINOS - UNISINOS
	2bf6b3ad5bf247976c10a02970f4dc09f846c923bad070eb4aa3e1401bd99769.pdf

