
UNIVERSIDADE DO VALE DO RIO DOS SINOS (UNISINOS) 

UNIDADE ACADÊMICA DE PESQUISA E PÓS-GRADUAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM DIREITO 

NÍVEL MESTRADO 

GABRIEL DOS ANJOS VILARDI 

OS POVOS INDÍGENAS E A DEFESA DA NATUREZA COMO TITULAR DE 

DIREITOS NA CONSTITUIÇÃO FEDERAL: 

Uma análise descolonial a partir de Ellacuría 

São Leopoldo 

2025 



 

 

 

 

 

 

 

GABRIEL DOS ANJOS VILARDI 

 

 

 

OS POVOS INDÍGENAS E A DEFESA DA NATUREZA COMO TITULAR DE 

DIREITOS NA CONSTITUIÇÃO FEDERAL: 

Uma análise descolonial a partir de Ellacuría 

 
 
 
 
 
 

 
Dissertação apresentada como requisito parcial 
para obtenção do título de Mestre em Direito 
Público, pelo Programa de Pós-Graduação em 
Direito da Universidade do Vale do Rio dos 
Sinos (UNISINOS). 

Orientador: Prof. Dr. José Rodrigo Rodriguez 
 
 

 

 

 
 

 

 

 

São Leopoldo 

2025 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) 

(Bibliotecária: Silvana Dornelles Studzinski – CRB 10/2524) 

V697p Vilardi, Gabriel dos Anjos. 
Os povos indígenas e a defesa da natureza como 

titular de direitos na constituição federal : uma análise 
descolonial a partir de Ellacuría / Gabriel dos Anjos Vilardi. 
– 2025.  

171 f. : il. ; 30 cm. 
 
Dissertação (mestrado) – Universidade do Vale do Rio 

dos Sinos, Programa de Pós-Graduação em Direito, 2025. 
“Orientador: Prof. Dr. José Rodrigo Rodriguez”. 
 
1. Constituição. 2. Direitos da natureza. 3. Novos 

sujeitos. 4. Pensamento descolonial. 5. Povos indígenas. 
I. Titulo. 

 
CDU 34 



UNIVERSIDADE DO VALE DO RIO DOS SINOS - UNISINOS 

UNIDADE ACADÊMICA DE PESQUISA E PÓS-GRADUAÇÃO 

  PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM DIREITO – PPGD 

NÍVEL MESTRADO  

 

 

A dissertação intitulada: “OS POVOS INDÍGENAS E A DEFESA DA NATUREZA 

COMO TITULAR DE DIREITOS NA CONSTITUIÇÃO FEDERAL: Uma análise 

descolonial a partir de Ellacuría”, elaborada pelo mestrando Gabriel dos Anjos 

Vilardi, foi julgada adequada e aprovada por todos os membros da Banca 

Examinadora para a obtenção do título de MESTRE EM DIREITO. 

 

                                                                  São Leopoldo, 19 de dezembro de 2025. 

 

 

                   Prof. Dr. Anderson Vichinkeski Teixeira,  

Coordenador do Programa de Pós-Graduação em Direito. 
 

Apresentada à Banca integrada pelos seguintes professores: 

 

Presidente: Dr. José Rodrigo Rodriguez__________________________________ 

Membro externo: Dr. José Benatt_______________________________________ 

Membro externo: Dr. José Ivo Follmann__________________________________ 

Membro: Dra. Clarissa Tassinari________________________________________ 

                                                                                    

Membro: Dr. Wilson Engelmann________________________________________ 

 

Participação por Webconferência 

Participação por Webconferência 

 

Participação por Webconferência 

 

 

 Participação por Webconferência 

Participação por Webconferência 

_ 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Aos Povos Indígenas, por me ensinarem tanto e 

mostrarem que o Bem Viver é possível.  

 

Ao Ir. Vicente Cañas, SJ que se fez Kiwxi, pela 

radicalidade do compromisso.  

 

 



 

AGRADECIMENTOS 

Agradeço mais uma vez aos Povos Indígenas, especialmente, aqueles que 

vivem em Roraima, entre eles os Wapichana e Macuxi da Serra da Lua. Graças a eles 

entendi o sentido da luta por justiça.  

 

À Companhia de Jesus, onde escolhi gastar a vida e viver meus melhores 

sonhos. O meu reconhecimento e carinho ao Conselho Indigenista Missionário (Cimi), 

à Pastoral Indigenista da Diocese de Roraima e a todos os seus missionários e 

missionárias indigenistas por terem me ensinado a reverência pela causa indígena. 

 

Aos meus orientadores, Fernanda Frizzo Bragato e José Rodrigo Rodriguez. 

por terem começado e terminado, respectivamente, essa jornada de aprofundamento 

intelectual. 

 

E, por fim, aos meus pais – Cynthia e Mauricio – e demais familiares, amigos, 

professores e companheiros jesuítas que me apoiaram e acompanharam nesse 

caminhar até aqui. 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Os indígenas [Bakairi] é que mandam na minha vida e senti imensamente 

como de verdade a minha vida está a serviço deles”1. 

 

 

“Não pensem que a floresta está morta, que tenha sido posta ali sem motivo. 

Se estivesse inerte, nós também não nos mexeríamos. É ela que nos faz mexer. Está 

viva”.2 

 

 

“O ambiente humano e o ambiente natural degradam-se em conjunto; e não 

podemos enfrentar adequadamente a degradação ambiental, se não prestarmos 

atenção às causas que têm a ver com a degradação humana e social”.3 

 

 
1 BURNIER, João Bosco Penido. Carta à sua irmã, 24 de outubro de 1973. 
2 ALBERT, Bruce; KOPENAWA, Davi. O espirito da floresta. São Paulo: Companhia das Letras, 2023. p. 
59. 
3 IGREJA CATÓLICA. Papa Francisco. Carta Encíclica Laudato Si’ do Santo Padre Papa Francisco 
sobre o Cuidado da Casa Comum. Roma, 24 de maio de 2015. Disponível em: 
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-
francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html Acesso em: nov. 2025. 



 

RESUMO 

 Trata-se de Dissertação de Mestrado em Direito, que possui o seguinte problema 

de pesquisa: a Constituição Federal de 1988 comporta uma interpretação segundo a 

qual a Natureza é titular de direitos a partir das cosmovisões indígenas? A crise 

socioambiental tem recrudescido cada vez mais. Enfrentá-la passa por uma ruptura 

com o paradigma antropocêntrico, em que o ser humano foi elevado à razão de todas 

as coisas. O objetivo geral deste trabalho é investigar se a ordem constitucional 

vigente acolhe ou não uma interpretação, que considera a Natureza sujeito de direitos, 

segundo as concepções originárias. Os objetivos específicos são três: partir de 

conceitos da teoria descolonial para analisar a “colonialidade do poder”, desenvolvida 

por Aníbal Quijano, nas relações do Estado brasileiro com os Povos Indígenas e com 

a Natureza; verificar as transformações da subjetividade jurídica desde os primórdios 

do Direito moderno e a possibilidade de classificação da Natureza como “sujeito 

oprimido”, nos termos desenvolvidos por Ignacio Ellacuría; e apresentar a Teoria Geral 

dos Direitos da Natureza, diferenciando seus paradigmas, conceitos e princípios. 

Relativamente à metodologia pretende-se utilizar o método dialético, com uma análise 

crítica das violências contra os povos indígenas e a Natureza, seguida de uma parte 

mais expositiva das variadas compreensões da subjetividade e finalizando-se com 

uma proposição de leitura do Texto Constitucional. No primeiro capítulo, por meio do 

pensamento descolonial se irá às raízes da Modernidade, para se questionar alguns 

padrões coloniais que sustentam uma relação dominadora. Tanto as comunidades 

originárias quanto a Natureza sofrem as consequências da colonialidade do poder. 

Por isso, a pesquisa pretende fazer uma abordagem descolonial dos Direitos 

Humanos dos povos indígenas e investigar a sua conexão com os Direitos da 

Natureza. No segundo capítulo, para se verificar a possibilidade de inclusão da 

Natureza como sujeito de direitos, se analisará a evolução das subjetividades jurídicas 

desde o advento da Idade Moderna. Com esse intuito também se valerá da teoria da 

historicização dos Direitos Humanos do filósofo da libertação Ellacuría e sua eventual 

aplicação analógica. Por fim, no terceiro capítulo, o texto trabalhará um breve histórico 

dos Direitos da Natureza, passando por sua ainda em construção Teoria Geral, para 

então oferecer uma releitura da ordem constitucional, segundo os direitos ao território 

e ao Bem Viver das comunidades originárias.  

 



3 

Palavras-chave: direitos da natureza; povos indígenas; pensamento descolonial; 

novos sujeitos; constituição. 

 

 

 

 



 

ABSTRACT 

This is a Master's thesis in Law, which addresses the following research 

problem: does the 1988 Federal Constitution allow for an interpretation according to 

which Nature is the holder of rights based on indigenous worldviews? The socio-

environmental crisis has been increasingly exacerbated. Addressing it requires a break 

with the anthropocentric paradigm, in which human beings have been elevated to the 

reason for all things. The general objective of this work is to investigate whether or not 

the current constitutional order accepts an interpretation that considers Nature a 

subject of rights, according to original conceptions. The specific objectives are three: 

to start from concepts of decolonial theory to analyze the "coloniality of power," 

developed by Aníbal Quijano, in the relations of the Brazilian State with Indigenous 

Peoples and with Nature; to verify the transformations of legal subjectivity since the 

beginnings of modern Law and the possibility of classifying Nature as an "oppressed 

subject," in the terms developed by Ignacio Ellacuría; This research aims to present 

the General Theory of the Rights of Nature, differentiating its paradigms, concepts, and 

principles. Regarding methodology, the intention is to use the dialectical method, with 

a critical analysis of violence against indigenous peoples and Nature, followed by a 

more expository section on the various understandings of subjectivity, and concluding 

with a proposed reading of the Constitutional Text. In the first chapter, through 

decolonial thought, the roots of Modernity will be explored to question some colonial 

patterns that sustain a dominating relationship. Both indigenous communities and 

Nature suffer the consequences of the coloniality of power. Therefore, the research 

intends to take a decolonial approach to the Human Rights of indigenous peoples and 

investigate their connection with the Rights of Nature. In the second chapter, to verify 

the possibility of including Nature as a subject of rights, the evolution of legal 

subjectivities since the advent of the Modern Age will be analyzed. For this purpose, 

the theory of the historicization of Human Rights of the liberation philosopher Ellacuría 

and its eventual analogical application will also be used. Finally, in the third chapter, 

the text will present a brief history of the Rights of Nature, going through its still-

developing General Theory, in order to then offer a reinterpretation of the constitutional 

order, according to the rights to territory and to the Good Living of the original 

communities. 

 



5 

Key-words: rights of nature; indigenous peoples; decolonial thought; new subjects; 

constitution. 

 

 

 

 

 

 



 

SUMÁRIO 

1 INTRODUÇÃO ......................................................................................................... 7 

2 A NATUREZA E A COLONIALIDADE DO PODER ................................................ 10 

2.1 Do extermínio indígena à destruição da Natureza ......................................... 11 

2.2 Da descolonização dos Direitos Humanos ao Direito da Natureza............... 40 

3 A NATUREZA E AS SUBJETIVIDADES JURÍDICAS .......................................... 49 

3.1 Análise da subjetividade jurídica desde o Direito moderno .......................... 51 

3.2 Sujeitos oprimidos segundo Ignacio Ellacuría ............................................... 70 

4 A NATUREZA COMO TITULAR DE DIREITOS .................................................... 86 

4.1 Breve panorama histórico ................................................................................ 89 

4.2 Teoria Geral dos Direitos da Natureza: conceito, paradigmas e princípios . 95 

4.3 Direitos da Natureza no Brasil: uma releitura constitucional ...................... 119 

4.3.1 Direito à terra tradicional e a concepção espiritual do território ...................... 130 

4.3.2 Direito ao bem viver ....................................................................................... 141 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS ................................................................................. 156 

REFERÊNCIAS ....................................................................................................... 161 

 

 

 

 



7 

1 INTRODUÇÃO 

Há séculos, desde a invasão europeia das chamadas Américas, os povos 

originários vem demonstrando sua força ancestral contra um sistema político-

econômico que mata, escraviza e destrói, corpos subalternizados e territórios 

dominados. São povos antigos que habitam estas terras há milhares de anos, 

segundo comprovação arqueológica. E que, em que pese o prolongado e ainda em 

curso massacre, não vão desistir de seu Bem Viver e de seus territórios-Natureza. 

Essas comunidades pluridiversas escolheram resistir e não se vergaram ao 

jugo opressor nem da coroa, nem da cruz, tendo muitos de seus filhos perecidos, 

então, pela espada. Declarados extintos, em vias de integração, com múltiplas 

propostas de assimilação e autoritário apagamento cultural, apesar dos bárbaros 

crimes perpetrados contra etnias inteiras, pelo menos 391 povos4 seguem lutando 

pelos seus territórios e seu modo tradicional de vida, no Brasil.  

E nessa inglória e mortal dança-disputa pela vida, as comunidades indígenas 

não lutam apenas por si, mas também pelo reconhecimento da dignidade da Natureza, 

como sujeito de direitos. Certamente prefeririam não precisar do direito do “povo da 

mercadoria”, como diz o xamã Yanomami, Davi Kopenawa. Todavia, sem renunciar à 

potência de sua espiritualidade – de onde se alimentam para a resistência – sabem 

que as batalhas também se fazem com os instrumentos jurídico-ocidentais. 

Assim, este trabalho pretende responder à seguinte indagação: a Constituição 

Federal de 1988 comporta uma interpretação segundo a qual a Natureza é titular de 

direitos, a partir das cosmovisões indígenas? Com esse fim, irá pesquisar a relação 

entre os Direitos Humanos descoloniais das comunidades originárias e os Direitos da 

Natureza, conforme um viés intercultural. 

Como método de pesquisa se utilizará o dialético, por meio de uma análise 

crítica da situação dos povos originários e da Natureza, acrescida de uma parte 

expositiva sobre a evolução da subjetividade desde o período moderno e com uma 

proposta de releitura constitucional, ao final. O objetivo precípuo compreende o 

aprofundamento da Constituição da República, a partir dos arts. 215, caput e § 1º, 

 
4 INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA (IBGE). Censo demográfico 2022: Etnias e línguas 
indígenas - Principais características sociodemográficas - Resultados do universo. Rio de Janeiro: IBGE, 
2025. Disponível em: https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/ 
noticias/44848-censo-2022-brasil-tem-391-etnias-e-295-linguas-indigenas. Acesso em: 15 nov. 2025. 



8 

225, caput e 231, para considerar se há o reconhecimento da Natureza como titular 

de direitos, segundo as culturas e espiritualidades indígenas. 

No mais, como objetivos específicos pretende-se relacionar as consequências 

infligidas às comunidades originárias e à Natureza, segundo a perspectiva do 

pensamento descolonial e seu conceito de colonialidade do poder. Depois, se 

analisará as mudanças das concepções sobre as subjetividades jurídicas ao longo da 

Modernidade, bem como a possibilidade de caracterização da Natureza como um 

sujeito oprimido, nos termos preconizados por Ignacio Ellacuría. E, por fim, 

desenvolver-se-á alguns elementos da Teoria Geral dos Direitos da Natureza. 

No primeiro capítulo se trabalhará sobre a colonialidade do poder e seus efeitos 

sobre os povos indígenas e a Natureza, fruto de um modelo de racionalidade que 

continua produzindo suas consequências nefastas até os dias atuais. Importante 

lançar um olhar crítico sobre a Modernidade e algumas de suas características e 

desdobramentos. Para isso se investigará a gênese dos Direitos da Natureza e sua 

eventual relação com o Direito Ambiental e os Direitos Humanos. 

Já o segundo capítulo fará uma análise filosófico-jurídica das subjetividades a 

partir da Idade Moderna. Assim, se perceberá o quanto a influência de figuras como 

Descartes, Kant e Heidegger marcaram a constituição do sujeito moderno. Irá se 

debruçar ainda sobre a teoria da multinormatividade democrática de José Rodrigo 

Rodriguez e a possibilidade de inclusão de novas subjetividades, a partir da 

valorização da diversidade. Depois, conforme a proposta de historicização dos 

Direitos Humanos de Ignacio Ellacuría, se desenvolverá uma interpretação analógica 

de seu critério epistemológico, o sujeito oprimido e a busca do bem comum. 

No terceiro capítulo se apresentará, após breve panorama histórico, uma 

embrionária Teoria Geral dos Direitos da Natureza. Além da conceituação, se buscará 

diferenciar os paradigmas que a fundamentam, bem como tratar dos princípios que a 

informam. Por fim, se oferecerá uma leitura constitucional sobre o reconhecimento da 

Natureza como titular de direitos, segundo os modos de vida tradicionais dos 

indígenas. Assim, se aprofundará os direitos à terra e ao Bem Viver, estabelecidos na 

Constituição de 1988. 

Assim, este trabalho possui por finalidade destacar e apoiar-se sobre o 

conhecimento indígena, na sua pluralidade contra-hegemônica. Com esse objetivo, 

irá trazer alguns fragmentos de testemunhos das cosmovisões originárias para 

fundamentar os argumentos desenvolvidos. Deve-se ressalvar, entretanto, que se 



9 

trata apenas de uma pequena amostra da exuberante pluriculturalidade das centenas 

de povos que vivem no Brasil – e que mantêm 295 línguas indígenas vivas5. Se não 

fossem por eles o país seria menos rico cultural e espiritualmente e muitos territórios 

do Bem Viver já teriam se transformado em terra árida.  

 

 
5 INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA (IBGE). Censo demográfico 2022: Etnias e línguas 
indígenas - Principais características sociodemográficas - Resultados do universo. Rio de Janeiro: IBGE, 
2025. Disponível em: https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/ 
noticias/44848-censo-2022-brasil-tem-391-etnias-e-295-linguas-indigenas. Acesso em: 15 nov. 2025. 



10 

2 A NATUREZA E A COLONIALIDADE DO PODER 

O grande pensador Milton Santos instiga a um “pensamento praticado na 

periferia do mundo rico”6, em que se questione “cada palavra que herdamos do 

colonizador e de toda teoria utilizada pelos donos do poder”7. “Como mostra o mesmo 

autor em seu livro, ‘Por uma Outra Globalização’, a globalização tornou possível, 

pela primeira vez na história humana, a construção de uma humanidade realmente 

universal”8. E junto com essa humanidade universal também se universalizou a crise 

socioambiental que paradoxalmente ameaça destruí-la. Por isso, é preciso 

retroceder alguns séculos para entender a origem de tal racionalidade. 

Com o advento da Modernidade e do Iluminismo houve uma cisão entre o ser 

humano e o meio ambiente. Se a concepção clássica “tornou a natureza um princípio 

crítico independente da vontade do homem e superior a suas instituições e 

costumes”, na visão moderna “a natureza foi reduzida à matéria inerte, desprovida 

de valores, um caos sem sentido e sem objetivo, que o homem pode conquistar e 

controlar”9.  

A Natureza se tornou objeto daquele que se arvorou como sujeito civilizatório. 

E nessa categoria estavam os povos originários, objeto da colonização. Ambos, 

Natureza e indígenas deveriam se submeter ao domínio do sujeito do conhecimento. 

De outro modo, “se a ‘natureza’ é objeto na racionalidade do sistema mundo 

moderno e colonial e as pessoas lá estão, o estão porque são irracionais e assim 

devem ser ‘assimiladas’ e ‘aculturadas’”10. 

Por isso, além de aprofundar como a colonialidade do poder atinge igualmente 

os territórios ecossistêmicos e seus povos originários, se analisará como uma 

abordagem descolonial dos Direitos Humanos dessas comunidades também implica 

a proteção dos Direitos da Natureza. Distintamente do Direito Ambiental, os Direitos 

da Natureza não possuem qualquer viés instrumental ou utilitarista. 

Antes vale esclarecer que o conceito de Natureza é polissêmico, nos termos 

 
6 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Como viver junto? Escritos para uma Filosofia do Direito. Rio de Janeiro: 
Sankoré, 2024. p. 27 
7 Ibidem, p. 27-28. 
8 Ibid., p. 28. 
9 DOUZINAS, Costas. O fim dos direitos humanos. São Leopoldo: Unisinos, 2009. p. 199-200. 
10 GIFFONI, Johny F; ALMEIDA, Manuel S. M. de; RIOS, Mariza e OLIVEIRA, Vanessa H. de. Paradigma dos 
Direitos da Natureza. p. 19. In: LACERDA, Luiz Felipe (Org.). Direitos da Natureza: marcos para a 
construção de uma teoria geral. São Leopoldo: Casa Leiria, 2020. 



11 

explicitados por Daniel Braga Lourenço: 

O vocábulo ‘natureza’ é conceitualmente amplo. Remete a uma ideia 
geral de physis, de fonte de todas as demais coisas que existem. A 
visão tradicional confere à natureza uma ideia de dado fenomênico, 
de algo espontâneo, enquanto o ‘artificial’ é produto de uma agência 
criadora, deliberada.11  

Assim, neste trabalho se adota a mesma posição de Eduardo Gudynas, no 

tocante ao uso do vocábulo Natureza. Isso “para se referir a um meio ambiente, como 

conjunto ou sistema, em que prevalecem paisagens, fauna e flora originais (desde 

silvestre até graus intermediários de intervenção humana)”. Com isso, rejeita-se o 

uso de “capital natural” e se distingue do termo “natureza”, compreendido “como 

essência ou propriedade de algo”12. 

É verdade que, como alerta James Bridle, “termos convencionais como ‘meio 

ambiente’ e até mesmo a própria ‘natureza’ (em especial quando é oposta a ‘cultura’) 

incrementam a ideia equivocada de que há no mundo uma divisão nítida entre nós e 

eles, entre humanos e não humanos”13. Por isso, alguns, como Bridle, preferem 

utilizar a expressão criada “pelo ecologista e filósofo americano David Abram, o 

‘mundo mais que humano’” para se referir “a um modo de penar que procura revogar 

a tendência humana de nos separar do mundo natural”14. 

 Ora, sem ignorar que pela linguagem se pode perpetuar posições 

colonizadoras e estereotipadas, e tendo feito as devidas considerações, ainda assim 

se mantém a opção por “Natureza”. Isso porque já parece estar consolidado, não só 

como campo de estudos e reflexão, mas também como pauta dos movimentos 

sociais, o termo Direitos da Natureza, exatamente como expressão crítica a 

“separação implícita entre nós e a natureza, como se fôssemos duas entidades 

distintas, livres de laços inseparáveis de lugar e origem”15. 

2.1 Do extermínio indígena à destruição da Natureza 

Com o desenvolvimento do capitalismo a Natureza passou a ser vista como 

 
11 LOURENÇO, Daniel Braga. Qual o valor da Natureza? Uma introdução à ética ambiental São Paulo: 
Elefante, 2019. p. 31. 
12 GUDYNAS, Eduardo. Direitos da Natureza: ética biocêntrica e políticas ambientais. São Paulo: Elefante, 
2019. p. 11. 
13 BRIDLE, James. Maneiras de ser: animais, plantas máquinas: a busca por uma inteligência planetária. 
São Paulo: Todavia, 2023. p. 33. 
14 Ibidem, p. 33. 
15 Ibid., p. 33. 



12 

mero “recurso natural”, pronto a ser contabilizado e utilizado, sem quaisquer limites, 

para o progresso econômico. Trata-se de modelo em que prepondera um “esquema 

racionalista, patriarcal, patrimonialista e consumista”, que se afastou completamente 

de qualquer “vida em harmonia na Natureza”16. 

De outro modo, na constituição do sujeito moderno – homem, europeu e 

proprietário –, protagonista do projeto colonizador que se perpetua até o presente, 

há uma lógica de submissão a tudo aquilo que não seja um igual. “O humanismo dos 

direitos, assim como todo humanismo, baseia-se igualmente na definição da 

essência da humanidade e de um desejo de retornar às origens clássicas do 

humanum”. Ora, um humanismo com um “discurso de exclusão, não apenas de 

bárbaros estrangeiros, mas também de mulheres e de pessoas não-brancas”17, como 

pontua Costas Douzinas. 

Também para Carlos Frederico Marés de Souza Filho, “na Lei, o direito se 

tornou individual, humano e, principalmente, proprietário, isto é, excluiu todos os 

coletivos e toda natureza não humana”18. Nesse sentido vale conferir a contribuição 

de Rubens Casara: 

A partir de um conjunto de atos que se inicia no nascimento, 
momento em que cada um de nós é lançado na linguagem, dá-se 
progressivamente a constituição de um sujeito. [...] Esses atos que 
constituem o sujeito também levam à sujeição. A etimologia da 
palavra “sujeito” não deixa dúvida: derivada do latim “subjectus”, 
serve para designar quem se submete ou é subordinado(a) a alguém 
ou a algo. O processo de subjetivação não produz apenas 
subjetividades, leva também necessariamente a um quadro de 
submissão não de todo consciente.19  

Um processo em que “foi preciso encerrar a questão do passado e negar a 

história, sempre que os fatos se tornavam um obstáculo à dominação e ao exercício 

do poder de uns sobre outros”. Por isso o apagamento histórico e cultural esteve e 

está tão atrelado à colonização. Um esquecimento imposto que favorece a criação de 

estereótipos e falsas caricaturas. Ademais, como ressalta Casara, “o 

desconhecimento e/ou distorção da história tornaram-se fundamentais à manutenção 

da dominação, da exploração ou mesmo de fenômenos, como o neocolonialismo”20. 

 
16 OLIVEIRA, Vanessa Hasson de. Direitos da Natureza. 2ª ed. Rio de Janeiro: Lumen Juris, 2021. p. 129. 
17 DOUZINAS, op. cit., p. 220. 
18 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Direitos da Natureza. In: CRUZ, Valter do Carmo (org.) et. al. 
Dicionário de ecologia política. Rio de Janeiro: Consequência Editora, 2024. p. 611. 
19 CASARA, Rubens. A construção do idiota: o processo de idiossubjetivação. Rio de Janeiro: Da Vinci 
Livros, 2024. p. 20-21.  
20 Ibidem, p. 21-22. 



13 

Conforme asseveram David Graeber e David Wengrow, necessita-se romper 

com uma visão deturpada de que os povos indígenas possuem racionalidades e 

sociedades menos complexas e subdesenvolvidas. “Em todas as partes do mundo as 

comunidades constituíram civilizações nessa acepção genuína de comunidades 

morais ampliadas”, frisam os autores. Ou seja, mesmo “sem reis, burocratas ou 

exércitos permanentes”, os povos originários “domesticaram o milho e aprenderam a 

extrair venenos, remédios e substâncias psicoativas da floresta”21. Assim, 

acrescentam os dois pesquisadores: 

Supostamente, apenas os povos modernos e pós-iluministas teriam a 
capacidade de intervir de forma consciente na história e mudar seu 
curso [...]. A maioria dos pensadores modernos claramente considerou 
bizarra a atribuição de projetos sociais conscientes ou desígnios 
históricos a povos de épocas mais antigas. Em geral, os povos “não 
modernos” eram tidos como simplórios demais (pois não tinham 
alcançado o nível de “complexidade social”); ou continuavam 
mergulhados numa espécie de mundo onírico místico; ou ainda, no 
máximo, como adaptados ao ambiente num nível apropriado de 
tecnologia.22 

Tais concepções supracitadas estão fundadas em um etnocentrismo 

pernicioso, arraigado em uma suposta e inexistente superioridade europeia. As 

noções de atraso e incivilizado foram invariável e preconceituosamente atribuídas aos 

povos ameríndios, africanos e asiáticos. Esses pensamentos muitas vezes se 

basearam em pretensas teorias e filosofias com ares de cientificidade.  

Afinal, como recorda Eduardo Góes Neves, apesar de ensinarem que “a história 

deste lugar chamado Brasil começa em 22 de abril de 1500”, “numa estimativa 

conservadora, os ancestrais dos povos indígenas vivem por aqui há mais de 12 mil 

anos”23. Ora, há muita história encoberta que certamente foi desconsiderada na 

construção das narrativas historiográficas oficiais. 

Por muito tempo havia um consenso nos estudos etnográficos de que o 

surgimento do Estado era uma consequência natural da história humana. Logo, a sua 

ausência nas comunidades indígenas era interpretada como uma forma de 

organização política arcaica. Será somente a partir da década de 1970, com Pierre 

 
21 GRAEBER, David; WENGROW, David. O despertar de tudo: uma história da humanidade. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2022. p. 461. 
22 Ibidem, p. 525. 
23 NEVES, Eduardo Góes. Sob os tempos do equinócio: oito mil anos de história na Amazônia Central. São 
Paulo: Ubu Editora, Editora da Universidade de São Paulo, 2022. p. 13. 



14 

Clastres, que essa concepção começará a ser revista, apesar de ser ainda muito 

presente no senso comum: 

Clastres inverteu o argumento e deu um sentido positivo à ausência 
de Estado, ao notar a existência, entre os povos das terras baixas, de 
políticas internas cuja dinâmica limitava a possibilidade de emergência 
e reprodução de formas de centralização política permanente e 
institucionalizada entre esses grupos. Para ele, as políticas ameríndias 
eram “contra o Estado”.24   

Ailton Krenak reivindica, inclusive, que “os povos originários tem outras 

contribuições ao debate, tanto sobre a pólis quanto sobre as ideias de natureza, 

ecologia e política”25. Diante disso propõe “a ideia de um Estado plurinacional, porque 

esse nosso velho Estado colonial tem um DNA de pirata, de bandeirante: existe para 

comer os outros”26. Exatamente por essas outras perspectivas que as cosmovisões27 

indígenas devem ser valorizadas. 

De acordo com Déborah Danowski e Eduardo Viveiros de Castro é preciso se 

formular a questão do momento em que a civilização europeia começou a dar errado. 

Talvez quando a Modernidade se colocou no centro e se atribuiu uma onipotência 

invencível: 

Hoje é possível afirmar que esse singular se tornou, de modo ainda 
mais patente e inquietante, universal, a monocultura tecnoespiritual da 
espécie. Eis que essa forma singular (no duplo sentido do adjetivo) da 
civilização, que se viu durante muitos séculos como “a origem e o 
destino da história”, acha-se possivelmente às portas de um destino 
(uma meta) não muito original, a autoextinção, causada pela 
metástase cancerosa de sua matriz tecnoeconômica e do imaginário 
cosmológico que a sustenta; em outras palavras, de sua cosmotécnica 
e sua cosmopolítica, no sentido de Yuk Hui.28 

Deve-se notar que na Modernidade não há, nem nunca houve, espaço para as 

comunidades originárias e suas respectivas culturas e racionalidades. Pois para 

 
24 NEVES, op. cit., p. 78. 
25 WERÁ, Kaká. Tekoá: uma arte milenar indígena para o bem-viver. Rio de Janeiro: BestSeller, 2024. p. 89. 
26 Ibidem, p. 88. 
27 Está-se ciente das críticas quanto ao risco de se ressaltar um conceito etnocêntrico como 
“cosmovisão”, com um acento muito racional. Nesse sentido, Braga (2024, p. 27) cita Oyèrónké Oyêwùmí 
que prefere “cosmopercepção” ao destacar a “diferença em relação ao oculocentrismo euromoderno da 
expressão ‘visão de mundo’ (worldview)”. No mesmo sentido, Arturo Escobar se vale do neologismo 
“sentipensar” para comunicar a importância dos sentidos na compreensão do mundo. Ainda assim, e sem 
desconsiderar as ponderações cabíveis, opta-se por utilizar o termo “cosmovisão” em razão de sua ampla 
adoção pelos estudiosos dos Direitos da Natureza – inclusive os consultados para este trabalho, tais 
como, Vanessa Hasson de Oliveira, Eduardo Gudynas, Daniel Braga Lourenço, Alberto Acosta, apenas 
para citar alguns. Cabe, contudo, a ressalva de que se faz um uso descolonial da expressão, pretendendo 
que ela seja compreendida também como sinônimo de “cosmopercepção” e “sentipensar”.  
28 DANOWSKI, Déborah e VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. O passado ainda está por vir. São Paulo: n-1 
edições, 2023. p. 5. 



15 

Santiago Castro-Gómez, “a modernidade é uma máquina geradora de alteridades 

que, em nome da razão e do humanismo, exclui de seu imaginário a hibridez, a 

multiplicidade, a ambiguidade e a contingência das formas de vida concretas”29.  

O nível máximo tolerado de consideração positiva dos povos indígenas está 

associado à imagem festiva e exótica do país. A cooptação dessa imagem pelo 

capitalismo continua reproduzindo uma concepção distorcida e racista dos corpos e 

das culturas indígenas. Se essa concepção movimentar negócios e gerar lucro pouco 

importa se isso contribui para a marginalização dessas comunidades historicamente 

excluídas. 

Afinal, em que consiste o “projeto de modernidade” ora apontado como 

produtor de um modelo opressor para a Natureza e para os povos originários? Castro-

Gómez oferece uma resposta: 

Em primeiro lugar, e de maneira geral, referimo-nos à tentativa fáustica 
de submeter a vida inteira ao controle absoluto do homem sob a 
direção segura do conhecimento. O filósofo alemão Hans Blumemberg 
(1997) mostrou que este projeto exigia, conceitualmente, elevar o 
homem ao nível de princípio ordenador de todas as coisas. Já não é a 
vontade inescrutável de Deus que decide sobre os acontecimentos da 
vida individual e social, e sim o próprio homem que, servindo-se da 
razão, é capaz de decifrar as leis inerentes à natureza para colocá-las 
a seu serviço.30 

“Ao separar o humano da Natureza e tentar dominá-la, produziu-se um 

banquete de consequências; vivemos hoje ameaçados por nossas próprias escolhas, 

que refletem o que Ulrich Beck chama de ‘irresponsabilidade organizada’”31. Mas aqui 

cabe fazer um esclarecimento, o ser humano que deveria dominar a Natureza era o 

humanitas, o civilizado (europeu).  

Para tanto vale trazer a distinção feita por Nishitani Osamu, entre os vocábulos 

humanitas e anthropos. “‘Anthropos’ não pode escapar ao estatuto de ser objeto da 

análise antropológica, enquanto o ‘humanitas’ nunca é definido de fora, mas sim 

expresso em si mesmo como sujeito de todo conhecimento”32. Ou seja, entre uma 

 
29 CASTRO-GÓMEZ, Santiago. Ciências sociais, violência epistêmica e o problema da “invenção do outro”. 
p. 80. In: LANDER, Edgardo (org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais 
Perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: CLACSO, 2005. 
30 Ibidem, p. 80. 
31 CARVALHO, Flávia Alvim de. Reflexões decoloniais sobre ressignificar o humano no antropoceno. p. 21. 
In: CARVALHO, Flávia Alvim de et al. Direitos da Natureza, Ecologia Jurídica Integral e Pensamento 
Decolonial. São Paulo: Editora Dialética, 2025. 
32 OSAMU, Nishitani. Anthropos and humanitas: two western concepts of "human being". p. 260. In: SAKAI, 
Naoki; SOLOMON, Jon. Translation, Biopolitics, Colonial Difference. Hong Kong: Hong Kong University 
Press, 2006. 



16 

minoria da humanidade (humanitas) e os povos do Sul global (anthropos) não existe 

uma relação de reciprocidade, porque esses são primitivos.  

Ao ser questionado se a antropologia era própria do mundo ocidental, o 

antropólogo Philippe Descola respondeu afirmativamente. Assim desenvolve a sua 

posição: 

A eficácia com a qual a Europa instaurou sua dominação colonial 
sobre grande parte do mundo vem daí, dessa curiosidade pelo outro, 
por compreender as diferenças, por sistematizá-las em classificações. 
Essa foi a tese desenvolvida há uns vinte anos pelo filósofo e linguista 
Tzevetan Todorov, e eu acho que ele te razão. Contrariamente a 
outras civilizações, os europeus souberam unir o desejo de submeter 
ao desejo de conhecer, um reforçando o outro. Desse ponto de vista, 
a antropologia é, sem dúvida, filha da expansão colonial.33 

De outro modo, “a relação unilateral entre “humanitas” e "anthropos" determina 

não apenas o regime geral do conhecimento, mas também, a maneira mais profunda 

como os ocidentais que se identificam incondicionalmente com os "humanitas" veem 

o mundo”34. Quer dizer, o conhecimento universal será sempre nos termos e na 

linguagem ocidental-eurocêntrica. 

Essa constatação também questiona os próprios indígenas, objetos dos 

estudos antropológicos. Segundo Jerá Guarani, “uma das coisas que digo para os 

mais velhos e para vocês não indígenas, ou juruá, em momentos de encontro, é que 

seria importante fazer antropologia na cultura de vocês”35. Afinal, “todas as coisas ruins 

que estão acontecendo no planeta Terra vêm de pessoas civilizadas, pessoas que 

não são, teoricamente, selvagens”36. 

A mesma inquietação perpassa Creuza Prumkwyj Krahô, que se “perguntava: 

por que os antropólogos vão às aldeias e só pesquisam os homens, só andam com 

os homens”? Ora, “os mensageiros da aldeia são os homens”, “mas é falsidade os 

homens explicarem tudo, porque eles não sabem tudo”37. Quantas coisas certamente 

passaram desapercebidas para esses estudiosos? Quantas conclusões parciais 

provavelmente devem ter sido feitas, por ignorarem as mulheres do povo Krahô?  

 
33 DESCOLA, Philippe. Outras naturezas, outras culturas. São Paulo: Editora 34, 2016. p. 55. 
34 Ibidem, p. 270. 
35 GUARANI, Jerá. Tornar-se selvagem. In: CARNEVALLi, Felipe (org.). et al. Terra: antologia afro-indígena. 
São Paulo: Ubu Editora, 2023. p. 20. 
36 Ibidem, p. 20. 
37 KRAHÔ, Creuza Prumkwyj. In: CARNEVALLi, Felipe (org.). et al. Terra: antologia afro-indígena. São Paulo: 
Ubu Editora, 2023. p. 129. 



17 

Acontece que, conforme elencado por Viveiros de Castro ao citar Bruno Latour, 

“a política colonialista da ‘modernização’, a economia capitalista do crescimento 

contínuo, a ideologia iluminista da ciência como ‘padrão-ouro’ epistêmico”38, aplicados 

desde o século XVI faliram. Nessa esteira concorda criticamente Krenak:  

Estamos viciados em modernidade. A maior parte das invenções é 
uma tentativa de nós, humanos, nos projetarmos em matéria para 
além de nossos corpos. Isso nos dá uma sensação de poder, de 
permanência, a ilusão de que vamos continuar existindo. A 
modernidade tem esses artifícios.39 

Vale frisar que até a “ciência foi instrumentalizada com o objetivo de gerar 

lucros para alguns”40. Aqui não se ignora, por óbvio, os muitos e importantes avanços 

que a ciência proporcionou, rejeitando-se qualquer postura negacionista. Assim como 

tampouco se pode desconsiderar como a técnica foi capturada pelos interesses do 

capital, propagando-se inclusive como a tábua de salvação para a crise ecológica. 

Apesar disso, “a questão continua sendo política”. E “não podemos esperar uma 

solução ‘técnica’”41, adverte Alberto Acosta. 

Em outras palavras, a tecnologia ou mesmo a economia não são entes 

autônomos e isolados dos aspectos sociopolíticos de uma sociedade. “A técnica, 

sabemos bem, não é neutra: é parte do processo de valorização do capital – o que a 

torna nociva em vários aspectos – e desenvolve-se em função das demandas de 

acumulação”42. Como se sabe, “muitas das novas técnicas são fonte de renovadas 

formas de desigualdade, exploração e alienação”43. 

“Para além de onde cada um de nós nasce – um sítio, uma aldeia, uma 

comunidade, uma cidade –, estamos todos instalados num organismo maior que é a 

Terra”, afirma Krenak. “Essa Mãe constitui a primeira camada, o útero da experiência 

da consciência, que não é aplicada nem utilitária”44, declara aquele que se reconhece 

como um filho da terra. Como reflete Castro-Gómez o “projeto da modernidade” passa 

por romper com essa visão, adjetivada por tal racionalidade como mágica: 

Esta reabilitação do homem caminha de mãos dadas com a ideia do 
domínio sobre a natureza através da ciência e da técnica, cujo 

 
38 VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo; SALDANHA, Rafael Mófreita; DANOWSKI, Déborah (Orgs.). Os Mil 
Nomes de Gaia: do Antropoceno à Idade da Terra. vol. 1. Rio de Janeiro: Editora Machado, 2022. p. 16. 
39 KRENAK, Ailton. A vida não é útil. São Paulo: Companhia das Letras, 2020. p. 17-18. 
40 CASARA, op. cit., p. 22. 
41 ACOSTA, Alberto. O bem viver: uma oportunidade para imaginar outros mundos. São Paulo: Autonomia 
Literária, Elefante, 2016. p. 26. 
42 Ibidem, p. 37. 
43 Ibid., p. 37.  
44 KRENAK, Ailton. Futuro Ancestral. São Paulo: Companhia das Letras, 2022. p. 103. 



18 

verdadeiro profeta foi Bacon. De fato, a natureza é apresentada por 
Bacon como o grande adversário do homem, como o inimigo que tem 
de ser vencido para domesticar as contingências da vida e estabelecer 
o Regnum hominis na terra (Bacon, 1984: 129). E a melhor tática para 
ganhar esta guerra é conhecer o interior do inimigo, perscrutar seus 
segredos mais íntimos, para depois, com suas próprias armas, 
submetê-lo à vontade humana. O papel da razão científico-técnica é 
precisamente acessar os segredos mais ocultos e remotos da 
natureza com o intuito de obriga-la a obedecer nossos imperativos de 
controle. A insegurança ontológica só poderá ser eliminada na medida 
em que se aumentem os mecanismos de controle sobre as forças 
mágicas ou misteriosas da natureza e sobretudo aquilo que não 
podemos reduzir à calculabilidade. Max Weber falou neste sentido da 
racionalização do ocidente como um processo de desencantamento 
do mundo.45 

“A verdade é que uma criança com sete, oito anos de idade já começa a ser 

treinada para ignorar o meio ambiente”46, provoca Krenak. Exatamente para que se 

faça o que o trecho acima denomina de exercer o “controle sobre as forças mágicas 

ou misteriosas da natureza”. Trata-se da formação da racionalidade do humanitas, 

como classifica Osuma. “É isolada em uma sala de aula para ser alfabetizada”, 

complementa Krenak, “e vai se incutindo nela, desde cedo, a ideia de uma vida 

sanitária”47 ou desencantada, na concepção de Weber. 

Por isso, “se as crises, as guerras e as epidemias se tornaram oportunidades 

de negócios e fontes de lucro, os conhecimentos e os saberes capazes de eliminar ou 

de reduzir essas crises e tragédias também precisaram ser ignorados ou 

distorcidos”48. Sobre essa ambivalência desenvolvem Danowski e Viveiros de Castro: 

Não é difícil notar que essas definições se parecem bastante com a 
imagem que a Modernidade fez de si mesma. Ainda que tingidas de 
maior ou menor ambivalência [...], elas são essencialmente positivas, 
identificando na Era Axial o passo inicial decisivo na longa marcha em 
direção a uma emancipação – a palavra de ordem dos Modernos – da 
humanidade em relação a uma condição primitiva de imanência 
mágica, marcada por uma relação fusional com o cosmos, por um 
monismo narcisista e antropomórfico, pela sujeição ao passado, pelo 
congelamento mítico da ordem social.49 

Inferiorização que se deu sobre corpos concretos. Ao falar sobre essa opressão 

segundo as “hierarquias raciais, sexuais e geracionais”, Silvia Federici destaca as 

“histórias daqueles que foram escravizados, colonizados” segundo os “sistemas 

 
45 CASTRO-GÓMEZ, op. cit., p. 80. 
46 KRENAK, Ailton. Futuro Ancestral. São Paulo: Companhia das Letras, 2022. p. 109. 
47 Ibidem. 
48 ACOSTA, op. cit., p. 26. 
49 DANOWSKI e VIVEIROS DE CASTRO, op. cit., p.  9-10. 



19 

interligados de dominação”. A autora utiliza a categoria corpo “para compreender a 

profundidade da guerra que o capitalismo travou contra os seres humanos e a 

‘natureza’”50.  

Trata-se da mesma linha de Françoise Vergès que diferencia o corpo-senhor 

do corpo-escravizado. Se “o proprietário do corpo eficiente, que tem como medida o 

corpo branco e masculino”, “‘o’ proprietário do corpo invisível é uma mulher negra” ou 

indígena. Corpo esse “cujo esgotamento é a consequência da lógica histórica do 

extrativismo que construiu a acumulação primitiva do capital – extração de trabalho 

dos corpos racializados e das terras colonizadas”51.  

Assim retoma Federici, reforçando que alguns corpos são mais sacrificáveis e 

descartáveis do que os demais, entre eles os corpos femininos:  

Como argumentei em Calibã e a bruxa, com o desenvolvimento do 
capitalismo, não apenas as terras comunais foram “cercadas” como 
também os corpos. Mas esse processo era diferente para homens e 
mulheres, da mesma forma que diferia para aquelas pessoas que 
estavam destinadas a ser escravizadas e aquelas que estavam 
sujeitas a outras formas de trabalho forçado, incluindo o trabalho 
assalariado. As mulheres, no desenvolvimento capitalista, sofreram 
um duplo processo de mecanização. Além de serem submetidas à 
disciplina do trabalho remunerado e não remunerado, em plantações, 
fábricas e em seus lares, foram expropriadas de seu corpo e 
transformadas em objetos sexuais e máquinas reprodutoras.52 

Evidentemente o racionalismo, o patriarcado e o colonialismo se entrelaçam. 

Há uma objetificação obscena tanto das mulheres quanto da Natureza que 

extrapolada chega ao extremo do esvaziamento de qualquer dignidade. O fetiche 

sobre os corpos femininos virgens também se estendeu às “porções virgens” da 

Natureza, prontas a serem dominadas e possuídas pelos conquistadores, dando-lhes 

a serventia cabível segundo a racionalidade hegemônica. 

Há aquilo que Vergès chama de economia de esgotamento dos corpos, 

“historicamente ancorada na escravatura, período no qual o ventre das mulheres 

negras cuja exploração é indissociável da reprodução social (como mostram tantas 

feministas negras), foi transformado em capital”53. Nessa lógica, Julieta Paredes 

Carvajal denuncia a “nefasta herança da invasão colonial que compreende entre 

outros defeitos exclusão, desapreço, machismo e racismo com os indígenas, teve 

 
50 FEDERICI, Silvia. Além da pele: repensar, refazer e reivindicar o corpo no capitalismo contemporâneo. 
São Paulo: Elefante, 2023. p. 22. 
51 VERGÈS, Françoise. Um feminismo decolonial. São Paulo: Ubu Editora, 2020. p. 19. 
52 FEDERICI, op. cit., p. 26-27.  
53 VERGÈS, op. cit., p. 19. 



20 

como resultado a criação de um colonialismo interno que não precisa do branco 

invasor rei”54. 

Mesmo com algumas críticas à proposição, Federici traz Carolyn Merchant em 

The Death of Nature para defender que “as considerações de Merchant têm o grande 

mérito de desafiar a suposição de que o racionalismo científico foi um veículo de 

progresso, centrando nossa atenção na profunda alienação que a ciência moderna 

instituiu entre os seres humanos e a natureza”55. Afinal, “o corpo é uma mera máquina, 

res extensa totalmente estranha à alma”56. Nesta esteira acrescenta a pensadora 

italiana, permitindo ter presente os corpos das mulheres indígenas comumente 

violados nos últimos séculos: 

A autora considera que a raiz da perseguição às bruxas encontra-se 
na mudança de paradigma provocada pela revolução científica e, em 
particular, no surgimento da filosofia mecanicista cartesiana. Segundo 
ela, essa mudança substituiu uma visão orgânica do mundo – que via 
na natureza, nas mulheres e na terra as mães protetoras – por outra 
que as degradava à categoria de “recursos permanentes”, retirando 
qualquer restrição ética à sua exploração (Merchant, 1980, p. 127 ss.). 
A mulher enquanto bruxa, sustenta Merchant, foi perseguida como a 
encarnação do “lado selvagem” da natureza, de tudo aquilo que na 
natureza parecia desordenado, incontrolável e, portanto, antagônico 
ao projeto assumido pela nova ciência.57 

“Há cinco séculos nasceu este sistema, que universalizou o intercâmbio 

desigual e pôs preço no planeta e no gênero humano”58, frisa Eduardo Galeano. E 

então, “com o advento do direito de propriedade da terra”, recorda Souza Filho, 

“mesmo a natureza não mediada e transformada pelo trabalho passou a ser 

propriedade humana sempre que estivesse dentro de uma área considerada de 

propriedade individual”59.  

E o maior obstáculo ao avanço dos Direitos da Natureza refere-se exatamente 

à base “sagrada” do direito burguês-capitalista, a protegida propriedade privada. De 

outro modo, “há ainda um longo caminho a ser construído para o reconhecimento e a 

 
54 CARVAJAL, Julieta Paredes. Hilando Fino: desde o Feminismo Comunitário Pindorama-Brasil. São Paulo: 
Editora E:TTxihi, 2022. p. 17. 
55 FEDERICI, Silvia. Calibã e a bruxa: mulheres, corpo e acumulação primitiva. São Paulo: Elefante, 2023. 
p. 374. 
56 DUSSEL, Enrique. Ética da Libertação: na idade da globalização e da exclusão. Petrópolis: Vozes, 2012. 
p. 62. 
57 Ibidem. 
58 GALEANO, Eduardo. Use e jogue fora: nosso planeta, nossa única casa. Porto Alegre: L&PM, 2024. p. 
25. 
59 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Direitos da Natureza. In: CRUZ, Valter do Carmo (org.) et. al. 
Dicionário de ecologia política. Rio de Janeiro: Consequência Editora, 2024. p. 612. 



21 

efetividade dos direitos da natureza”, “porque todos se contradizem com o direito 

individual de propriedade, especialmente com o direito de propriedade da terra”. 

O cercamento (enclosure no termo original em inglês) e o 
melhoramento (improvement, em inglês) da terra que 
fundamentaram a propriedade privada excluíram não só o direito de 
todos os outros seres humanos, mas também os direitos de 
existência de todos os outros seres, animais, vegetais, espirituais, 
minerais, que, na lógica da Modernidade, não são chamados de 
direitos, mas objetos, coisas, bens, dependendo da relação que 
tenham com os humanos.60  

Um sistema que sendo “proprietário de tudo, já não é dono de nada”, porque 

“sacrificou o direito à vida, sua própria vida, nos altares do direito de propriedade; e já 

começou a se consumir”61. O forte senso comunitário e a centralidade da coletividade, 

características intrínsecas dos povos originários, precisavam ser “convertidos” ou 

“evoluídos” para um “civilizado” acento na individualidade e na titularidade da 

propriedade privada.  

Por isso, para Novaes, “a prática de roubar e cercar terras, matar indígenas, 

sem-terra, posseiros e roubar seu ‘território’” não pode ser atribuída apenas como uma 

particularidade de um período histórico. Mas “são práticas ‘naturais’ e incessantes do 

modo de produção e reprodução do capital, como o nascer do sol”62. Aos indígenas 

resta apenas resistir. Assim, para Tonico Benites do povo Guarani Kaiowá, “a única 

possibilidade que está colocada para as famílias indígenas é a reconquista de seus 

tekoha mediante a estratégia da luta e da reocupação ou retomada (jaha jaike jevy)”63. 

Em meio a um planeta materialmente limitado, a cada ano o consumo e o 

consumismo crescem assustadoramente. Acosta retoma que “Kenneth Boulding, ao 

encontro do matemático romeno Nicholas Georgescu-Roegen, tinha razão quando 

exclamava: ‘Qualquer um que acredite que o crescimento exponencial pode durar 

para sempre em um mundo finito ou é louco ou economista’”64. Nessa esteira 

acrescenta o autor de “As Veias Abertas da América-Latina”: 

A divinização do mercado, que compra cada vez menos e paga cada 
vez pior, permite entupir de bobagens mágicas as grandes cidades do 
Sul do mundo, drogadas pela religião do consumo, enquanto os 

 
60 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Direitos da Natureza. In: CRUZ, Valter do Carmo (org.) et. al. 
Dicionário de ecologia política. Rio de Janeiro: Consequência Editora, 2024. p. 611. 
61 GALEANO, op. cit., p. 26. 
62 NOVAES, op. cit., p. 31. 
63 BENITES, Tonico. Rojeroky hina ha jevy tekohape. p. 56. In: CARNEVALLi, Felipe (org.). et al. Terra: 
antologia afro-indígena. São Paulo: Ubu Editora, 2023. 
64 ACOSTA, op. cit., p. 34. 



22 

campos se esgotam, as águas que os alimentam apodrecem e uma 
crosta seca cobre os desertos que antes foram florestas.65 

Destaca-se a existência de uma simbiose perversa entre a elite econômica e 

o exercício da política. “Parece que a ideia de concentração de riqueza chegou a um 

clímax”, observa Krenak. “O poder, o capital entraram em um grau de acúmulo que 

não há mais separação entre gestão política e financeira do mundo”66, continua o 

pensador indígena. Uma pequena elite mundial controla quase todos os recursos 

econômicos. 

Krenak provoca ao trazer o alerta da liderança indígena estadunidense Wakya 

Un Manee que, “repetindo as palavras de um ancestral, ele dizia: ‘Quando o último 

peixe estiver nas águas e a última árvore for removida da terra, só então o homem 

perceberá que ele não é capaz de comer seu dinheiro”67. De fato, as consequências 

ambientais produzidas pelo sistema capitalista são perceptíveis. 

 O cenário ecológico dos últimos anos é desolador. Assim colocam a questão 

de modo bastante assertivo Ulrich Brand e Markus Wissen: 

A crise ecológica deve, em vez disso, ser reconhecida pelo de que 
fato é: uma clara indicação de que os padrões de produção e 
consumo do Norte global, que se desenvolveram com o capitalismo 
e hoje se tornaram universais, só podem ser preservados em sua 
condição moderna à custa de ainda mais violência, destruição 
ecológica e sofrimento humano – e a essa altura, em uma parte cada 
vez menor do mundo.68 

Sim, é preciso admitir como “Wolfgang Sachs disse, em 1992: ‘A flecha do 

progresso está quebrada e o futuro perdeu seu brilho: o que temos pela frente são 

mais ameaças que promessas”69. “Como isentar a consciência filosófica da 

responsabilidade pelo colapso socioambiental que atualmente coloca em risco nada 

menos que a biosfera planetária?”70, pergunta Marco Antônio Valentim.  

Seria, pois, o fascismo cósmico: um “sistema em que toda alteridade 

substantiva encarna ‘o espectro do Inimigo ubíquo’, é, não à toa, a política oficial do 

Antropoceno, época geológica que tem por contraface a Sexta Grande Extinção, [...] 

 
65 GALEANO, op. cit., p. 14-15. 
66 KRENAK, Ailton. A vida não é útil. São Paulo: Companhia das Letras, 2020. p. 15. 
67 Ibidem, p. 12-13. 
68 BRAND, Ulrich; WISSEN, Markus. Modo de vida imperial: sobre a exploração dos seres humanos e da 
natureza no capitalismo global. São Paulo: Elefante, 2021. p. 50. 
69 ACOSTA, op. cit., p. 29. 
70 VALENTIM, Marco Antônio. Antropoceno e termodinâmica do pensamento: introdução à entropologia. 
Florianópolis: Cultura e Barbárie, 2024. p. 10. 



23 

risco de extinção massiva da vida”71. Valentim ressalta ainda que “a política não só 

é cósmica como também pode se tornar anti-cósmica e mesmo cosmocida”72. 

Ora, “o capitalismo, mediação de exploração e acumulação (efeito do sistema-

mundo), depois se transforma num sistema formal independente que, desde sua 

própria lógica autorreferencial e autopoiética, pode destruir a vida humana em todo 

o planeta”73. Por isso, para Gudynas a probabilidade de um caos ambiental é 

bastante elevada: 

Internacionalmente, alerta-se sobre a existência de uma onda de 
extinções maciças de espécies (Barnosky et al., 2012; Ekins et al., 
2019) e disfuncionalidades ecológicas em escala planetária, tais 
como mudanças climáticas, alterações nos ciclos de fósforo e 
nitrogênio e a acidificação marinha, que ultrapassaram limites 
planetários (Rockström et al., 2009; Sutherland et al., 2010; Ekins et 
al., 2019), e que dificilmente são administráveis (Galaz et al., 2012). 
Essas alterações são de tal envergadura que estaríamos nos 
aproximando de um salto nas dinâmicas planetárias (Barnosky et al., 
2012). Isso traz, como consequência, o risco de deteriorações 
ecossistêmicas encadeadas, em grande escala, e possivelmente 
irreversíveis.74 

No Brasil, além dos biomas citados por Gudynas, deve-se acrescentar a 

intensa destruição do Pampa e do Pantanal, bem como a aproximação do ponto do 

não retorno em relação à floresta amazônica. Como ignorar a deterioração ambiental 

provocada pelos eventos climáticos extremos que o país sofreu nos últimos anos 

com os incêndios no ecossistema pantaneiro, as enchentes no Rio Grande do Sul e 

a seca extrema na Amazônia?   

Por sua vez, as supostas soluções sustentáveis apresentadas pela economia 

verde pouco têm contribuído para frear o colapso ecológico. Apesar disso muitos 

acreditam ser “possível reduzir o consumo de recursos e a pressão sobre os 

sumidouros sem desafiar o modo de vida imperial, a economia política do capitalismo 

ou as relações sociais das forças que o sustentam”75. De acordo com Gudynas, 

entretanto, elas falharam: 

As atuais medidas em política ambiental são incapazes de deter a 
degradação ecológica e a perda de biodiversidade. Somente no 
Brasil, grandes regiões ecológicas, como o Cerrado ou a Caatinga, 
correm o risco de sofrer uma artificialização completa nas próximas 
décadas, repetindo o que ocorreu há um século, com o quase total 

 
71 VALENTIM, op. cit., p. 51. 
72 Ibidem, p. 55. 
73 DUSSEL, op. cit., p. 63. 
74 GUDYNAS, op. cit., p. 14. 
75 BRAND e WISSEN, op. cit., p. 233-234. 



24 

desaparecimento da Mata Atlântica. [...] As políticas ambientais que 
buscam inserir a conservação dentro do mercado, apelando, por 
exemplo, ao estabelecimento de um preço para a Natureza, têm sido 
ainda mais ineficazes.76 

 Há que se considerar ainda que “um dos principais fatores de pressão e 

degradação sobre o meio ambiente é a extração de recursos naturais para exportá-

los como matérias-primas aos mercados globais”77. Por isso a dívida ecológica dos 

países desenvolvidos não para de crescer, uma vez que o colonialismo 

neoextrativista78 jamais terminou. Ou seja, a mineração, o petróleo e as monoculturas 

de grãos (como a soja, por exemplo) substituíram o pau-brasil, a cana-de-açúcar e 

o café como itens de exportação dos séculos XVI ao XIX.  

Com amplo predomínio da pauta agroexportadora na balança comercial, o 

país sofreu uma forte desindustrialização e aumentou sua dependência do 

agronegócio. Consequentemente, há uma sobrerrepresentação desse setor no 

Congresso, sendo a bancada ruralista uma das mais articuladas e influentes do 

Parlamento. Neste sentido reforça Gudynas: 

Por outro lado, nos países industrializados e em outros, como a 
China, consomem-se mais recursos do que sua biocapacidade 
disponível e, portanto, todos estão em um déficit ecológico. Em boa 
parte da América Latina, a apropriação de recursos naturais e a 
afetação territorial não estão orientadas ao consumo interno de cada 
país, mas sim a fluxos exportadores globais, fazendo com que 
acabem servindo às necessidades de consumo de outras nações.79 

 Diante da grande demanda e dos altos preços dos mercados internacionais o 

agronegócio pressiona pelo alargamento da fronteira agrícola. Apesar dos 

especialistas afirmarem não ser necessário desmatar mais nenhum hectare de 

floresta para aumentar a produção, a grilagem de terras avança implacável sobre as 

terras devolutas (públicas) e os territórios indígenas, ainda não reconhecidos pelo 

Estado. Geralmente, nessas regiões além dos povos indígenas habitam também 

populações tradicionais, comunidades que são diretamente afetadas. 

De acordo com Henrique Tahan Novaes, “o roubo e o cercamento de terras 

na América a partir do século XVI é certamente um dos períodos mais violentos da 

 
76 GUDYNAS, op. cit., p. 9-10.  
77 Ibidem, p. 16. 
78 Segundo Gudynas (p. 17), os extrativismos são “entendidos como a apropriação de recursos naturais 
em grandes volumes ou alta intensidade, para sua exportação como matérias-primas, são um dos 
principais fatores que explicam essa degradação”. 
79 Ibidem, p. 15-16. 



25 

história da humanidade”80. Ainda assim tais fatos continuam sendo pouco estudados 

ou, quando muito, simplesmente relativizados. No mais, “a história do cercamento e 

do roubo de terras no Brasil ganha outro capítulo no fim do século XIX e início do 

século XX, com as políticas de colonização e a atração de italianos, espanhóis, 

alemães, japoneses e portugueses”81. 

Segundo o autor, “intelectuais como David Harvey e Jean Ziegler nos mostram 

que o Brasil se tornou um dos maiores palcos da nova fase da acumulação 

primitiva”82. Esse processo de “mundialização do capital, dos anos 1960 para cá, 

impulsionou um novo ciclo de despossessão e cercamento de terras”83. Nessa esteira 

acrescenta o autor: 

De acordo com o último censo agropecuário do Instituto Brasileiro de 
Geografia e Estatística (IBGE), em 2017, o Brasil passou por mais 
um processo de concentração fundiária nos últimos dez anos. Além 
disso, acumulou mais de um milhão de desempregados no campo, e 
a venda de um milhão de tratores. Problemas crônicos do Brasil, 
como acesso à terra pelos camponeses, a fome, a subnutrição, a 
insegurança alimentar, a exportação de commodities, vão se 
perpetuando com dramaticidade cada vez maior. Os relatórios da 
Comissão Pastoral da Terra (CPT) nos mostram a escalada de 
assassinatos, inclusive nos governos Lula. À medida que o capital 
avança para a novíssima fronteira agrícola, que engloba áreas do 
Pará, Maranhão, Tocantins e oeste da Bahia, a quantidade de 
assassinatos de lideranças e atentados contra elas aumentam. 
Somos o segundo país que mais mata ativistas sociais no mundo.84 

Um sistema produtivo que parece disposto a tratar como meras 

externalidades – incluídas nas planilhas de custos e consideradas nos riscos das 

margens de lucro – os danos ambientais e as violações aos direitos das minorias 

impactadas. Tudo em nome “de outra forma de imperialismo: ‘o desenvolvimento’”85. 

“O imperativo global do desenvolvimento se institucionalizou em 20 de janeiro de 

1949”86, com o mandato ideológico do então presidente dos Estados Unidos, Harry 

Truman. 

“O capitalismo, como o compreendo”, afirma a filósofa Nancy Fraser, 

“impulsiona o aquecimento global não por acidente, mas em virtude de sua própria 

 
80 NOVAES, Henrique Tahan. A educação ambiental anticapitalista: produção destrutiva, trabalho 
associado e agroecologia. São Paulo: Boitempo, 2025. p. 31. 
81 Ibidem, p. 31. 
82 Ibid., p. 15. 
83 Ibid., p. 20. 
84 Ibid., p. 15. 
85 ACOSTA, op. cit., p. 45. 
86 Ibidem, op. cit., p. 43-44. 



26 

estrutura”87. Uma estrutura que aliada ao colonialismo submeteu povos e continentes 

inteiros com terrível violência e sucessivos extermínios. Ou seja, “já em sua condição 

de centro do capitalismo mundial, a Europa não somente tinha o controle do mercado 

mundial, mas pôde impor seu domínio colonial sobre todas as regiões e populações 

do planeta, incorporando-as ao sistema-mundo que assim se constituía”88. 

De outra forma, “por trás da vida barata e conveniente nos centros 

desenvolvidos está não só a exploração da mão de obra das periferias, mas também 

a extração dos recursos e a imposição dos encargos ambientais resultantes”89. Os 

grandes conglomerados transnacionais se apropriam não só da vida dos 

trabalhadores, mas também sugam insaciavelmente a vida da Natureza. Neste 

sentido acrescenta Kohei Saito: 

Os sociólogos alemães Ulrich Brand e Markus Wissen denominam de 
“estilo de vida imperialista” (Imperiale Lebensweise) aquele dos 
países desenvolvidos, que é baseado na exploração de recursos e 
energia do Sul global. O estilo de vida imperialista do Norte global é, 
em essência, um modelo de produção e consumo em massa. É isso 
que torna a vida próspera para quem vive nos países desenvolvidos. 
Mas, por trás disso, existem estruturas que expropriam das regiões e 
grupos sociais do Sul global e lhes impõem o preço por nossas 
opulentas vidas. Sem essa expropriação e transferência de custos, o 
estilo de vida imperialista se torna insustentável. O deterioramento 
da qualidade de vida das pessoas do Sul global é um pré-requisito 
para o capitalismo e essa relação de poder entre o Norte e o Sul não 
é uma exceção, mas sim a norma.90 

Desde o início do colonialismo, esses países do Sul global, com uma rica e 

diversa Natureza, passaram a ser vistos como fontes inesgotáveis de recursos 

naturais. E para que a exploração neoextrativista pudesse acontecer invasões 

militares, golpes de estado e outras intervenções foram promovidas com o fim de 

controlar esses ativos, altamente valiosos. Os exemplos são inúmeros seja na 

América Latina, na África ou na Ásia. 

Todavia, isso não se deu sem resistência dos povos ligados ancestralmente 

à terra. Ou como anota Descola, “muitas culturas não seguiram o mesmo caminho, 

não isolaram a natureza como se ela fosse um domínio à parte, exterior, onde toda 

 
87 FRASER, Nancy. Capitalismo Canibal: como nosso sistema está devorando a democracia, o cuidado 
e o planeta e o que podemos fazer a respeito disso. São Paulo: Autonomia Literária, 2024. p. 126. 
88 QUIJNO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. p. 110. In: LANDER, Edgardo 
(org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais Perspectivas latino-americanas. 
Buenos Aires: CLACSO, 2005. 
89 SAITO, Kohei. O capital no Antropoceno. São Paulo: Boitempo, 2024. p. 27. 
90 Ibidem, p. 23-24. 



27 

causa pode ser estudada cientificamente e onde tudo pode ser rentabilizado a 

serviço dos homens”91. 

É relevante registrar que também outros pensadores e teóricos alinhados à 

tradição eurocêntrica contribuíram para refletir sobre o meio ambiente de modo 

crítico. Nesse sentido, vale conferir: 

Ecologistas, ambientalistas, naturalistas e escritores da natureza 
fiam-se na visão de Humboldt, embora a maioria o faça de maneira 
inconsciente. O livro Silent Spring [Primavera silenciosa], de Rachel 
Carson, é baseado no conceito humboldtiano de interconexão, e a 
famosa teoria de Gaia (ou hipótese Gaia) formulada pelo cientista 
James Lovelock, segundo a qual a Terra é um organismo vivo, tem 
extraordinárias semelhanças com as concepções de Humboldt. 
Quando Humboldt descreveu a Terra como “um todo natural 
animado e movido por forças interiores”, antecipou em mais de 150 
anos as ideias de Lovelock. Humboldt chamou de Cosmos o livro no 
qual descrevia seu novo conceito, tendo inicialmente cogitado (e 
depois descartado) o título “Gäa”.92   

Por isso, mesmo ciente da teoria de Gaia, desenvolvida por James Lovelock, 

este trabalho faz uma opção de partir da sabedoria das comunidades originárias, 

para compreender como se dá a inter-relação com a Natureza. Afinal, como diz 

Krenak com sua inteligência perspicaz: “quem já ouvia a voz das montanhas, dos 

rios e das florestas não precisa de uma teoria sobre isso: toda teoria é um esforço 

de explicar para cabeças-duras a realidade que eles não enxergam”93. 

Ora, o conhecimento ocidental sempre teve mais espaço na academia do que 

as epistemologias do Sul Global. De outra forma, se “os sistemas culturais dos povos 

ameríndios foram, desde os primórdios da conquista da América, considerados 

basicamente irracionais pelos europeus”94, hoje infelizmente essa crença parece 

ainda perdurar.  

Por isso, como diz Catherine Walsh, é fundamental reconhecer com 

insistência que os “movimentos indígenas, também produzem teoria — e, portanto, 

não são apenas movimentos político-sociais, mas também movimentos epistêmicos 

— é reverter sua consideração na academia como pouco mais que objetos de 

 
91 DESCOLA, op. cit., p. 24. 
92 WULF, Andrea. A invenção da natureza: a vida e as descobertas de Alexander von Humboldt. São Paulo: 
Planeta Brasil, 2019. p. 32. 
93 KRENAK, Ailton. A vida não é útil. São Paulo: Companhia das Letras, 2020. p. 20. 
94 BRAGATO, Fernanda. Dignidade Humana Pluriversal: uma leitura descolonial na constituição de 1988. 
Rio de Janeiro: Lumen Juris, 2023. p. 121. 



28 

estudo”95 (tradução nossa). Ou seja, buscar desenvolveu um “pensar desde, entre e 

com ao invés de um estudo sobre”96 (tradução nossa).  

Não se desconhece que “os países pobres, em um ato de generalizada 

subordinação e submissão, têm aceitado este estado de coisas desde que sejam 

considerados países em desenvolvimento ou em vias de desenvolvimento”97. Mas 

suas comunidades originárias jamais deixaram de se levantar contra o poder 

opressor. Assim interrogam Danowsky e Viveiros de Castro: 

Não há mais espera, só o espaço. O kairós de Paul Tillich, o Jetztzeit 
de Walter Benjamin, não designariam o momento em que “o tempo se 
torna espaço”? O momento em que o tempo é suspenso, quando a 
história explode e entramos no espaço por meio da ação? O momento 
em que lutar pela Terra significa, antes de tudo, juntar-se à luta dos 
povos sem terra que foram e ainda são invadidos, dizimados e 
desapropriados pelos povos sem Terra, os “Humanos” de Diante de 
Gaia, o povo da Transcendência – nós, os Brancos, como tantos povos 
indígenas das Américas costumam nos chamar?98 

“De fato, desde o Alasca até a Terra do Fogo, o universo é interpretado a partir 

de um princípio ‘dual’”, não “o ‘Uno’ de Plotino” 99. “Todos nós somos cosmos, menos 

os humanos”, ensina o filósofo quilombola Antônio Bispo dos Santos, “eu não sou 

humano, sou quilombola”. “Sou lavrador, pescador, sou um ente do cosmos”. 

Diferente dos “humanos [...] (que) têm medo do cosmos”, denuncia a cosmofobia 

como “a grande doença da humanidade”100. Entre aqueles que são cosmos estão os 

povos originários. 

Aqui não se pretende adotar uma visão romantizada e, portanto, reducionista 

dos povos indígenas. De acordo com Graeber e Wengrow, “a depreciação racista do 

selvagem e a celebração ingênua da inocência selvagem são sempre tratadas como 

os dois lados da mesma moeda imperialista”101. Ou seja, rejeita-se tanto o “mito do 

selvagem obtuso”, quanto o “mito do nobre selvagem”, conforme estatuem os 

autores ao se referir sobre o pensamento de Rousseau: 

Se há de fato algum elemento nocivo em seu legado, não é sua 
promulgação da “nobre selvagem”, coisa que de fato não fez, e sim 
do que poderíamos chamar de “mito do selvagem obtuso” – mesmo 

 
95 WALSH, Catherine. Estudio (inter)culturales en chave decolonial. Tabula Rasa, Bogotá, n. 12, p. 216, 
jan-jun., 2010. Disponível em: https://www.revistatabularasa.org/numero12/estudios-interculturales-en-
clave-de-colonial/ Acesso em: 28 out. 2025. 
96 Ibidem, p. 218. 
97 ACOSTA, op. cit., p. 47. 
98 DANOWSKI e VIVEIROS DE CASTRO, Op. cit., p. 21. 
99 DUSSEL, op. cit., p. 30. 
100 VALENTIM, op. cit., p. 76.  
101 GRAEBER e WENGROW, op. cit., p. 86. 



29 

que o considerasse feliz em seu estado de obtusidade. Os 
imperialistas oitocentistas adotaram com entusiasmo esse 
estereótipo, apenas acrescentando uma série de justificações com 
ares de ciência – desde o evolucionismo darwiniano ao racismo 
“científico” – para acentuar essa ideia de simplicidade inocente e, 
assim, fornecer um pretexto para confinar os povos livres restantes 
no mundo (ou, prosseguindo a expansão imperial europeia, os povos 
outrora livres) num espaço conceitual em que seus juízos deixassem 
de parecer ameaçadores.102 

 Essa visão equivocada deixada por séculos de colonialismo continua 

marginalizando centenas de povos indígenas. Seus saberes são desprezados, suas 

terras cobiçadas e seus corpos cooptados pelo sistema de produção capitalista. 

Mesmo com as sucessivas vitórias do movimento indígena no reconhecimento de 

seus direitos básicos, a perseguição a tais comunidades mantém-se em níveis 

consideráveis.  

Uma coisa parece bastante clara, o modelo socioeconômico fracassou. E 

permanecer nessa direção provavelmente levará à derrocada final. Uma percepção 

que nada possui de surpreendente. Aliás, esta foi a conclusão de Félix Guattari já no 

final da década de 1980: 

Uma finalidade do trabalho social regulada de maneira unívoca por 
uma economia de lucro e por relações de poder só pode, no 
momento, levar a dramáticos impasses – o que fica manifesto no 
absurdo das tutelas econômicas que pesam sobre o Terceiro Mundo 
e conduzem algumas de suas regiões a uma pauperização absoluta 
e irreversível.103 

Embora irracional, tal sistema de apropriação e destruição da Natureza e de 

quem se opusesse a ele perdura há mais de 500 anos. Entretanto, a destruição ainda 

não foi completa porque, parafraseando o poeta Drummond, no meio do caminho 

estavam os indígenas. “David Stannard (1992) afirma que [...] a partir dos estudos 

de demógrafos e historiadores considerados ‘moderados’, ‘90% das populações 

originárias desapareceram’ nos processos de colonização europeia nas Américas 

(STANNARD, 1992, p. 10-11)”104.  

Com base em estudos de especialistas, Moema Viezzer e Marcelo Grondin 

falam no maior extermínio “da história humana com mais de 70 milhões de vítimas 

no atual território das Américas”105. Conforme testemunhou Bartolomeu de las Casas: 

 
102 GRAEBER e WENGROW, op. cit., p. 90. 
103 GUATTARI, Félix. As três ecologias. 21ª ed. Campinas: Papirus, 2012. p. 9. 
104 VIEZZER, Moema; GRONDIN, Marcelo. Abya Yala: genocídio, resistência e sobrevivência dos povos 
originários. Rio de Janeiro: Bambual Editora, 2021. p. 23. 
105 Ibidem, p. 25. 



30 

A causa pela qual os espanhóis destruíram tal infinidade de almas foi 
unicamente não terem outra finalidade última senão o ouro para 
enriquecer em pouco tempo, subindo de um salto a posições que 
absolutamente não convinham a suas pessoas. Enfim, não foi senão 
sua avareza que causou a perda desses povos (DE LAS CASAS, 
1951, I, p. 32).106 

Em 1500, o Brasil “já era ocupado por uma população de aproximadamente 

quatro milhões de habitantes (BETHELL, 2012, p. 131) ligados às terras de seus 

ancestrais ou até cinco milhões [...], como afirma a arqueóloga Niède Guidón (in: 

CUNHA, 1992, p. 37)”107. A pluridiversidade era impressionante. Calcula-se que 

esses povos falavam “cerca de mil línguas diferentes”, indica Alvaro de Azevedo 

Gonzaga Kaiowá. “Porém”, continua o jurista, “no ano de 1970 sua linhagem direta 

somava menos de cem mil pessoas, o que representa uma minoração em torno de 

97,5% (SANTOS; JÚNIOR, 1994)”108. 

É verdade que desde os primeiros séculos de colonização houve algumas 

normativas protetivas109, entre elas: uma lei de 1570 que proibia a escravidão dos 

indígenas, com exceção das “guerras justas”; outra de 1757, em que o Marquês de 

Pombal reconhecia tais povos como livres, apesar de tornar o português a língua 

oficial do país; e uma de 1680 que reconhecia que os indígenas eram os legítimos 

ocupantes de suas terras. Todavia, essas legislações foram solene e 

sistematicamente desconsideradas pelos colonos e até mesmo pelas autoridades 

locais da Coroa portuguesa.  

Como já foi dito, o controle sobre a Natureza e os povos indígenas sempre 

foram as faces do mesmo fenômeno. Aquilo que Dussel elenca como “limite 

absoluto: a morte da vida em sua totalidade pelo uso indiscriminado de uma 

tecnologia antiecológica constituída progressivamente a partir do único critério da 

‘gestão’ quântica do sistema-mundo na Modernidade: o aumento da taxa de lucro”. 

Isso resultará cada vez mais em uma “humanidade sobrante”110. E tem sido em nome 

dessa racionalidade que o Estado se constituiu, como indica Castro-Gómez: 

Gostaria de mostrar que quando falamos da modernidade como 
projeto, estamos referindo-nos também, e principalmente, à 
existência de uma instância central a partir da qual são dispensados 
e coordenados os mecanismos de controle sobre o mundo natural e 

 
106 VIEZZER e GRONDIN, op. cit., p. 63. 
107 Ibid., p. 121. 
108 KAIOWÁ, Alvaro de Azevedo Gonzaga. Decolonialismo indígena. 3ª ed. São Paulo: Matrioska Editora, 
2023. p. 72-73. 
109 Cf. VIEZZER e GRONDIN, op. cit., p. 131. 
110 DUSSEL, op. cit., p. 66. 



31 

social. Essa instância central é o Estado, que garante organização 
racional da vida humana. Organização racional significa, neste 
contexto, que os processos de desencantamento e 
desmagicalização do mundo aos quais se referem Weber e 
Blumemberg começam a ser regulamentados pela ação diretiva do 
Estado. O Estado é entendido como a esfera em que todos os 
interesses encontrados na sociedade podem chegar a uma síntese, 
isto é, como o locus capaz de formular metas coletivas, válidas para 
todos. Para isso se exige a aplicação estrita de critérios racionais que 
permitam ao Estado canalizar os desejos, os interesses e as 
emoções dos cidadãos em direção às metas definidas por ele 
mesmo. Isto significa que o Estado moderno não somente adquire o 
monopólio da violência, mas que usa dela para dirigir racionalmente 
as atividades dos cidadãos, de acordo com critérios estabelecidos 
cientificamente de antemão. 

 Um Estado que está a serviço de uma elite e de seus respectivos interesses. 

“O direito reinol mostrou-se um instrumento refinado e eficiente para a desconstrução 

dos direitos originários desses povos e para a lenta construção do conceito de 

propriedade privada na América portuguesa”111, observa José Antônio Peres Gediel. 

Depois com a Independência, “as diversas estratégias para impedir a autonomia dos 

povos originários e a plena capacidade individual dos indígenas seguem a mesma 

orientação integracionista durante o Império”112. Aquilo que Araújo Júnior resume 

como “o grande problema brasileiro é a prática constitucional assimilacionista, que 

se manifesta nos três poderes da República”113. 

Nesta lógica, a perseguição às comunidades originárias não deixou de 

encontrar respaldo em diplomas legais etnocêntricos e preconceituosos, como 

anotam Viezzer e Grondin: 

As várias constituições brasileiras após a Independência do Brasil 
(1824) e as que se escreveram após a proclamação da república 
(1891, 1934, 1937, 1946) sempre trataram os indígenas como seres 
inferiores a serem tutelados, e considerados como indivíduos, não 
como povos. A violência não teve sossego na vida cotidiana das 
populações originárias, sendo responsável, em suas diversas 
formas, pela curva negativa de crescimento da população indígena 
no Brasil durante quatro séculos. Mesmo após a proclamação da 
independência (1822) e a da república (1889), o extermínio físico e 
cultural dos indígenas do Brasil continuou. A situação de opressão e 
exploração prolongou-se pelo século XX e adentrou no XXI.114 

Assim também corrobora Fernanda Frizzo Bragato sobre o fato de “todas as 

 
111 GEDIEL, José Antônio Peres. Terras Indígenas no Brasil: o descobrimento da racionalidade jurídica.  p. 
106. In: CUNHA, Manuela Carneiro da; BARBOSA, Samuel (Orgs.). Direitos dos Povos Indígenas em 
Disputa. São Paulo: Editora Unesp, 2018. 
112 Ibidem, p. 107. 
113 ARAÚJO JÚNIOR, op. cit., p. 232. 
114 Ibidem, p. 132. 



32 

Constituições da República brasileira, exceto a primeira (1891), reconhecerem aos 

indígenas direitos sobre os territórios por eles habitados”. Contudo, além da 

impregnação nos diplomas jurídicos, “a ideia de assimilação dos povos indígenas à 

sociedade nacional sempre esteve presente no pensamento antropológico e 

missionário até o final da década de 1960”115. 

Ao tratar sobre os permanentes ataques infligidos aos povos indígenas, Iara 

Tatiana Bonin denuncia as ameaças aos territórios dessas comunidades, incluindo 

seus ecossistemas e todos os seres que neles habitam. Por estarem existencial e 

espiritualmente interligados, as comunidades originárias e a Natureza vivem uma 

dupla dinâmica de opressão. Atacar os rios, as florestas, a fauna, o subsolo de suas 

terras ancestrais, significa violar diretamente os indígenas que nelas vivem.  

Trata-se de constatações onipresentes nas realidades indígenas: o conflito, a 

morte, a destruição. Para Bonin, “no âmbito de um pensamento racista, a defesa de 

um ‘nós’, ou seja, de uma identidade referencial, justificaria a morte imputada a 

outros: aqueles identificados como anormais, degenerados, ingovernáveis, 

improdutivos, obsoletos, estranhos, estrangeiros”116. Assim assevera a 

pesquisadora: 

O racismo contra os povos indígenas está no cerne dos processos 
de exploração e de opressão e, em seu funcionamento estrutural, 
aciona-se a lógica da guerra, mas não como um acontecimento ou 
um momento, e sim como um estado permanente de recusa do valor 
da vida indígena e de ataque aos seus recursos para continuar 
existindo. Trata-se, mais particularmente, de uma lógica de combate 
ao “outro-indígena” por meio de uma contínua e sempre reinventada 
escala de conflitos, alguns sustentados na busca por manter o 
privilégio branco, outros marcados pela cobiça dos espaços 
territoriais, vistos como mercadoria.117 

O período da ditadura civil-militar (1964-1985) foi obscuro também para os 

povos originários. “Acreditava-se que, pouco a pouco, os indígenas iriam 

desaparecer – enquanto grupo étnico específico – e estariam plenamente 

 
115 BRAGATO, Fernanda F. Os direitos indígenas na Constituição Brasileira de 1988: da conquista aos atuais 
retrocessos. Revista de Estudos Constitucionais, Hermenêutica e Teoria do Direito (RECHTD), São 
Leopoldo, v. 14, n. 3, p. 439-463, set-dez 2022, Disponível em: doi:10.4013/rechtd.2022.143.09. p. 444.  
116 BONIN, Iara Tatiana. Racismo de Estado: o indígena, aquele que deve morrer. p. 31. In: Relatório 
Violência Contra os Povos Indígenas no Brasil-Dados de 2023. Conselho Indigenista Missionário. 21 ed. 
Brasília: Conselho Indigenista Missionário, 2024. 
117 Ibidem, p. 32.  



33 

integrados/assimilados à cultura da sociedade envolvente”118. Uma das ações dos 

governos militares foi estimular a migração para a região amazônica, inclusive com 

a distribuição de terras públicas. O slogan adotado pelo general Médici era bastante 

revelador: “homens sem terra para uma terra sem homens”. Acontece que nunca 

houve deserto verde algum, pois lá estavam os povos originários desde tempos 

imemoriais.  

Com o Programa de Integração Nacional (PIN) o regime ditatorial colocou em 

execução inúmeras obras de infraestrutura, como a rodovia Transamazônica, a BR-

174 (Manaus-Boa Vista) e a hidroelétrica de Itaipu. Esses projetos impactaram 

severamente inúmeros povos, entre eles os Yanomami, os Waimiri-Atroari e os Avá-

Guarani, apenas para citar alguns. Os crimes perpetrados nesse período foram tão 

profusos e graves que o movimento indígena postula a instalação de uma Comissão 

Nacional da Verdade Indígena, para reconhecer as violações e promover a devida 

reparação histórica. 

Inicialmente presidido pelo Marechal Cândido da Silva Rondon, o Serviço de 

Proteção ao Índio (SPI), poucos anos após a sua saída, “tornou-se um organismo 

governamental que, aliado aos grandes produtores rurais e empreendedores da 

mineração, participou diretamente no massacre dos indígenas e degenerou-se a 

ponto de persegui-los até o extermínio”119. Assim acrescenta Júlio José Araújo Júnior: 

Esse processo de apropriação de territórios não se limita ao período 
colonial ou ao século XIX. No século XX, quando a ocupação era 
majoritariamente fixada no litoral e o interior do país ainda assistia a 
pouca exploração econômica, o governo brasileiro passou a adotar 
medidas com o fim de realizar o povoamento e organização de 
infraestrutura, como as linhas telegráficas. O Serviço de Proteção 
aos Índios e Localização dos Trabalhadores Nacionais, criado em 
1910 (pelo Decreto n. 8.072), que em 1918 passou a se dedicar 
apenas aos índios (SPI), é fruto dessa expansão. Muito se discute 
ainda sobre o papel do SPI e da linha de atuação então adotada. A 
despeito da invocação de um caráter humanitário da atuação, o seu 
papel estava amparado na doutrina positivista de integração à 
comunhão nacional.120 

Diante das denúncias e da pressão internacional o então Ministro do Interior, 

o general Albuquerque Lima, criou uma Comissão de Investigação (1967), sob a 

 
118 ARAÚJO JÚNIOR, Júlio José. A Constituição de 1988 e os direitos indígenas: uma prática 
assimilacionista? p. 176. In: CUNHA, Manuela Carneiro da; BARBOSA, Samuel (Orgs.). Direitos dos Povos 
Indígenas em Disputa. São Paulo: Editora Unesp, 2018. 
119 VIEZZER e GRONDIN, op. cit., p. 138. 
120 ARAÚJO JÚNIOR, op. cit., p. 176-177.  



34 

coordenação do procurador Jader de Figueiredo Correia. As atrocidades 

constatadas pelo Relatório Figueiredo foram tamanhas, que o SPI foi extinto e no 

seu lugar criada a Fundação Nacional do Índio (Funai). O órgão indigenista viria a 

ser renomeado como Fundação Nacional dos Povos Indígenas, somente em 2023, 

quando uma advogada indígena assume a presidência do órgão, a ex-deputada 

federal Joenia Wapichana.  

Após percorrer “mais de 16 mil quilômetros de norte a sul do país, entrevistou 

dezenas de agentes do SPI, visitou mais de 130 postos indígenas coordenados pelo 

Serviço”, produziu um detalhado documento de “sete mil páginas (30 tomos 

originais)”. Longe de serem casos isolados, a investigação demonstrou como a 

relação do Estado e da sociedade com os povos originários sempre foi brutal.  

Um dos crimes que mais chocou o procurador foi quando “ao chegar a uma 

aldeia, viu uma índia morta e cortada ao meio em público, amarrada entre duas 

estacas pelos pés, de cabeça para baixo, partida longitudinalmente ao meio por 

piques de facão”. Como verificou Figueiredo, o autor do crime contra o povo Cinta 

Larga seguia “sossegadamente vendendo picolé a crianças em uma esquina de 

Cuiabá”121. Dentre algumas das atrocidades listadas pelo relatório estão: 

assassinatos individuais e coletivos (de povos e aldeias); prostituição 
de mulheres indígenas; sevícias; trabalho escravo; usurpação do 
trabalho indígena; apropriação, dilapidação e desvio de recursos 
oriundos de patrimônio indígena: venda de gado, arrendamento de 
terras, venda de madeiras, exploração de minérios, venda de 
castanha e outros produtos de atividades extrativas e de colheita, 
venda de produtos de artesanato indígena e doação criminosa de 
terras indígenas. [...] São detalhados castigos físicos, tipo: porrada, 
tortura no tronco, mutilação, pessoas aleijadas e mortas em 
decorrência de espancamento, prisões, cárcere privado, chicotadas, 
crucificações, sem contar o sistema de trabalho escravo ao qual eles 
eram submetidos.122 

Houve a abertura de um inquérito policial, com a identificação de 134 

funcionários do SPI, a quem foram imputados mais de 1.000 crimes. Desses “apenas 

38 foram demitidos e nenhum foi preso”123. O responsável pelo relatório foi transferido 

de Brasília para o Ceará e com o advento do AI-5, no final de 1968, tudo foi 

engavetado. O documento desapareceu e só foi redescoberto no Museu Nacional do 

Índio, em 2013, e entregue à Comissão Nacional da Verdade por Marcelo Zelic124. 

 
121 VIEZZER e GRONDIN, op. cit., p. 141. 
122 Ibidem, p. 140. 
123 Ibid., p. 141. 
124 Ibid., p. 142. 



35 

Alguns anos depois dessa emblemática investigação, mais especificamente 

em 1972, nascia o Conselho Indigenista Missionário (Cimi), órgão ligado à 

Conferência Nacional dos Bispos do Brasil (CNBB) e que será um dos maiores 

aliados da causa indígena. Em março de 1974, o organismo lança outro icônico 

documento-denúncia que entrará para a história, o Y-Juca Pirama. O índio: aquele 

que deve morrer.  

Elaborado por uma equipe de bispos e missionários indigenistas, o trabalho 

foi coordenado pelo padre jesuíta Antônio Iasi. “A repercussão foi tamanha que 

ofuscou a aprovação do Estatuto do Índio, votado no Congresso Nacional, no dia 19 

de dezembro de 1973”, conta Benedito Prezia, uma tentativa do governo de vender 

“o Brasil como um dos primeiros países do mundo a ter uma legislação específica 

para os povos nativos”125. 

Finalmente com a redemocratização e a Assembleia Constituinte (1987-

1988), o movimento indígena e seus aliados conseguiram se mobilizar e garantir a 

inserção dos arts. 231 e 232 no Texto Fundamental. Uma vitória memorável! Assim 

desenvolve Araújo Júnior: 

O resultado desse processo é um documento que efetivamente abre 
um novo capítulo na história das relações do Estado com os povos 
indígenas, ao reconhecer-lhes o direito de serem como quiserem e 
de terem sua organização social, seus costumes, línguas, crenças e 
tradições respeitados. Após a Constituição de 1988, não se tolera 
mais falar em “paulatina integração à comunhão nacional” para ditar 
a capacidade civil dos indígenas. Não cabe falar, a priori, em 
inferioridade, e sim em grupos diferenciados, que têm modos 
próprios de vida e que devem ser respeitados como tais. Não se pode 
mais, tampouco, hierarquizar os povos indígenas em integrados ou 
não integrados.126 

Em que pese alguns avanços nesses anos, inegável constatar sua 

insuficiência. Segundo o Relatório de Violência contra os Povos Indígenas no Brasil 

do Cimi (2024), apenas 31,2% das terras indígenas (434) tiveram seu processo de 

reconhecimento pelo Estado finalizado. Ou seja, existem 13 territórios aguardando 

registro, 71 a homologação pela Presidência da República, 37 pendentes da portaria 

declaratória do Ministério da Justiça, 174 com grupos de trabalho constituídos pela 

Funai e outras 555 terras sem quaisquer providências administrativas127.  

 
125 PREZIA, Benedito (Org.). Caminhando na luta e na esperança: retrospectiva dos últimos 60 anos da 
Pastoral Indigenista e dos 30 anos do CIMI. São Paulo: Edições Loyola, 2003. p. 62. 
126 ARAÚJO JÚNIOR, op. cit., p. 178. 
127 RELATÓRIO Violência Contra os Povos Indígenas no Brasil-Dados de 2024. Conselho Indigenista 
Missionário. 22 ed. Brasília: Cimi, 2025. p. 67. 



36 

Mediante forte pressão dos proprietários de terra e da bancada ruralista, a 

Advocacia Geral da União (AGU) publicou o Parecer n. 01/2017 que instituiu a Tese 

do Marco Temporal. Assim, se estendeu para todas as terras indígenas o 

entendimento do STF no caso da Terra Indígena Raposa Serra do Sol (Pet. 3.388 

ED/RR) e se “fixou a data de promulgação da Constituição (5 de outubro de 1988) 

como um referencial para averiguar a ocupação tradicional indígena”128.  

Apesar da declaração da inconstitucionalidade dessa tese pelo Supremo 

Tribunal Federal, em setembro de 2023, o imbróglio está longe do fim. O Parlamento 

aprovou uma legislação nos mesmos termos, com uma postura claramente anti-

indígena. Não se trata, contudo, de um ato isolado como confirma Araújo Júnior: 

Nesta década, o que se verifica é um movimento mais regressivo. O 
Legislativo vem sendo um lócus em que são reiteradamente 
apresentados projetos ou adotadas medidas que têm por objetivo 
restringir direitos ou intimidar o trabalho de organizações que 
trabalham com os povos indígenas.129 

Diante disso, ao invés de se suspender cautelarmente os efeitos da referida 

lei, no bojo das ações diretas de inconstitucionalidade (ADIN) em tramitação na 

Corte, se optou por um caminho heterodoxo. O relator das ações, o ministro Gilmar 

Mendes convocou uma Mesa de Conciliação, rejeitada pelo movimento indígena. 

Alguns juristas alertam para o risco de desconstitucionalização dos direitos 

indígenas, com sérios retrocessos para as comunidades originárias.  

Enquanto tal iniciativa vem se arrastando há vários meses, mesmo com a 

ausência das organizações indígenas – e com várias críticas de entidades de Direitos 

Humanos nacionais e internacionais –, todos os processos de demarcação de terras 

seguem praticamente paralisados. Nesse sentido conclui o secretário executivo do 

Cimi, Luis Ventura Fernández:  

O ano de 2023 fechou com a promulgação por parte do Congresso 
Nacional, no dia 28 de dezembro, da Lei 14.701/2023. À revelia da 
Constituição Federal, a medida reúne, em um único texto, todas as 
principais ameaças aos direitos territoriais dos povos indígenas. 
Entre o primeiro e o último momento do ano, o rastro de violência 
contra os povos indígenas se manteve e, em alguns casos, cresceu. 
Comunidades indígenas permaneceram assediadas em seus 
territórios, ameaçadas permanentemente, pulverizadas com 
agrotóxicos ou despejadas para as beiras de estradas. Os direitos 
dos povos indígenas acabaram sendo negociados nos bastidores de 
sempre e foram sacrificados cada vez que confrontavam grandes 
empreendimentos. A demarcação dos territórios indígenas avançou 

 
128 ARAÚJO FILHO, op. cit., p. 215. 
129 Ibidem, p. 208. 



37 

muito pouco; muito aquém do esperado, bem longe do necessário e 
na contramão do urgente.130 

Apesar do governo Bolsonaro (2019-2022) ter sido declaradamente contrário 

à demarcação das terras indígenas e assumido uma postura de ataque às conquistas 

das comunidades, não se pode dizer que os outros governos democráticos foram 

muito mais efetivos. Isso inclui os governos progressistas também, que nunca 

trataram o tema com a prioridade devida.  

Deve-se ressaltar que esses governos populares deram continuidade à visão 

desenvolvimentista de construção de grandes obras na Amazônia – iniciada com 

truculência e autoritarismo pela ditadura civil-militar de 64 –, com sérios impactos 

sobre os povos originários. Um triste exemplo foi a usina hidroelétrica de Belo Monte. 

Após décadas de resistência dos movimentos sociais, o projeto foi implementado 

pelo maior partido de bases populares da América Latina. Os efeitos na vazão da 

Volta Grande do Rio Xingu são concretamente sentidos nas comunidades indígenas 

e ribeirinhas.  

Como se não bastasse, o atual governo dá seguimento a essas mesmas 

insustentáveis políticas de sempre, tais como a exploração de petróleo na Foz do 

Rio Amazonas (Amapá) e a pavimentação do trecho da BR-319 que liga Manaus a 

Porto Velho – região com densa floresta ainda preservada e sujeita à grilagem. Ora, 

em que pese seja importante a representatividade de lideranças indígenas em 

funções estratégicas na administração federal, isso não basta.  

Mesmo sem deixar de considerar a omissão do Executivo e o recrudescimento 

do conservadorismo no Legislativo dos últimos anos, “se [...] for considerado todo o 

período constitucional, é no Poder Judiciário que se identifica o cenário mais 

crítico”131. Ademais, a formação jurídica dos juízes ainda é focada na concepção de 

propriedade do direito privado. Além dos magistrados possuírem pouco 

conhecimento sobre as realidades indígenas, há pouquíssima familiaridade com os 

institutos que protegem os povos originários. Assim, vale ter presente a análise de 

Araújo Júnior: 

Nas terras indígenas, há recursos naturais que nunca foram 
explorados, o que, num contexto de saturação e de busca por 
matérias-primas e de concorrência transnacional da indústria 

 
130 FERNÁNDEZ, Luis Ventura. Violência contra os povos indígenas persiste diante da inércia e da 
cumplicidade do Estado. p. 13. In: Relatório Violência Contra os Povos Indígenas no Brasil-Dados de 2023. 
Conselho Indigenista Missionário. 21 ed. Brasília: Conselho Indigenista Missionário, 2024. 
131 ARAÚJO JÚNIOR, op. cit., p. 212. 



38 

extrativa, as torna objeto de desejo. É por isso que não apenas 
grandes empreendimentos são gestados, mas também é realizado o 
mapeamento da Amazônia para a extração de minerais em áreas 
indígenas, a realização de obras de infraestrutura que comportam a 
construção e duplicação de estradas em territórios indígenas, a 
construção de linhas de transmissão e outros empreendimentos. Na 
grande maioria dos casos, o governo federal nem se dispõe a realizar 
o procedimento de consulta prévia e, quando pretende fazê-lo, 
defende um modelo de consulta que seja meramente 
homologatório.132 

As cosmovisões indígenas são radicalmente opostas a essa visão utilitarista 

da sociedade moderno-ocidental. As florestas, os rios, os animais não lhes 

pertencem como objetos, muito menos como mercadoria. As culturas indígenas se 

desenvolveram por milhares de anos, com riquíssimas sofisticações e 

conhecimentos extremamente valiosos. Muito longe das caricaturas e visões 

reducionistas propaladas sobre as comunidades originárias que, infelizmente, 

continuam entranhadas no senso comum. Afinal, como recorda Alberto Mussa: “há 

15 mil anos somos brasileiros; e não sabemos nada do Brasil”133. 

Ou seja, neste Antropoceno existe uma parte considerável da humanidade 

que vive imersa em uma civilização insustentável em termos ecológicos e uma 

minoria perseguida, mas resistente, que oferece intuições de sobrevivência 

inestimáveis. Nessa esteira acertadamente apontam Danowski e Viveiros de Castro 

ao trazer Latour: 

Não é de surpreender, portanto, que, em termos cientificamente 
atualizados, o Antropoceno reencene uma “experiência compacta da 
Terra” (o cosmos local, a zona crítica, a simbiose generalizada 
enquanto verdade da Vida), e que isso exija uma “virada espacial” do 
pensamento. Assim, a Terra primordial dos povos pré-modernos e 
extra-axiais aparece como uma alternativa inesperada dentro do 
diferendo planetário proposto por Latour. A distinção entre seus 
planetas “Contemporaneidade” e “Terrestre” é certamente uma 
diferença temporal, mas trata-se de uma temporalidade 
estranhamente circular, como se o autor estivesse dizendo: “O 
passado ainda está por vir”. O planeta Contemporaneidade é a terra 
autóctone, ancestral e primordial que sempre esteve lá, ou seja, aqui; 
é o “planeta bom o bastante” que a ação política deve ser capaz de 
recuperar do “planeta danificado” que nos foi legado pelos planetas 
anteriores.134 

Os povos ancestrais se compreendem como parte de um todo, em perfeita 

harmonia com a Terra, da qual se entendem filhos e não senhores ou donos. Os 

 
132 ARAÚJO JÚNIOR, op. cit., p. 212. 
133 MUSSA, Alberto. Meu destino é ser onça. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2023. p. 23. 
134 DANOWSKI e VIVEIROS DE CASTRO, op. cit., p. 20. 



39 

povos andinos a chamam de Pachamama e falam do Sumak Kawsay e Suma 

Qamaña, nas línguas kíchwa e aimara, respectivamente. Os Guaranis buscam a vida 

boa ou Nhandereko/Teko Porã. Trata-se do Bem Viver, da interdependência com os 

seres não humanos, do equilíbrio que não acumula nem destrói. Este conceito será 

oportunamente desenvolvido no capítulo quatro. 

 Será possível encontrar verdadeiras soluções sem a ruptura com os 

paradigmas tecnocrático e antropocêntrico, em que o ser humano é o ápice e o 

critério último dos modelos sociopolítico, econômico-produtivo e filosófico-espiritual? 

Assim Anna Maria Cárcamo fala de uma nova perspectiva oferecida pelos Direitos 

da Natureza: 

O movimento pelos Direitos da Natureza, por sua vez, é amparado 
nas cosmovisões de muitas sociedades indígenas e outras 
tradicionais, que, em suas culturas próprias, têm uma visão de 
mundo que se aproxima mais de outro paradigma, biocêntrico ou 
mesmo ecocêntrico. Segundo Daniel Braga Lourenço, o paradigma 
biocêntrico abarca apenas os seres vivos, incluindo plantas e 
animais, enquanto o paradigma ecocêntrico abarca a totalidade dos 
ecossistemas, incluindo seres inanimados e os processos 
ecossistêmicos naturais os quais são inclusive necessários para toda 
a vida (LOURENÇO, 2019). Sendo assim, os Direitos da Natureza 
albergariam ambas as vertentes.135 

O cada vez mais ilógico paradigma antropocêntrico deve-se dar por superado se 

a humanidade pretende realmente lutar pela sua sobrevivência. Em seu lugar é 

preciso adotar um modelo que valorize todas as outras formas de vida e seus 

respectivos ecossistemas (rios, montanhas, praias). Este trabalho se filia, portanto, 

ao paradigma ecocêntrico que possui por fundamento a comunidade planetária, 

incluindo a própria Terra. Os paradigmas também serão melhor aprofundados no 

último capítulo. 

Segundo Izaque João, “na cosmovisão Kaiowá esses seres continuam tendo 

características humanas no patamar destinado aos vegetais ou aos animais”. Os 

“tekoa ruvicha, divindades, se reuniram e fizeram surgir as plantas – e todos os 

outros seres – através de cantos”, explica o líder indígena. “As plantas são seres 

especiais desde o começo dos tempos” e “na superfície das terras, elas influenciam 

todos os outros seres”136, acrescenta sobre a concepção de seu tão massacrado 

 
135 CÁRCAMO, Anna Maria. Caso do papagaio Verdinho e a transição de paradigma na jurisprudência 
brasileira. p. 85. In: LACERDA, Luiz Felipe (Org.). Direitos da Natureza: marcos para a construção de uma 
teoria geral. São Leopoldo: Casa Leiria, 2020. 
136 JOÃO, Izaque. Língua vegetal Guarani. p. 106-107. In: CARNEVALLi, Felipe (org.). et al. Terra: antologia 
afro-indígena. São Paulo: Ubu Editora, 2023. 



40 

povo. 

Esse povo que habita o atual estado de Mato Grosso do Sul vem resistindo 

há décadas e sendo cada vez mais cercado pela opressiva monocultura da soja. 

Junto com a commodity, além da expulsão de suas terras, veio também o 

desmatamento e o envenenamento por agrotóxico. Baseando-se somente na ótica 

mercadológica da terra, pode-se se dimensionar efetivamente quanto sofrimento é 

infligido às comunidades Kaiowá com a bárbara destruição ecológica do agronegócio 

exportador? 

Em tal deslocamento de concepções a Natureza perde seu caráter monetário 

e passa a ser considerada conforme outra escala de valores, tais como sua 

perspectiva espiritual e existencial para as comunidades em seu entorno. Os 

estudiosos Johny Giffoni, Manuel Almeida, Mariza Rios e Vanessa Oliveira frisam que 

essa mudança profunda de mentalidade: 

passa pela desmercantilização dos Direitos da Natureza, afastando 
qualquer construção teórica, negando sua existência em si, onde 
somente terá valor quando inserida na racionalidade econômica 
(ACOSTA, 2016, p. 104). Assumem os povos da floresta, indígenas, 
quilombolas, ribeirinhos e outros tradicionais o valor comunitário, 
sendo todos parte integrante da Natureza, não possuindo qualquer 
intenção de dominação (ACOSTA, 2016, p. 104).137 

Também para os quilombolas a relação é totalmente outra. De acordo com 

Antônio Bispo “a terra não nos pertencia, nós é que pertencíamos à terra” e por isso, 

“não dizíamos ‘aquela terra é minha’, e sim, ‘nós somos daquela terra’”. Ou seja, 

“havia entre nós a compreensão de que a terra é viva e, uma vez que ela pode 

produzir, ela também precisa descansar”138, conclui o reconhecido líder quilombola. 

Para melhor compreender como a Natureza deve ir além da visão capitalista 

antropocêntrica que a mantém refém à força, é preciso considerar como a 

colonialidade do poder impregnou as relações. Por isso, o pensamento descolonial 

desenha-se como uma ferramenta imprescindível nesse caminho. 

2.2 Da descolonização dos Direitos Humanos ao Direito da Natureza 

Há quase cem anos se manifestou José Carlos Mariátegui: “liberdade, 

democracia, parlamento, soberania do povo, todas as grandes palavras que 

 
137 GIFFONI, ALMEIDA, RIOS e OLIVEIRA, op. cit., p. 21. 
138 SANTOS, Antônio Bispo dos. Somos da terra. p. 8-9. In: CARNEVALLi, Felipe (org.). et al. Terra: antologia 
afro-indígena. São Paulo: Ubu Editora, 2023. 



41 

pronunciaram nossos homens de então procediam do repertório europeu”139. Por 

isso, para que seja possível, “como ressalta Aníbal Quijano, partir da resistência à 

criação de alternativas”140, coloca-se como basilar um Direito que seja descolonial. 

Primeiro, cumpre esclarecer que não se desconhece a distinção feita por 

Catherine Walsh141 sobre os termos “descolonial” e “decolonial”, o que foi posterior e 

amplamente acolhido por muitos estudiosos do tema. Assim esclarece Gonzaga 

Kaiowá: 

Quando pretendermos nos referir propriamente aos processos 
histórico-administrativos de desligamento das Metrópoles de suas 
ex-colônias, dever-se-á optar pela utilização de termos como 
“descolonizar”, “descolonização” e “descolonial”. Por outro lado, nas 
situações em que se ensejar fazer menção ao movimento contínuo 
de tornar pensamentos e ações cada vez mais dissociadas da 
colonialidade, deve-se preferir o uso das palavras “decolonial” e 
“decolonialidade”, marcando essa diferenciação por meio da retirada 
da letra “s”.142  

Por outro lado, este trabalho prefere se filiar àqueles autores que utilizam o 

termo “descolonial”, por entender mais apropriado à língua portuguesa. A propósito, 

segundo Bragato, “a teoria descolonial parte de uma releitura crítica da modernidade, 

vista como um fenômeno global cujo lado obscuro é a colonialidade”143. Quer dizer, 

a descolonização dos países latino-americanos como fato histórico (independência), 

não mudou a matriz colonial de poder. Portanto, impreterível a tarefa de seguir 

descolonizando o conhecimento, as práticas políticas e o próprio Direito. 

Segundo essa colonialidade, como observa Ailton Krenak, existe a 

humanidade e a sub-humanidade, onde se encontram os povos originários: 

Ao longo da história, os humanos, aliás, esse clube exclusivo da 
humanidade – que está na declaração universal dos direitos 
humanos e nos protocolos das instituições –, foram devastando tudo 
ao seu redor. É como se tivessem elegido uma casta, a humanidade, 
e todos que estão fora dela são a sub-humanidade. Não só os 
caiçaras, quilombolas e povos indígenas, mas toda vida que 
deliberadamente largamos à margem do caminho. E o caminho é o 
progresso: essa ideia prospectiva de que estamos indo para algum 
lugar. Há um horizonte, estamos indo para lá, e vamos largando no 

 
139 MARIÁTEGUI, José Carlos. O socialismo indo-americano (1928). In: LOWY, Michel (Org.). O marxismo na 
América Latina: uma antologia de 1909 aos dias atuais. 3ª ed. São Paulo: Fundação Perseu Abramo, 2012, p. 109. 
140 BRANDÃO, op. cit., p. 141. 
141 Cf. WALSH, Catherine. Estudio (inter)culturales en chave decolonial. Tabula Rasa, Bogotá, n. 12, p. 216, 
jan-jun., 2010. Disponível em: https://www.revistatabularasa.org/numero12/estudios-interculturales-en-
clave-de-colonial/ Acesso em: 28 out. 2025. 
142 KAIOWÁ, Alvaro de Azevedo G. Decolonialismo indígena. 3ª ed. São Paulo: Matrioska, 2023. p. 120. 
143 BRAGATO, Fernanda Frizzo. Dignidade Humana Pluriversal. Rio de Janeiro: Lumen Juris, 2023. p. 119. 



42 

percurso tudo que não interessa, o que sobra, a sub-humanidade.144 

“Uma racionalidade que se pretende emancipatória deve partir da materialidade 

histórico-social e ético-política para produção teórico-crítica do direito (Wolkmer, 

2015b)”145. Deve-se partir de uma racionalidade que entenda que “a legislação 

abrange, sempre, em maior ou menor grau, Direito e Antidireito: isto é, Direito 

propriamente dito, reto e correto, e negação do Direito, entortado pelos interesses 

classísticos e caprichos continuístas do poder estabelecido”146. 

Para analisar a realidade da América Latina e em específico do Brasil já não 

basta um Direito hegemônico e etnocêntrico. Nem mesmo a importante tradição 

europeia dos Direitos Humanos parece mais suficiente para aprofundar os impactos 

de séculos de colonização e abusos perpetrados contra os territórios e os povos de 

Abya Yala147. Nesta esteira problematizam Vicente de Paulo Barreto, Fernanda Frizzo 

Bragatto e Walter Gustavo Lemos: 

Desde o fim da Segunda Guerra Mundial, o direito constitucional e 
internacional vem incorporando um conjunto de normas protetoras do 
ser humano que se pretendem válidas universalmente, ou seja, para 
todas as pessoas sem qualquer discriminação, ainda que o mais 
comum, mesmo em estados onde são proclamados 
constitucionalmente, seja a sua sistemática negação. [...] Não 
nasceram os Direitos Humanos, em 1948, na Declaração Universal de 
Direitos Humanos da ONU. A Declaração expressou o ápice de uma 
progressiva tomada de consciência moral e jurídica por parte de 
indivíduos e sociedades, consciência esta que deita as suas raízes 
numa longa e diversificada tradição refletida não somente em eventos 
libertadores e emancipatórios ao longo de toda modernidade, mas 
também em textos escritos e orais.148 

Segundo Bragato “o pensamento descolonial insere-se na trilha das formas 

de pensamento contra-hegemônicas da modernidade e inspira-se nos movimentos 

sociais de resistência gerados no contexto colonial”, como as organizações 

indígenas. “A ideia de desobediência epistêmica”, continua, “proposta central do 

pensamento descolonial, tem a ver com a necessidade de descolonizar o 

conhecimento”. Isto porque “a colonialidade é uma característica do poder exercido 

 
144 KRENAK, Ailton. A vida não é útil. São Paulo: Companhia das Letras, 2020. p. 10.  
145 CARVALHO, op. cit., p. 22. 
146 LYRA FILHO, Roberto. O que é Direito. São Paulo: Editora Brasiliense, 1982. p. 3. 
147 Trata-se do nome do seu território, dado pelo povo Kuna, pertencente ao norte da atual Colômbia. 
Significa “terra madura”, “terra viva”, “terra que floresce” e é comumente utilizado para se referir à 
América Latina. Outros nomes conferidos por povos originários distintos para a região: Tawantinsuyo, 
Anauhuac, Pindorama (cf. GRONDIN e VIEZZER, 2021. p. 203-204). 
148 BARRETO, Vicente de Paulo; BRAGATO, Fernanda Frizzo; LEMOS, Walter Gustavo. Das tradições 
ortodoxas e heterodoxas nos direitos humanos: uma antologia. Rio de Janeiro: Lumen Juris, 2018. 
Prelúdio.   



43 

nas relações de dominação colonial da modernidade”149, que perpassa inclusive a 

forma de conceber e explorar o meio ambiente. 

Ou seja, segue profundamente arraigada em uma concepção eurocêntrica a 

visão de que tudo aquilo que está ligado ao universo dos povos indígenas deve ser 

superado, por ser considerado atrasado e inferior. É em nome desse “progresso 

civilizacional” que os territórios indígenas foram usurpados e até os presentes dias 

não foram devidamente demarcados e devolvidos às comunidades originárias. “É 

assim que somos tratados, indígenas e quilombolas: como algo que pode ser 

removido, exterminado, criminalizado”150, constata o Cacique Babau Tupinambá com 

a lucidez própria de quem é vítima dessa perseguição. Nesta esteira reforça Bragato: 

Como observa Aníbal Quijano, os europeus geraram uma nova 
perspectiva de história, em que as populações colonizadas foram 
situadas no passado de uma trajetória cujo ponto culminante é a 
própria Europa. Assim, todos os não europeus poderiam ser 
considerados como pré-europeus ou, ao mesmo tempo, deslocados 
para uma cadeia histórica que liga o primitivo ao civilizado, o mágico-
mítico ao irracional, o tradicional ao moderno, o não europeu ao pré- 
europeu e a algo que, com o tempo, será o europeu ou o 
modernizado.151 

Mesmo com o aumento dos eventos climáticos extremos nos últimos anos, 

ainda assim a lógica da destruição parece prevalecer. Vale trazer um episódio 

bastante ilustrativo narrado pelo Cacique Babau. “O governo da Bahia explicava que 

queria expandir a agricultura, mas que havia um entrave complicadíssimo que 

atrasava o estado”. O entrave? Uma ínfima porção do bioma atlântico que restou. “O 

quê? 98% da Mata Atlântica foi derrubada, jogada no chão!”, reagiram abismados os 

Tupinambá. “Do que restou, a pequena porcentagem que fica no sul da Bahia impede 

o crescimento do estado?”, pergunta chocado. 

Essa perspectiva colonizadora está tão entranhada no modelo socioeconômico 

que é preciso se perguntar junto com as lideranças indígenas: “como podemos 

entender uma mente dessas?” O Cacique Babau não se conforma: “são esses os 

malucos que comandam nosso estado e nosso país”. “E ainda chamam o tatu, a paca 

 
149 BRAGATO, Fernanda Frizzo. Para além do discurso eurocêntrico dos direitos humanos: contribuições 
da descolonialidade. Revista Novos Estudos Jurídicos, Itajaí, vol. 19, n. 1, jan-abr 2014. p. 210-212. 
Disponível em: https://periodicos.univali.br/index.php/nej/article/view/5548 Acesso em: fev. 2025. 
150 BABAU, Cacique. Retomada. p. 33. In: CARNEVALLi, Felipe (org.). et al. Terra: antologia afro-
indígena. São Paulo: Ubu Editora, 2023. 
151 BRAGATO, Fernanda Frizzo. Para além do discurso eurocêntrico dos direitos humanos: contribuições da 
descolonialidade. Revista Novos Estudos Jurídicos, Itajaí, vol. 19, n. 1, jan-abr 2014. Disponível em: 
https://periodicos.univali.br/index.php/nej/article/view/5548 Acesso em: fev. 2025. p. 214. 



44 

e a cutia de animais!”, desabafa. Com sabedoria desconcertante arremata, “irracional 

é aquele que acha que tem que destruir tudo para satisfazer seu desejo”152. Há de se 

admitir que o mundo seria bem diferente se os saberes indígenas tivessem mais 

espaço e suas lideranças fossem ouvidas com mais atenção. 

Há que se acrescentar que tal rol de direitos não deve ser compreendido como 

uma mera evolução do Direito Ambiental. Ademais, esse ramo do Direito surge para 

dar uma resposta ao movimento ambientalista, buscando disciplinar e com isso 

controlar os impactos ambientais. Entretanto, ainda que tenha amenizado a força da 

destruição do capital, não deixou de servir aos interesses do mercado. Por isso, se 

reveste de evidente viés patrimonialista e por ele se encontra limitado.  

Vale, pois, conceituar este ramo do Direito para que se possa aclarar as 

distinções com os Direitos da Natureza. Com efeito, para Américo Luís Martins da 

Silva trata-se do ramo do Direito que disciplina a “utilização racional dos recursos 

naturais renováveis”. Aqui se destaca qual o tipo de racionalidade que informa essa 

atividade e a concepção de Natureza como “recursos naturais”. Nesse sentido, 

confira-se: 

Por via de consequência, direito do meio ambiente e dos recursos 
naturais, a nosso ver, nada mais é do que o conjunto de normas, 
princípios e institutos jurídicos, compreendendo medidas 
administrativas e jurídicas, que disciplinam o comportamento 
humano, objetivando a proteção do meio ambiente, a utilização 
racional dos recursos naturais renováveis (como por exemplo, a 
biodiversidade, a preservação de florestas, entre outros) e dos não-
renováveis (como o petróleo, por exemplo), a manutenção do 
equilíbrio nas relações do homem com a natureza, a conservação da 
saudável qualidade de vida, a realização de um desenvolvimento 
sustentável e a reparação in natura, econômica e financeira dos 
danos causados ao meio ambiente e aos ecossistemas de uma 
maneira geral.153 

 Já para Paulo Affonso Leme Machado “o Direito Ambiental é um Direito 

sistematizador, que faz a articulação da legislação, da doutrina e da jurisprudência 

concernentes aos elementos que integram o ambiente”. Assim, “busca interligar 

estes temas com a argamassa da identidade dos instrumentos jurídicos de 

prevenção e de reparação, de informação, de monitoramento e de participação”154.  

Ao citar Michel Prieur, Machado destaca que para o jurista francês o Direito 

 
152 BABAU, op. cit., p. 32 
153 SILVA, Américo Luís Martins da. Direito do Meio Ambiente e dos Recursos Naturais. vol. 1. São Paulo: 
Editora Revista dos Tribunais, 2004. p. 390. 
154 MACHADO, Paulo A. L. Direito ambiental brasileiro. 22ª ed. São Paulo: Malheiros, 2014. p. 58. 



45 

Ambiental “se define, portanto, em primeiro lugar pelo seu objeto”, qual seja, “um 

conjunto de regras jurídicas relativas à proteção da natureza e à luta contra as 

poluições”155. Quer dizer, a Natureza é tida como objeto, não como sujeito de direitos. 

Por sua vez, Paulo de Bessa Antunes se filia ao entendimento que “busca 

localizar o Ser Humano no centro do Direito Ambiental, o que, em minha opinião, 

corresponde ao comando de nosso legislador constitucional ao definir o princípio da 

dignidade da pessoa humana como um dos basilares de nosso ordenamento 

jurídico”156. Nessa esteira apresenta a sua concepção:  

Meio ambiente compreende o humano como parte de um conjunto 
de relações econômicas, sociais e políticas que se constroem a partir 
da apropriação dos bens naturais que, por serem submetidos à 
influência humana, transformam-se em recursos essenciais para a 
vida humana em quaisquer de seus aspectos. A construção teórica 
da natureza como recurso é o seu reconhecimento como base 
material da vida em sociedade. Como demonstrado por Thoreau, 
todo o conflito sobre bens naturais é um conflito sobre o papel que a 
ele atribuímos para a nossa vida. Conflito entre o mero utilitarismo e 
o desfrute das belezas cênicas que muitas vezes serve como 
descanso para a alma. Assim, o Direito que se estrutura com vistas 
a regular as atividades humanas sobre o meio ambiente somente 
pode ser designado como Direito Ambiental.157 

Dessa definição supra exposta deve-se destacar duas vertentes desse 

conceito de Direito Ambiental. A primeira é econômica, uma vez que, segundo o 

autor, “não pode, sequer, ser imaginado sem uma consideração profunda de seus 

aspectos econômicos, pois dentre os seus fins últimos se encontra a regulação da 

apropriação econômica dos bens naturais”158. Há assim uma admissão, como um 

pressuposto, do fato de “apropriação” e “domínio” da Natureza pelo ser humano. 

A segunda vertente é humana, ou seja, em que se compreende que “a 

conservação e sustentabilidade dos recursos ambientais (recursos econômicos) é 

um instrumento para garantir um bom padrão de qualidade de vida para os 

indivíduos”. De outra forma, “no centro de gravitação do DA se encontra o Ser 

Humano”159. Quer dizer que a prioridade será sempre do “Ser Humano” em 

detrimento dos “recursos naturais”.  

Historicamente, o Direito Ambiental promoveu em algum grau “a restrição ao 

 
155 MACHADO, op. cit., p. 58. 
156 ANTUNES, Paulo de Bessa. Direito ambiental. 18ª ed. São Paulo: Atlas, 2016. p. 13. 
157 Ibidem, p. 10. 
158 Ibid., p. 13. 
159 Ibid., p. 18. 



46 

uso predatório completo da propriedade privada da terra, com a preservação de 

determinados ambientes naturais dentro de propriedades privadas”160. Mas isso não 

foi suficiente, porque gerou forte reação contrária dos proprietários de terra. Um 

exemplo concreto da relativização de tais limitações impostas pelas normas 

ambientais são as sucessivas e recorrentes anistias ao desmatamento promovido 

pelos donos de propriedades rurais, aprovadas pelo Congresso ao longo dos anos.  

Quer dizer, “como a proteção não faz parte do conceito de propriedade”, se 

“mantém o sistema individualista e proprietário”161, podendo advir apenas algumas 

penalidades em caso de descumprimento. Nessa esteira anota Souza Filho: 

Estas duas formas de proteção de florestas foram entendidas como 
intervenção na propriedade privada e fortemente combatidas pelos 
proprietários e pelos defensores dos sistemas legais proprietários. 
Por isto, embora tenham sido rapidamente implantadas, a eficácia e 
a efetividade destas medidas foram muito limitadas, uma vez que o 
conflito, que tem conotação política, tem dificultado a aplicação das 
leis, inseridas nos sistemas jurídicos sem que os direitos dos não 
humanos sejam claramente reconhecidos, restringindo-se apenas 
aos direitos de propriedade.162 

Ademais, para Antunes “quando confere proteção aos bens naturais”, o Direito 

Ambiental, “o faz na função de mediador entre os diferentes agentes econômicos e 

das respectivas visões axiológicas sobre o destino a ser dado aos elementos naturais 

quando parte do tráfico econômico e jurídico”. De acordo com o estudioso, “o Direito 

positivado é uma construção humana para servir propósitos humanos”163. Rejeita-se 

assim qualquer paradigma que não seja o antropocêntrico. 

Todavia, é preciso que se rompa com esse entendimento, conferindo à “norma 

jurídica que reconhece os direitos da Natureza” o caráter de “norma aberta, 

atribuindo-lhe a natureza principiológica”164. Nestes termos ensinam Felício Pontes 

Júnior e Lucivaldo Vasconcelos Barros: 

A defesa da Natureza como sujeito de direito ainda é um tabu entre 
as diversas classes da sociedade, mas, como já dissemos alhures, 
outros direitos já foram e continuam sendo fonte de polêmicas. Para 
Bosselmann apud Furtado (2004, p 151), “a visão antropocêntrica 
utilitária do direito ambiental subjuga todas as outras necessidades, 
interesses e valores da natureza em favor daqueles relativos à 

 
160 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Direitos da Natureza. In: CRUZ, Valter do Carmo (org.) et. 
al. Dicionário de ecologia política. Rio de Janeiro: Consequência Editora, 2024. p. 615. 
161 Ibidem, p. 615. 
162 Ibid., p. 615. 
163 ANTUNES, op. cit, p. 19. 
164 OLIVEIRA, op. cit., p. 185. 



47 

humanidade. As vítimas da degradação, em última instância, serão 
sempre os seres humanos, e não o meio ambiente”.165 

Por isso, na mesma medida que os Direitos da Natureza rejeitam a visão de 

Descartes de que o “homem se fez então ‘mestre e senhor da natureza’”166, também 

não aderem à compreensão usual de Direito Ambiental. Constata-se, assim, a 

indissociabilidade dos Direitos Humanos e dos Direitos da Natureza, ambos direitos 

fundamentais. Direitos que devem garantir o “mergulhar profundamente na terra para 

sermos capazes de recriar mundos possíveis”167. 

Como ensina Oliveira “a dignidade do planeta Terra passa a ser reconhecida 

como elemento jurídico imbricado no intratexto dos Direitos Humanos”168. Similar 

posição possui Germana Moraes ao propugnar por uma conexão simbiótica entre a 

Natureza e a humanidade: 

Sob a perspectiva teórico-filosófica pode-se demonstrar que os 
direitos humanos contêm os direitos da Mãe Terra e que os direitos da 
Mãe Terra contêm os direitos humanos. “Direitos humanos fazem 
parte dos direitos da Natureza, Pachamama ou Mãe Terra e esses, 
por seu turno, fazem parte dos direitos humanos. Essa consciência 
dos direitos da Natureza como parte e todo ao mesmo tempo 
demanda uma mudança de perspectiva da visão do mundo, que, com 
base no pensamento do filósofo Ken Wielber, denominamos ‘estética 
holonística”. Essa percepção holonística, herança comum à 
humanidade, conduz à “consciência de o ser humano relacionar-se 
em Harmonia com a Natureza, com os demais seres humanos, as 
demais espécies vivas, o Planeta em que vivem e convivem e o 
Universo, de ordem a permitir a continuidade de sua vida individual e 
coletiva, como espécie na Terra”. Traduz-se essa consciência na 
conexão simbiótica entre os seres humanos e a Natureza e decorre 
da indissociabilidade entre eles.169 

“Acontece que, nas narrativas de mundo onde só o humano age, essa 

centralidade silencia todas as outras presenças”170, insiste Krenak. Portanto, assim 

como é inadiável descolonizar os Direitos Humanos para proteger os povos indígenas 

– historicamente excluídos – também se impõe como necessário a descolonização 

do modo como se trata o meio ambiente, reconhecendo a dignidade dos outros seres 

 
165 PONTES JR, Felício e BARROS, Lucivaldo V. A defesa da natureza em juízo: atuação do MPF em favor do 
Rio Xingu no caso da construção da usina hidrelétrica Belo Monte. p. 32. In: LACERDA, Luiz Felipe (Org.). 
Direitos da Natureza: marcos para a construção de uma teoria geral. São Leopoldo: Casa Leiria, 2020. 
166 DESCOLA, op. cit., p. 23. 
167 KRENAK, Ailton. Futuro Ancestral. São Paulo: Companhia das Letras, 2022. p. 37. 
168 OLIVEIRA, op. cit., p. 176. 
169 MORAES, Germana de Oliveira. Direitos dos Animais e da Natureza levados a sério: comentários 
sobre o julgamento do Superior Tribunal de Justiça do Brasil (Recurso Especial 1.797.175-SP). Disponível 
em: http://www.periodicos.ufc.br/nomos/article/view/42087/99406 Acesso em: 10 fev. 2025. 
170 KRENAK, Ailton. Futuro Ancestral. São Paulo: Companhia das Letras, 2022. p. 37. 

http://www.periodicos.ufc.br/nomos/article/view/42087/99406


48 

não humanos e da própria Natureza. Vale conferir o posicionamento de Bragato 

sobre a virada descolonial do Direito: 

Trata-se, portanto, de romper com o abismo criado pelo humanismo 
racionalista, que criou classes distintas de seres humanos, cuja 
relação tornou-se uma impossibilidade a não ser por meio de 
dominação e opressão. Tanto que, atualmente, são justamente os 
sujeitos que não contavam como seres humanos integrais dentro da 
lógica da modernidade-colonialidade aqueles a quem é preciso 
reconhecer com mais ênfase os direitos humanos e que recebem 
proteção diferenciada tanto no Direito Internacional quanto no direito 
interno de muitos países.171 

Existem muitos exemplos de luta dos povos da floresta, das águas e da terra 

que poderiam ilustrar a sua imprescindibilidade nesse amplo, longo e necessário 

processo de descolonização do saber e do poder. Como não ter presente as 

comunidades indígenas que se organizam para proteger seus territórios e resistirem 

ao garimpo e à mineração que poluem seus solos e destroem suas montanhas, às 

usinas hidrelétricas que asfixiam seus rios e igarapés, às rodovias que rasgam 

mortalmente suas florestas milenares? 

Antes de se deter especificamente sobre os Direitos da Natureza, coloca-se 

como necessário aprofundar a compreensão sobre a construção da subjetividade ao 

longo da história e seus impactos filosófico-jurídicos. Afinal, como surgiram os sujeitos 

de direitos e como esse conceito se transformou com as mudanças teórico-políticas 

no transcorrer dos últimos séculos? Há possibilidade jurídica de reconhecimento da 

Natureza como sujeito de direitos, conforme o direito liberal burguês?  

 

 

 

 
171 BRAGATO, Fernanda Frizzo. Para além do discurso eurocêntrico dos direitos humanos: contribuições da 
descolonialidade. Revista Novos Estudos Jurídicos, Itajaí, vol. 19, n. 1, jan-abr 2014. Disponível em: 
https://periodicos.univali.br/index.php/nej/article/view/5548 Acesso em: fev. 2025. p. 214. 



49 

3 A NATUREZA E AS SUBJETIVIDADES JURÍDICAS 

Depois de analisar a Natureza e a colonialidade do poder, com os impactos 

sobre os povos indígenas e seus territórios, neste segundo capítulo se analisará 

algumas compreensões sobre as subjetividades jurídicas. No primeiro subcapítulo se 

investigará as raízes modernas e as respectivas variações conceituais a partir da 

Filosofia e do Direito, para assim melhor apreender suas evoluções ao longo do 

tempo, bem como a possibilidade de reconhecer a Natureza como sujeito de direitos.  

Já o segundo subcapítulo se deterá sobre a teoria do filósofo e teólogo da 

libertação Ignacio Ellacuría. Em linhas gerais, pretende-se se aprofundar sobre a 

concepção de “sujeito oprimido” e os seus direitos como uma parte do processo de 

historicização dos Direitos Humanos, conforme desenvolvido pelo autor espanhol que 

se radicou em El Salvador. 

“A modernidade é, por excelência, a época da subjetividade”172, já dizia Ricardo 

Fonseca. Uma subjetividade, contudo, que precisa ser problematizada, como se 

começou a fazer no primeiro capítulo. Por isso, Enrique Dussel alerta para a posição 

teórica que “considera o processo da Modernidade como a indicada ‘gestão’ racional 

do sistema-mundo”. Afinal, não se trata de “mera superação da razão instrumental”. 

Em verdade, “o problema que se descobre é o esgotamento de um sistema civilizatório 

que chega ao fim”173. Nessa lógica, acrescenta Dussel: 

Se a Modernidade começa no final do século XV, com um processo 
renascentista pré-moderno, e daí se passa ao propriamente moderno 
na Espanha, a Ameríndia faz parte da “Modernidade” desde o 
momento da conquista e colonização (o mundo mestiço na América 
Latina é o único que tem tanta idade como a Modernidade), já que foi 
o primeiro “bárbaro” que a Modernidade necessita em sua definição.174 

De acordo com Costas Douzinas, “quer lidemos com o sujeito na filosofia, a 

pessoa no Direito, o agente na sociologia ou o Eu na psicologia, a constituição, o 

significado e a ação do sujeito constituem características definidoras da nossa 

modernidade”175. Trata-se, pois, da “passagem insensível da substancialidade à 

 
172 FONSECA, Ricardo M. Do sujeito de direito à sujeição jurídica: uma leitura arqueogenealógica do 
contrato de trabalho. 2001. Tese (Doutorado em Direito) – Programa de Pós-Graduação em Direito, 
Universidade Federal do Paraná, Curitiba, 2001. Disponível em: 
https://acervodigital.ufpr.br/handle/1884/82305 Acesso em: nov. 2025. p. 81. 
173 DUSSEL, op. cit., p. 65. 
174 Ibidem, p. 64. 
175 DOUZINAS, op. cit., p. 193. 



50 

subjetividade ou, para dizer numa linguagem menos severa, da passagem da alma ao 

eu e, ao mesmo tempo, da passagem da exterioridade à interioridade”176. 

“De certo modo, toda filosofia moral e jurídica moderna é uma longa meditação 

sobre o significado do sujeito (jurídico)”177. Afinal, “o sujeito moderno iniciou sua 

jornada nos anais e operações da lei como o sujeito jurídico dos direitos”178. Nessa 

esteira ensina José Rodrigo Rodriguez: 

Mas a promessa de garantia de direitos iguais para todos os seres 
racionais, formulada pelas revoluções burguesas, teve que se 
desubstancializar para que a humanização do direito pudesse ir se 
ampliando, tendencialmente, para todas as pessoas e, inclusive, como 
veremos, para não-pessoas. Afinal, de acordo com a tradição da 
filosofia política moderna, o direito a ter direitos era atribuído ao ser 
humano racional assim concebido a partir de uma investigação 
científica substantiva, capaz de identificar suas características e 
necessidades.179 

“Assim, pode-se dizer que tudo se inicia com o eidos platônico, e na sequência 

a ousía aristotélica, seguida pela vontade divina em Tomás de Aquino (ens creatum), 

terminando o período que podemos denominar de metafísica clássica”180. Por outro 

lado, o conceito ‘objeto’ está atrelado aos “conceitos ‘propriedade’ e ‘relação’: objeto 

é aquele X, do qual pode ser dito algo com que ele é determinado; em outras palavras, 

ele é um X, ao qual é conferida uma propriedade ou uma relação”181. 

Do período clássico para o moderno ocorre uma mudança do questionamento 

pelo “ente” para a busca pela verdade, momento em que se funda a ciência moderna, 

com sua linguagem matemática. “Surge, assim, a subjetividade assujeitadora das 

coisas, com o nascimento do sujeito que dominará a modernidade, atravessando o 

século XX e chegando no século XXI ainda fortalecido, mormente no campo do 

Direito”182. 

Ora, mas “se entendemos o sujeito de direitos como uma ficção construída pela 

gramática jurídica, precisamos considerar a possibilidade de sua destruição” ou até 

 
176 STRECK, op. cit., p. 229. 
177 DOUZINAS, op. cit., p. 193. 
178 Ibid., p. 193. 
179 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Como viver junto? Escritos para uma Filosofia do Direito. Rio de Janeiro: 
Sankoré, 2024. p. 101. 
180 STRECK, op. cit., p. 230. 
181 Ibidem, p. 229. 
182 STRECK, Lenio Luiz. Dicionário de Hermenêutica: 50 verbetes fundamentais da Teoria do Direito à luz 
da Crítica Hermenêutica do Direito. 2ª ed. Belo Horizonte: Letramento, Casa do Direito, 2020. p. 96. 



51 

sua reconfiguração para continuar fazendo sentido para a sociedade atual. “E nesse 

caso é relevante questionar: para que serve ser uma pessoa no direito”183? 

3.1 Análise da subjetividade jurídica desde o Direito moderno 

Deve-se ter presente que “todo o percurso do pensamento moderno está 

assentado num pensamento filosófico que tem na subjetividade a sua principal 

identificação”.184 A centralidade está no indivíduo e “expressa-se através de algumas 

abstrações que lhe são fundamentais e que, de acordo com Rouanet, podem ser 

consideradas as seguintes características: universalidade, autonomia e 

individualidade”.185 Os três pilares fundantes do sujeito moderno. 

E como princípio norteador, a razão humana. Assim, “a razão deve ser o guia 

(o único guia) no desvendamento do mundo, devendo ser recusadas todas as crenças 

e opiniões que não sejam rigorosamente guiadas por ela”186. Exatamente por isso, vale 

reiterar que a visão da Modernidade sobre as culturas originárias era bastante 

negativa. Ou seja, como se suas tradições fossem uma barreira que condicionava e 

aprisionava seus membros.  

De acordo com Charles Baudelaire “a modernidade poderia ser caracterizada 

como a consciência de uma ruptura com a tradição e a assunção de uma determinada 

atitude com esse movimento de descontinuidade do tempo”187. Uma concepção 

completamente antagônica àquilo que surgirá com os estudos descoloniais, que 

entendem ser a interculturalidade um modo de luta político-social contra a dominação 

da matriz colonial de poder188. Nesse sentido desenvolve Maria de Fátima Wolkmer:  

É necessário ressaltar que, nessas sociedades, a tradição deve ser 
acatada pelo indivíduo mesmo contra sua vontade. “É-lhe imposta de 
fora, sob forma de transcendência radical à qual os homens obedecem 

 
183 SILVA e RODRIGUEZ, op. cit., p. 2970.  
184 WOLKMER, Maria de Fátima S. Modernidade: nascimento do sujeito e subjetividade jurídica. Hiléia – 
Revista de Direito Ambiental da Amazônia, Manaus, nº 3, jul-dez de 2004. Disponível em: 
https://www.corteidh.or.cr/tablas/r27225.pdf Acesso em: maio 2025. p. 123. 
185 Ibidem, p. 123. 
186 Ibid., p. 125. 
187 SILVA, Simone Schuck da; RODRIGUEZ, José Rodrigo. Para que serve ser uma pessoa no Direito? 
Diálogos no campo crítico. Revista Direito e Praxis, Rio de Janeiro, v.10, n.4, 2019. Disponível em: www.e-
publicacoes.uerj.br/revistaceaju/article/view/45693/31174 Acesso em: out. 2025. p. 2995. 
188 Cf. WALSH, Catherine. Estudio (inter)culturales en chave decolonial. Tabula Rasa, Bogotá, n. 12, p. 209-
227, jan-jun., 2010. Disponível em: https://www.revistatabularasa.org/numero12/estudios-
interculturales-en-clave-de-colonial/ Acesso em: 28 out. 2025. 



52 

como às leis da natureza”. Isso faz com que a existência das pessoas 
esteja subordinada à tradição.189 

Já para os povos indígenas os “rituais tradicionais de cura e prevenção” são 

um modo de fortalecimento e resistência às perseguições sofridas. Por isso, valoriza 

Tonico Benites os conhecimentos recebidos dos seus antepassados: “um conjunto de 

cuidados transmitidos pelos mais experientes da família, como a parteira ñandesy mitã 

mboguejyha e o ñanderu, que orientaram minha família extensa sobre como deveriam 

se comportar comigo e me educar”190. E mais, “os jeruky guasu, grandes rituais 

religiosos, foram fundamentais para instituir redes de articulação política das 

lideranças das famílias extensas para uma luta pela demarcação de territórios 

antigos”191, atesta o líder Guarani Kaiowá. 

“Herdada das teorias do contrato social, seu princípio consiste em fundar a lei 

sobre a vontade dos homens, subtraindo-a, tanto quanto possível, à autoridade das 

tradições”192. Na mesma esteira, “o status que define o lugar que o indivíduo ocupava 

na sociedade foi substituído pelo contrato, como alicerce jurídico da sociedade”193. 

Assim preceitua a autora: 

Esse processo redimensionou as relações interpessoais da cultura, 
criando novos sistemas de representação, um novo imaginário social, 
estabelecendo, na dimensão político-jurídica, a mediação do direito 
entre o indivíduo e o Estado, e, na dimensão econômica, a dissolução 
das antigas formas produtivas do feudalismo, com o surgimento de 
uma nova classe social: a burguesia.194 

“Com o racionalismo”, inaugurado por Descartes (“penso, logo existo”) na 

primeira metade do séc. XVII (1596-1650), “confiava-se que a razão humana, poderia 

elaborar por si mesma, ou melhor, a partir de si mesma, explicações suficientes”195. 

“Antes da vigorosa ruptura filosófica operada por Descartes – que é quem institui a 

modernidade filosófica – o que conceito de sujeito cobria outra esfera de 

significados”196. De acordo com seu método rigoroso, tudo seria colocado sob dúvida, 

principalmente aquele que passou a ser considerado como conhecimento pré-

científico, as sabedorias tradicionais.  

 
189 WOLKMER, op. cit., p. 125. 
190 BENITES, op. cit., p. 47.  
191 Ibidem, p. 55. 
192 WOLKMER, op. cit., p. 126. 
193 Ibidem, p. 124. 
194 Ibid., p. 126. 
195 Ibid., p. 127. 
196 STRECK, op. cit., p. 229. 



53 

“Como aponta Rouanet, a racionalização cultural envolve a dessacralização 

das visões tradicionais e a diferenciação em esferas de valores, até então embutidas 

na religião: a ciência, a moral, o direito e a arte”197. Em termos jurídicos, é correto 

afirmar ainda “que toda a reflexão jusnaturalista e contratualista, de certo modo, parte 

dos pressupostos do cartesianismo”198. 

Mas, afinal, como se pode definir o sujeito? Streck pontua: 

Tanto Heidegger quanto Gadamer traçam as origens da palavra 
“sujeito” ao termo grego hypokeimenon, introduzido por Aristóteles 
para designar aquilo que, diante das diversas formas fenomênicas do 
ente, subjaz como uma qualidade imutável. [...] Em toda a tradição 
filosófica, até Descartes, todo ente é entendido como subjectum, a 
transposição latina de hypokeimenon. Hypokeimenon, subjectum 
significariam, então, aquilo que está na base, e que por si só se 
sustenta perante nós, persiste, e sendo imutável diante de todas as 
formas de manifestação do ente. Plantas, pedras e animais não são 
menos sujeitos do que o homem até a modernidade.199 

O segundo baluarte da filosofia moderna, Immanuel Kant (1724-1804), vai 

afirmar “que não é o sujeito que se orienta pelo objeto, mas é o objeto que é 

determinado pelo sujeito, ou dito de outro modo, ao invés de a faculdade de conhecer 

ser regulada pelo objeto, é, na verdade, o objeto que é regulado pela faculdade de 

conhecer”200. “A revolução kantiana transferiu o alicerce do significado e a base da lei 

do divino e transcendental para o humano e social”201. 

Como aponta Douzinas, “a reinterpretação de Kant do ‘penso’ pelo ‘quero’ 

moral” permitiu “o reconhecimento público do desejo individual” e “preparou o terreno 

para a manipulação infinita dos mundos natural, social e psíquico”202. Há uma ruptura, 

portanto, do condicionamento da vontade à estrutura teleológica do mundo. Para o 

filósofo, “o sujeito é, por definição, autônomo: ao obedecer à lei moral, que ele não 

apenas encontra em si mesmo, mas também formula, ele faz escolhas contrárias às 

suas emoções e interesses imediatos e se torna livre”203. 

Como aponta Streck, “com Kant, saímos de um ‘conhecimento metafísico’, 

próprio dos gregos e medievais, para fazer uma ‘metafísica do conhecimento’, 

fundada na filosofia da consciência (STEIN, 2002, p. 73-77)”204. Ademais, ele vai criar 

 
197 WOLKMER, op. cit., p. 126. 
198 Ibidem, p. 132. 
199 STRECK, op. cit., p. 230. 
200 FONSECA, op. cit., p. 70. 
201 DOUZINAS, op. cit., p. 204. 
202 Ibidem, p. 205. 
203 Ibid., p. 225. 
204 STRECK, op. cit., p. 96. 



54 

uma ciência fenomênica, baseada no fenômeno e não mais na substância. “É de fato 

com Kant que a autonomia define-se como essência da subjetividade”205. 

Por fim, na contemporaneidade, Martin Heidegger (1889-1976), com sua obra 

principal de “Ser e Tempo”, fala do ser humano como um sujeito histórico. Ou seja, é 

o “único ente que tem seu próprio Ser como pergunta, quer dizer, o homem é o único 

ente que se preocupa pelo que significa Ser, acerca do seu futuro, de suas 

possibilidades de Ser”206 (tradução nossa). 

De outro modo, “a modernidade está marcada por uma afirmação incessante e 

até mesmo sem objetivo; seu projeto é intensificar infinitamente o poder do sujeito”. 

Quer dizer, o sujeito “torna-se o princípio fundador, o senhor do mundo e medida de 

todas as coisas, tanto em teoria quanto na vida prática”207, “a base última de tudo o 

que existe”208.  

Para Heidegger, “a determinação da humanidade como sujeito, cogito, Espírito, 

ego transcendental ou Homem é o apogeu do fechamento da metafísica e de seu 

esquecimento do Ser”209, também denominado de subjetivação. “O mundo é esvaziado 

de significado, a humanidade perde seu lugar orgânico nele e torna seu mestre 

desamparado, para quem o Ser é a objetividade e a verdade a certeza da 

representação”210. Assim resume Streck sobre a transformação do paradigma 

filosófico a partir da Modernidade: 

Nesse novo paradigma, os sentidos passam a estar na mente (filosofia 
da consciência). É o princípio epocal cartesiano, denominado cogito; 
e, na sequência, o eu transcendental kantiano, o absoluto hegeliano e 
o ápice da metafísica moderna: a vontade de poder (Wille Zur Macht) 
de Nietzsche, em que o traço fundamental da realidade é a vontade 
de poder. E toda correção deve ser ajustada à vontade de poder.211 

Já para o Direito e, mais especificamente, a corrente do jusracionalismo ou do 

jusnaturalismo “racional, as leis seriam válidas à luz da razão e de normas 

intemporalmente válidas, anteriores à lei positiva e independentes dela”212. De outro 

modo, “a subjetividade jurídica será o reconhecimento dos direitos naturais do 

 
205 WOLKMER, op. cit., p. 135. 
206 STRAUSS, Leo; CROPSEY, Joseph. Historia de la filosofía política. Cidade do México: FCE, 1993. p. 
837. 
207 DOUZINAS, op. cit., p. 211. 
208 Ibidem, p. 213. 
209 Ibid., p. 215. 
210 Ibid., p. 216. 
211 STRECK, op. cit., p. 96. 
212 WOLKMER, op. cit., p. 141. 



55 

indivíduo, entendidos como poderes ou liberdades que expressam condições para o 

pleno desenvolvimento de cada um e de toda sociedade”213. Ou ainda, “como aquela 

lei projetada pela razão humana, percebida autonomamente dentro do próprio ser 

humano”214. 

Antes de se avançar, revela-se necessária uma breve digressão histórica para 

compreender o aparecimento da figura do sujeito, as mudanças trazidas com o 

advento da Modernidade e algumas de suas implicações jurídicas até os presentes 

dias. De acordo com Douzinas, os gregos não possuíam um termo para sujeito, o que 

vai aparecer tão somente na Roma antiga (subjectus). Os subjecti eram “os não-

romanos que se beneficiavam do jus gentium”215.  

Depois com o cristianismo isso se transmutou em subditus, “alguém que existe 

em e por meio de uma relação de obediência a um poder originário em Deus”. “O 

subjectus transferia a sua obediência em parte como lealdade secular ao rei e em 

parte como fé religiosa em Deus e em seu representante na Terra”216. Havia, então, 

um duplo de obediência e sujeição que perdurou por longos séculos, do feudalismo 

ao absolutismo até o início das revoluções burguesas. 

Com a Idade Moderna, a dignidade humana “passa a ser o fundamento e centro 

do mundo e, também, fonte dos valores que o Direito deverá reconhecer”217. “A lógica 

da Modernidade é a do individualismo e, sendo assim, pensa-se a política a partir 

daquilo que constitui a essência do individualismo, ou seja, a liberdade é concebida 

como a faculdade de autodeterminação”218.  

Trata-se do universalismo essencialista, que entende “‘que existe uma natureza 

humana fundamental ou uma essência humana, a qual define o que nós somos como 

humanos’ (Benhabib, 2011, p. 63)”. Ou seja, que existem características no ser 

humano que “podem ser, racionalmente, descobertas e analisadas”219. 

Ainda dentro do paradigma clássico de dignidade humana, Matos aponta um 

modelo com três etapas na definição do seu conteúdo: 

A primeira etapa, relacionada com a determinação do conteúdo da 
dignidade do homem, consiste na identificação de uma differentia 
specifica, do ponto de vista ontológico, entre o ser humano e os 

 
213 WOLKMER, op. cit., p. 141. 
214 STRECK, op. cit., p. 165. 
215 DOUZINAS, op. cit., p. 227.  
216 Ibidem, p. 227. 
217 WOLKMER, op. cit., p. 141. 
218 Ibidem, p. 143. 
219 MATOS, op. cit., p. 36. 



56 

demais seres vivos, segundo a qual o ser humano se afirma como 
superior na scala naturae, como filho de Deus ou único capaz de 
possuir uma compreensão de si. O pensamento monoteísta cristão e 
o estoicismo são os melhores exemplos de desenvolvimento dessa 
primeira etapa de justificação da dignidade do homem. Após essa 
primeira etapa de determinação ontológico-antropológica do ser 
humano, segue uma segunda etapa, na qual se justifica um ethos 
específico decorrente da propriedade distintiva do ser humano na 
scala naturae. Desse modo, do fato dos seres humanos possuírem 
razão ou linguagem, decorrem, em primeiro lugar e em especial, 
obrigações do indivíduo para consigo mesmo. [...] A terceira e última 
etapa da dignidade do homem consiste na ideia de que a sua 
dignidade ontológico-antropológica não compreende apenas 
obrigações éticas para consigo mesmo, como também obrigações 
morais com outro (Menke, 2009, p. 4).220 

Se “a invenção filosófica da natureza na Grécia foi um ato de rebeldia contra a 

religião, os costumes e a tradição dos ancestrais”221, com a natureza humana não era 

muito diferente. Ou seja, “era teleologicamente determinada e multiforme” e “diferia 

de pessoa para pessoa conforme hierarquia e papeis sociais”222, observa Douzinas. 

“Sujeito e objeto, liberdade e necessidade, vontade e proscrição são os resultados 

gêmeos do mesmo processo que transformou o ser humano em sujeito e base do ser 

e o mundo em um objeto e imagem para o sujeito”223. 

Por isso, com a concepção kantiana ocorre uma ruptura “ao se questionar sobre 

as condições de possibilidade para tratar alguém como pessoa, atribuindo a tal 

questionamento uma pretensão de universalidade, a dizer, não aceitando justificativas 

para domínios ilegítimos em razão do mero papel social”224. Isso “na medida em que 

coloca a questão fundamental sobre a forma ou possibilidade da dignidade como 

status normativo da pessoa humana”225. 

Na Fundamentação da Metafísica dos Costumes, Kant “desloca o epicentro da 

reflexão filosófica para o problema do outro ao refletir sobre o si mesmo”. Nesse 

sentido afirma Saulo de Matos sobre as implicações jurídicas da teoria kantiana: 

Refletir sobre o si mesmo, em Kant, é questionar como o próprio 
sujeito pode ser instituidor de significado por meio de suas próprias 
ações, isto é, questionar acerca da autoridade que cada um possui 
para se comprometer – assumir responsabilidade – com um 
significado ou norma. Em última instância, isso quer dizer que só o 
sujeito pode autorizar ou não a sua vinculação a uma norma. Se o 

 
220 Ibidem, p. 36-37. 
221 DOUZINAS, op. cit., p. 205. 
222 Ibidem, p. 205. 
223 Ibid., p. 200.  
224 MATOS, op. cit., p. 44.  
225 Ibidem, p. 39.  



57 

sujeito passa a ser essa autoridade última da normatividade, isso 
transforma radicalmente o problema da inclusão do outro, na medida 
em que tal inclusão passa a não estar mais centrada na remoção de 
obstáculos para o exercício da liberdade natural, mas, sim, por meio 
de uma reflexão acerca das condições subjetivas para a participação. 
As normas, que, necessariamente, afetam outros sujeitos, 
pressupõem que esses sejam incluídos no espaço de razões e, 
portanto, considerados para a sua validade.226 

De acordo com Rodriguez, “a investigação da natureza humana, portanto, tinha 

como objetivo identificar a ideia de humanidade em sua essência e a partir dela 

construir sistemas políticos”227. Com isso, o Direito natural racional “buscará sua 

legitimidade no Estado Moderno, marcado pela despersonalização do poder e pela 

racionalização dos procedimentos normativos”228.  

“Com as teorias de contrato social e do estado de natureza, vinculam-se as 

noções de legitimidade e de subjetividade”229. Conforme aponta Streck, se “impunha, 

assim, limitações ao poder do Estado – uma das características dessa forma de 

organização social em sua fase pós-Absolutista, em que os Dois tratados sobre o 

governo de John Locke (2005)”230, são a melhor expressão. Vale conferir a síntese 

infra colacionada: 

A natureza no pensamento moderno assume o estatuto de objeto 
jurídico sempre com referência ao homem. O surgimento da 
subjetividade jurídica (dos “direitos subjetivos”), cuja origem cristã se 
reconhecerá sem dúvida, mas cujo alcance político ocorre com a 
escola jusnaturalista, tem em Hobbes a ruptura com o aristotelismo e 
o direito passa a ser considerado definitivamente como atributo do 
indivíduo.231 

“De fato, a partir da Modernidade jurídica, os corpos e o patrimônio dos 

cidadãos passam a estar protegidos do poder por um ônus de justificação, exigido 

tanto do poder público quanto do poder privado”232. Entretanto, parcelas inteiras de 

seres humanos foram excluídas da proteção do Estado por meio do Direito. Nos 

termos apontados por Rodriguez, essa negação “baseou-se na tentativa de negar a 

 
226 MATOS, op. cit., p. 29. 
227 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Como viver junto? Escritos para uma filosofia do direito. Rio de Janeiro: 
Sankoré, 2024. p. 101.  
228 WOLKMER, op. cit., p. 142. 
229 Ibidem, p. 143. 
230 STRECK, op. cit., p. 168. 
231 RENAUT apud WOLKMER, op. cit., p. 143. 
232 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Como viver junto? Escritos para uma filosofia do direito. Rio de Janeiro: 
Sankoré, 2024. p. 99. 



58 

essas pessoas a condição de humanos iguais e cidadãos, reduzindo-os a uma 

condição supostamente inferior”233. 

“Rousseau encontrou a liberdade em seu grau mais imperioso, quando ela 

atuava contra a natureza e o instinto”234. Por outro lado, foi o responsável por associar 

política e direitos “ao submeter o governo a um controle constante dos cidadãos”235. 

Quer dizer, “o Direito Natural tornou-se a lei legislada pela soberania popular, e a 

vontade geral deveria garantir que o princípio da liberdade individual pudesse existir 

apenas em uma comunidade de direitos humanos”236. Nesses termos reitera Wolkmer: 

Rousseau considera a soberania indivisível, pois não é senão o 
exercício da vontade geral. Assim, assevera Renaut que, “a definição 
de povo ou de corpo político como subjetividade livre, se realiza 
plenamente, pela primeira vez na história da filosofia política, na teoria 
da vontade geral”. Em Rousseau, o contrato representa um ato de 
atribuição de poder que se reproduz no corpo político que o cria. Daí, 
duas características – na unidade do povo, como subjetividade – na 
soberania, a de ser inalienável e indivisível.237 

Em uma fase posterior surge o juspositivismo. E “o advento do positivismo 

marca uma inflexão na evolução do Direito, e o Estado, por sua vez, neste novo 

contexto, passaria a ajustar-se à nova racionalidade e às necessidades regulatórias 

do capitalismo liberal”238. Então, “a questão da legitimidade deixa de ser uma 

preocupação do Direito (enquanto norma), e este passa a preocupar-se 

cientificamente com a questão da legalidade intra-sistêmica”239. 

Segundo essa corrente, “os direitos são capacidades pessoais sancionadas por 

lei a fim de promover interesses individuais aprovados e de atender a objetivos de 

políticas socialmente determinadas”240. Há uma relação circular entre norma e sujeito 

de direitos, só existindo esse último caso esteja previsto na legislação. “Direitos estão 

analiticamente atrelados a um comportamento regulado por regras; regras criam 

direitos e direitos pertencem às pessoas, eles existem apenas com o apoio de um 

sujeito”241. 

 
233 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Como viver junto? Escritos para uma filosofia do direito. Rio de Janeiro: 
Sankoré, 2024. p. 99.  
234 DOUZINAS, op. cit., p. 206.   
235 Ibidem, p. 187. 
236 Ibid., p. 187.  
237 WOLKMER, op. cit., p. 144. 
238 Ibidem, p. 146. 
239 Ibid., p. 146. 
240 DOUZINAS, op. cit., p. 240. 
241 Ibidem, p. 240. 



59 

Bastante ilustrativa a respeito é a definição de um dos maiores expoentes 

positivistas, Hans Kelsen. Para o autor, “sujeito é o portador de direitos e deveres, 

uma personificação de normas”242, “um subjectus construído, uma criação ou ficção 

legal”243. Sobre as transformações promovidas pelo positivismo jurídico discorre 

Wolkmer: 

Com o advento do positivismo e a formação do Estado de Direito 
liberal burguês, inicia-se um segundo momento na formação da 
doutrina jurídica da Modernidade, em função da ascensão de uma 
nova epistemologia, que substituía a razão abstrata pela experiência, 
desqualificando as ideias inatas. Ao afastar-se do jusracionalismo, e 
com o fortalecimento do paradigma científico, o Direito ficou reduzido 
a uma questão de poder e as garantias fundamentais ficaram 
desprovidas de seu referente axiológico para constituir se num fim em 
si mesmo.244 

As consequências dessa concepção da subjetividade foram terríveis, como 

aponta Wolkmer: “uma vontade de poder totalitária e uma falsa concepção autônoma 

da subjetividade, da consciência como sendo acessível diretamente por um sujeito 

estável que através da razão pode estabelecer um conhecimento sobre si mesmo e o 

mundo”245. Após os horrores dos regimes totalitaristas do século XX bem se sabe 

como o Direito pode ser usado para legitimar as piores violações à dignidade humana.   

Com o intuito de trazer uma maior pluralidade conceitual para este trabalho, 

vale se deter rapidamente sobre uma abordagem teórica marxista de sujeito de 

direitos. “O princípio [...] da subjetividade jurídica, compreendido até hoje como o 

princípio formal da igualdade e da liberdade das pessoas [...], é considerado um 

“engodo burguês e um produto da hipocrisia burguesa” por Pachukanis (2017, p. 

61)”246.  

De fato, o autor marxista não está de todo incorreto ao indicar as 

incongruências do direito capitalista, já apontadas reiteradas vezes ao longo dessa 

reflexão. Afinal, “a igualdade das pessoas perante a lei, para Pachukanis, foi forjada 

pelo direito liberal burguês apenas como uma condição necessária para a realização 

dessas relações de valor”247, destacam Simone Schuck da Silva e José Rodrigo 

Rodriguez. 

 
242 DOUZINAS, op. cit., p. 241. 
243 Ibidem, p. 241. 
244 WOLKMER, op. cit., p. 145. 
245 Ibidem, p. 147. 
246 SILVA e RODRIGUEZ, op. cit., p. 2974. 
247 Ibidem, p. 2975-2976. 



60 

Nesse caso, o Direito seria mero instrumento do sistema proprietarista. “O 

sujeito de direito na obra de Pachukanis (2017, p. 60) ‘possui uma relação 

extremamente próxima com os proprietários de mercadoria’, ou seja, há uma 

identificação entre ser sujeito de direitos e ser proprietário de mercadorias”248. Ao 

revés, sem a circulação de mercadorias por meio de alienações dos bens não existiria 

sujeitos de direitos.  

“A relação jurídica é vista por Pachukanis como uma relação entre os sujeitos 

e as mercadorias, ou seja, a relação jurídica é uma relação de apropriação”249. Essa 

pode acontecer por duas maneiras, quais sejam, pelo trabalho ou pela pilhagem. Já a 

única relação entre os sujeitos de direitos para o autor será exclusivamente do tipo 

contratual. 

“Pachukanis entende que apenas no ato de troca de mercadorias é possível 

realizar materialmente a liberdade formal de autodeterminação do sujeito de direitos”. 

Há, portanto, “uma oposição única e necessária entre sujeito e objeto na relação 

jurídica”250. Assim, pode-se dizer que o jurista reduz a complexidade do ser humano e 

suas relações, uma vez que “não concebe outra forma de relação senão a patrimonial, 

uma forma de relação sempre imbricada no processo de dominação que envolve a 

circulação das mercadorias”251. 

“O conflito social é necessariamente um conflito econômico relacionado à 

propriedade privada”. Logo, “esse é o motivo pelo qual o autor entende que a 

realização de uma sociedade de economia planificada dispensaria a forma jurídica”252. 

Quer dizer, sem capitalismo não haveria dominação, nem conflitos de interesses. 

Contudo, “ao falar da ausência de uma esfera de poder unificada como o verdadeiro 

propulsor da utilidade da forma jurídica, o autor fornece elementos para a 

consideração de outras formas de dominação social fora das relações econômicas 

(DEMIROVIĆ, 2014)”253. 

O poder do sujeito de direitos para Pachukanis cinge-se ao exercício da 

violência para a proteção da propriedade privada. Não há espaço para a liberdade 

nesse exercício. Ele “não identifica uma dimensão de liberdade no direito, pela qual 

 
248 SILVA e RODRIGUEZ, op. cit., p. 2973. 
249 Ibidem, p. 2975. 
250 Ibid., p. 2976. 
251 Ibid., p. 2977. 
252 Ibid., p. 2977.  
253 Ibid., p. 2978. 



61 

seria possível a reivindicação de universos normativos múltiplos e conflitantes entre 

si”254. Pode-se dizer que, se por um lado contribui com críticas pertinentes ao direito 

liberal burguês, por outro não deixa de oferecer uma visão por demais redutora de 

outros aspectos sociojurídicos. 

Nessa lógica, “em perspectivas como as baseadas em Evguiéni Pachukanis, o 

potencial crítico do sujeito de direitos é descartado, pois o autor considera essa forma 

apenas como um conceito liberal individualista”255. Dificulta-se então a identificação de 

outras formas de opressão, como aquelas praticadas pelo próprio Estado. Ou seja, 

“sem a personalidade jurídica, a dominação passa a ser atribuída a uma força orgânica 

não identificável, à ‘vontade do povo’”256. 

Apresentado esse panorama filosófico-jurídico da evolução compreensiva 

sobre a subjetividade jurídica desde a Modernidade, bem como uma abordagem 

teórico-marxista, impõe-se fazer algumas considerações antes de trazer a posição 

adotada por este trabalho. Segundo Rodriguez, “a formalização do direito e da ideia 

de pessoa na forma de ‘pessoa de direito’” “deixa de estar ligada a uma ideia 

substantiva de pessoa e passa a poder ser objeto de construção e disputa social”257.  

O autor reconhece que “mesmo diante destas tendências de efetivação e de 

perversão do estado democrático de direito (Rodriguez, 2019), a gramática que tem 

permitido que este conflito se estruture desta maneira é a gramática liberal dos 

direitos”258. Isso implica ter presente que “a racionalidade do direito positivo está em 

tensão com o estado das lutas por direitos, ou seja, lutas pela produção e pela 

interpretação das leis diante dos casos concretos”259. 

Como observa Streck, “quando uma tradição jurídica insiste em assentar-se em 

uma compreensão que considera a palavra sujeito, enquanto substância, restrita ao 

eu humano, essa tradição vai considerar que todos os demais são simplesmente 

objetos”260. No mesmo sentido, para Souza Filho, essa divisão dicotômica, típica da 

Modernidade representa um obstáculo para o reconhecimento dos Direitos da 

Natureza: 

 
254 SILVA e RODRIGUEZ, op. cit., p. 2979. 
255 Ibidem, p. 2987. 
256 Ibid., p. 2987. 
257 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Como viver junto? Escritos para uma filosofia do direito. Rio de Janeiro: 
Sankoré, 2024. p. 101. 
258 Ibidem, p. 100.  
259 Ibid., p. 103. 
260 STRECK, op. cit., p. 98. 



62 

Assim, na concepção moderna, estava estabelecida uma dicotomia: 
de um lado, os seres humanos como sujeitos de direito e, de outro, os 
seres não humanos, passíveis de ser objeto do direito. Esta dicotomia 
está assentada no direito de propriedade, sujeito e objeto. Por isso, a 
resistência de pensar a natureza não humana como sujeito de direitos 
está nessa construção sujeito/objeto, na qual ao sujeito corresponde 
um objeto que lhe está subordinado e que excluiu todos os demais 
sujeitos.261 

Vale, pois, reiterar a ambiguidade que o vocábulo “sujeito de direitos” possui, 

segundo Costas Douzinas. Isto porque “o sujeito da lei, ou subjectum, é o possuidor 

de direitos e o portador de deveres e responsabilidades”, ao passo que, o “subjectus 

está sujeitado à lei, é trazido à vida por protocolos da lei, moldado por exigências e 

recompensas da lei e chamado a prestar contas perante os tribunais da lei”262. Ora, 

“essa ambiguidade na forma jurídica está expressa no duplo sentido do termo ‘direito’, 

o qual pode ser compreendido como direito objetivo (Recht), relacionado a um poder 

soberano, e como direito subjetivo ou pretensão do sujeito de direitos (Anspruch)”. 263  

Já para Silva e Rodriguez sujeito de direito pode ser conceituado como o 

“núcleo individual e autônomo ao qual se pode imputar responsabilidades, direitos, 

reivindicações e que está legitimado a tomar parte na produção de normas sociais”264. 

Isso considera dois vieses, um civilista e outro constitucional.  

A primeira concepção, vinda do “direito romano clássico, uma perspectiva 

civilista tende a compreender a ideia de pessoa como sujeito das relações jurídicas, 

ou seja, ente com capacidade jurídica de reivindicar direitos e ser responsabilizado 

por deveres”. Já a segunda, pertencente ao constitucionalismo democrático, 

compreende a “pessoa como centro de produção das normas e das instituições que 

organizam a vida em sociedade”265. 

Para essa concepção crítico-multinormativa – encampada por este trabalho –, 

“está no cerne da racionalidade do direito, portanto, a pessoa como centro de 

imputação pela dominação e de possibilidade de participação democrática nas 

normas que regem sua vida”266. Assim, não se está diante de uma posição ingênua, 

como a da perspectiva do Direito liberal, em que esse seria um instrumento de 

 
261 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Direitos da Natureza. In: CRUZ, Valter do Carmo (org.) et. al. 
Dicionário de ecologia política. Rio de Janeiro: Consequência Editora, 2024. p. 612. 
262 DOUZINAS, op. cit., p. 225. 
263 SILVA e RODRIGUEZ, op. cit., p. 2984-2985. 
264 Ibidem, p. 2971. 
265 Ibid., p. 2971. 
266 Ibid., p. 2986. 



63 

proteção da liberdade do indivíduo, nem tampouco de uma visão marxista catastrófica 

de que o Direito não passa de uma via de dominação.  

É preciso promover uma “desubstancialização do direito em sua concepção 

ocidental”267 com a participação plural de outros sujeitos, como sublinha Rodriguez. 

“Essa categoria marca um lugar do sujeito no direito e na sociedade em que ele possa 

ser responsável pela própria existência e pelo próprio processo de 

desenvolvimento”268. Portanto, nem vítima nem algoz, mas protagonista na disputa das 

narrativas de justificação do Direito. 

Acontece que, se “esse processo iniciou com a formulação das demandas 

burguesas na estrutura do Estado de Direito”, “no século XIX, são as reivindicações 

proletárias que ingressam na estrutura estatal pela promessa de igualdade”269. Assim, 

“radicaliza-se com a criação de estados de direito democrático” e “com a tradição do 

constitucionalismo democrático”270. Nesses termos explicitam Silva e Rodriguez: 

Em outros termos, a forma direito permite uma maneira de 
subjetivação do mundo, a possibilidade de o sujeito das reivindicações 
identificar-se como sujeito de direitos. Ao propor uma igualdade 
impossível, e, portanto, uma universalidade, o direito liberal abre um 
espaço para além de si mesmo e permite a disputa por inclusão em 
sua gramática. O sujeito de direitos nasce dessa proposição universal 
de igualdade, e é a própria possibilidade de reivindicação de si nessa 
proposição que viabiliza a subjetivação do sujeito na gramática 
jurídica. O direito exerce assim um papel central na sociedade 
ocidental pluralista, em razão da sua capacidade de promover a 
criação de padrões universais para organizá-la (RODRIGUEZ, 
2013).271 

“Por isso, o potencial emancipatório do direito depende também da sociedade” 

e “de uma esfera pública ativa, da existência de reinvindicações e de demandas 

sociais”272. Ou seja, o Direito se modifica e se ressignifica a partir das lutas e 

respectivas pautas dos movimentos sociais e dos variados setores da sociedade 

organizada. Quer dizer, “há a necessidade de uma efervescência da sociedade civil 

que depende de um elemento de vontade”273. 

 
267 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Como viver junto? Escritos para uma filosofia do direito. Rio de Janeiro: 
Sankoré, 2024. p. 104. 
268 SILVA e RODRIGUEZ, op. cit., p. 2986. 
269 Ibidem, p. 2984. 
270 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Como viver junto? Escritos para uma filosofia do direito. Rio de Janeiro: 
Sankoré, 2024. p. 101. 
271 SILVA e RODRIGUEZ, op. cit., p. 2984. 
272 Ibidem, p. 2985. 
273 Ibid., p. 2985. 



64 

Esse processo de alargamento dos horizontes democrático-normativos vem se 

dando “com o reconhecimento de que normas e categorias praticadas em certos 

espaços sociais e pelos povos não hegemônicos, os ‘outros da nação’, como diz Rita 

Laura Segato (2021), fazem parte da ordem constitucional em sua especificidade”274. 

Dentre eles certamente se encontram as comunidades originárias e a luta pelo 

reconhecimento dos Direitos da Natureza, como pontuam Silva e Rodriguez: 

Ser pessoa no direito, portanto, pode ser entendido como constituir um 
centro de responsabilidade, uma possibilidade de imputação de 
direitos e deveres, mas também de participação ativa no processo de 
configuração das instituições do direito. Falar em pessoa no direito é, 
portanto, sempre falar em relações jurídicas, sempre elaborar um 
processo relacional, não apenas com a sociedade, mas também com 
as próprias normas do direito, em uma espécie de relação crítica com 

as normas jurídicas275. 

Ora, os povos indígenas como sujeitos de direito vêm, a partir de sua percepção 

do mundo, tecendo relações críticas e questionadoras com a sociedade não indígena 

e seu arcabouço jurídico. Dentre tais interpelações pode-se elencar a compreensão 

do território em suas dimensões coletiva e espiritual, as práticas do Bem Viver e a 

convivência harmônica com a Natureza. 

Suas culturas e modo de vida desafiam os sentidos normativos, especialmente, 

no tocante ao direito à terra e na proteção dada ao meio ambiente. Porque “nós somos 

pessoas que sonham no território, e o território sonha junto com a gente”, testemunha 

Glicéria Tupinambá. “Se ele se sente ameaçado, se se sente agredido, ele vai falar 

conosco, e todos da aldeia vão ter o mesmo sonho”, continua a pensadora indígena. 

Estamos sintonizados “como abelhas em uma colmeia”276, explicita uma das 

lideranças do povo Tupinambá. 

Como se sabe, “não só os indivíduos humanos são portadores de direitos, mas 

também os entes individuais criados, inventados legalmente”277. Assim destaca Souza 

Filho: 

Mas, para fins patrimoniais e mesmo criminais, a evolução jurídica da 
sociedade capitalista criou individualidades fictícias, como as 
sociedades de indivíduos (organizações não governamentais, 
empresas, corporações, sociedades sem fins lucrativos etc.) e o 

 
274 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Como viver junto? Escritos para uma filosofia do direito. Rio de Janeiro: 
Sankoré, 2024. p. 104. 
275 SILVA e RODRIGUEZ, op. cit., p. 2988. 
276 TUPINAMBÁ, Glicéria. O território sonha. In: CARNEVALLi, Felipe (org.). et al. Terra: antologia afro-
indígena. São Paulo: Ubu Editora, 2023. p. 186.  
277 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Direitos da Natureza. In: CRUZ, Valter do Carmo (org.) et. al. 
Dicionário de ecologia política. Rio de Janeiro: Consequência Editora, 2024. p. 613. 



65 

próprio Estado, chamando a todas elas de pessoas jurídicas e 
atribuindo-lhes direitos como se indivíduos fossem, inclusive e 
principalmente os de propriedade.278 

Como se pode depreender da análise apresentada, com o tempo houve uma 

modificação da compreensão do termo sujeito de direitos. Ocorreu um evidente 

alargamento dessa noção, com a evolução filosófico-jurídica desenvolvida ao longo 

dos séculos. Quanto às pessoas jurídicas, conforme as necessidades de novas 

respostas à complexidade dos conflitos postos demandavam, novas formas foram 

surgindo. 

Segundo observado por Rodriguez, “a princípio, qualquer ser capaz de 

pensamento racional estava autorizado a reivindicar direitos iguais sem nenhuma 

forma de discriminação”279. E assim, fruto de aguerridas lutas desses atores e em meio 

a avanços e retrocessos, foram reconhecidas as pessoas negras, LGBT+s, indígenas, 

com deficiência, migrantes e refugiadas, entre outras.  

Então quer dizer que seria necessário que os sujeitos de direitos fossem 

dotados de racionalidade humana? Obviamente, se essa for a lógica, não poderiam 

existir as diversas espécies de pessoas jurídicas que foram se sofisticando com o 

passar do tempo, tal como supra assinalado. A pergunta deveria ser reformulada: é 

possível considerar apenas uma racionalidade?  

Como reconhece Bridle, “existe todo um reino de outras formas de pensar e 

fazer inteligência”280. Ou seja, é preciso “olhar além do horizonte do nosso self [...] para 

vislumbrar [...] vários outros tipos de inteligência que estavam bem aqui, diante de 

nós, o tempo todo – e que em muitos casos nos antecederam”281. Nessa esteira, “a 

inteligência não é algo que existe, e sim algo que se faz; ela é ativa, interpessoal, 

generativa e se manifesta quando pensamos e agimos”282. Por isso, “há várias 

maneiras de ‘fazer’ inteligência: comportamentais, neurológicas, fisiológicas e 

sociais”283. 

“Temos que parar de pensar na inteligência como algo que é definido pela 

experiência humana”, para “pensar na inteligência como algo mais que humano desde 

 
278 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Direitos da Natureza. In: CRUZ, Valter do Carmo (org.) et. al. 
Dicionário de ecologia política. Rio de Janeiro: Consequência Editora, 2024. p. 613. 
279 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Como viver junto? Escritos para uma filosofia do direito. Rio de Janeiro: 
Sankoré, 2024. p. 102. 
280 BRIDLE, op. cit., p. 23. 
281 Ibidem, p. 23. 
282 Ibid., p. 78.  
283 Ibid., p. 78. 



66 

o princípio”284. Afinal, o problema pode estar nos critérios e nas formas de testagem 

científica. “Mesmo quando os resultados não são meros efeitos de nossos próprios 

vieses e limitações, eles revelam apenas a medida do que não sabemos”285. “A 

inteligência, portanto, não é algo que deva ser testado, mas sim reconhecido nas 

formas múltiplas que assume”286. Assim destaca o autor: 

A noção de um mundo mais que humano insinua com ainda mais 
ênfase que essas coisas são seres: não decorações passivas no 
drama de nossas próprias aflições, e sim participantes ativos no nosso 
devir coletivo. E já que esse devir, esse florescimento potencial, é 
coletivo, ele pede que reconheçamos o ser, a pessoalidade do outro. 
O mundo é feito de sujeitos, não de objetos. Tudo é na verdade todos, 
e todos esses seres têm suas próprias agências, seus pontos de vista 
e suas formas de vida. O mundo mais que humano pede nosso 
reconhecimento, pois sem ele não somos nada.287 

Também para Ana Luiza Braga, a vida “se compõe como um arquivo da vida 

passada, em que cada ser vivo é uma pluralidade de formas sucessivas que ‘não 

apenas está em continuidade com o não vivo, mas é seu prolongamento, sua 

metamorfose, sua expressão mais extrema’”288. Ora não há hierarquias, mas múltiplas 

teias de relações, a “vida que não se sujeita e ressurge, insistentemente, na tendência 

à irredutível multiplicidade das formas”289. “O foco, distintamente, são os acoplamentos 

interespécies ou, ainda, as intra-ações de muitos agentes florestais; outros nós 

possíveis na rede de existentes”290. 

De acordo com Rodriguez, um modelo de multinormatividade democrática 

necessita ter espaço para subjetividades e racionalidades insurgentes. Afinal, “a ideia 

de racionalidade do direito se confunde com a ideia de democracia constitucional: o 

direito será racional se for capaz de reconhecer e estabelecer arranjos institucionais 

e interpretações de leis capazes de incluir e conciliar”291 pautas e atores distintos.  

Nessa esteira vale conferir sobre as subjetividades que se forjam na resistência 

da diversidade: 

Mas para ser centro de responsabilização, a pessoa também precisa 
necessariamente ter garantida uma liberdade em relação ao Estado 
de Direito. Ao sujeito de direitos, por definição, deve ser viável a prática 

 
284 BRIDLE, op. cit., p. 72.  
285 Ibidem, p. 71. 
286 Ibid., p. 79. 
287 Ibid., p. 34. 
288 BRAGA, Ana Luiza. Um altar que se coma: ensaios da agrofloresta. São Paulo: n-1 edições, 2024. p. 23. 
289 Ibidem, p. 31. 
290 Ibid., p. 30. 
291 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Como viver junto? Escritos para uma filosofia do direito. Rio de Janeiro: 
Sankoré, 2024. p. 103. 



67 

de uma crítica à gramática em que opera. A possibilidade de resistir e 
questionar as normas assegura sua própria sobrevivência nessa 
gramática e, ao mesmo tempo, reconfigura o quadro de 
reconhecimento que ela dispõe aos sujeitos. O risco de não ser 
reconhecido pela gramática mobilizada é o risco de não ser 
reconhecido como sujeito, “ou pelo menos suscitar as perguntas sobre 
quem sou (ou posso ser) ou se sou ou não reconhecível” (BUTLER, 
2017b, p. 36).292 

A racionalidade técnico-instrumental que vem sustentando o sistema capitalista 

parece ser a lógica que permanece ainda majoritária na concepção de sujeitos de 

direitos. Acontece que, “nesta estreita concepção jurídica, não há lugar para a 

natureza como sujeito de direitos, nem lugar para povos, coletivos, serem titulares de 

direitos”293. Quer dizer, não reconhecer a Natureza significa não reconhecer os povos 

indígenas, como bem conclui Souza Filho.  

Ora, “Achille Mbembe lembra que, ‘em sua vertente noturna, a modernidade 

terá sido, do começo ao fim, uma guerra interminável travada contra o vivo’”294. 

Todavia, já deve ter ficado claro que são múltiplas as racionalidades existentes e que 

excluir tais subjetividades implica em atingir o próprio Estado Democrático de Direito.  

Rodriguez defende “que o pensamento deva migrar de uma visão 

principiológica com pretensões sistemáticas e, no limite, ainda lógico-dedutivas, para 

uma visão que aponte para a convivência de normas e suas interpretações, levadas 

adiante por múltiplos centros de produção normativa”295. Quer dizer, é preciso avançar 

para um paradigma que “se constitua como uma estrutura polifônica e 

multicentrada”296. 

De outro modo, trata-se de uma concepção de subjetividade que busque 

“desfazer toda e qualquer ilusão de totalidade com o objetivo de iluminar as zonas de 

sombra da sociedade civil e contribuir para que os agentes sociais que se encontram 

sem voz sejam capazes de participar”297. Uma subjetividade que encampe “um 

movimento de restituição do vivente, incluindo a biosfera, do espaço e da energia que 

necessita: o direito universal à respiração”298, como convoca Achille Mbembe. 

 
292 SILVA e RODRIGUEZ, op. cit., p. 2989. 
293 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Direitos da Natureza. In: CRUZ, Valter do Carmo (org.) et. al. 
Dicionário de ecologia política. Rio de Janeiro: Consequência Editora, 2024. p. 615. 
294 BRAGA, op. cit., p. 34. 
295 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Direito das Lutas: democracia, diversidade, multinormatividade. São Paulo: 
LiberArs, 2019. p. 94  
296 Ibidem, p. 94. 
297 Ibid., p. 54. 
298 BRAGA, op. cit., p. 34. 



68 

Assim, revela-se fundamental garantir o protagonismo dos povos originários em 

um constitucionalismo indígena com a sua gramática de regulação social, tendo em 

vista a proteção jurídica da dignidade da Natureza. A esse respeito assevera Souza 

Filho: 

Então há que se distinguir dois tipos de direitos ainda dentro do 
sistema jurídico moderno: os direitos que geram uma relação 
sujeito/objeto, por um lado, e, por outro, os direitos que integram a 
qualidade de ser do sujeito. No Direito Moderno, capitalista, um objeto 
é considerado riqueza, que pode ser consumida ou acumulada, sendo 
que o verdadeiro objeto regulamentado pelo Direito é a riqueza 
acumulada ou acumulável, já que aquela consumida se esvai no 
consumo. Não há nenhum sentido imaginar um direito não humano à 
acumulação de riqueza, mas faz sentido imaginar um direito não 
humano às necessidades de consumo, que correspondem às 
necessidades de manutenção da vida, como alimentação e espaço 
vital.299 

Ademais, “com a Constituição de 1988 ficou claro que o Brasil deve ser 

considerado uma nação multiétnica e tem o dever de respeitar e zelar pela cultura das 

diversas nações indígenas”300. O que quase sempre é visto como ameaça, desprezo 

ou desimportância, como as cosmologias indígenas, deve ter sua relevância 

assegurada na ordem político-jurídica estabelecida pelo atual Texto Constitucional. 

De outro modo, “o estado democrático de direito protege a formação de novos 

indivíduos e grupos sociais e legitima seus desejos e interesses na condição de 

demandas por novos direitos”301. Um Estado Constitucional que seja “marcado pela 

lógica da diferença e [...] pela aposta na normatividade social múltipla, contribui para 

manter a democracia vitalizada e em contato com a sociedade, impedindo que se 

aumente o hiato entre a vontade social e as instituições”302. Assim reforçam Silva e 

Rodriguez sobre o significado do reconhecimento da personalidade jurídica, como 

conquista social: 

Ser pessoa, sujeito de direitos ou ter uma personalidade jurídica 
fundamenta o reconhecimento da igualdade entre pessoas e grupos 
sociais. É a ideia de pessoa que provoca a construção de estruturas 
jurídicas cujo objetivo é possibilitar a manifestação das pessoas em 
igualdade de condições nas instituições formais. O status jurídico de 
pessoa parece ter sido fundamental para garantir a proteção das 
pessoas de violências sobre seus corpos. Ainda que nem sempre 

 
299 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Direitos da Natureza. In: CRUZ, Valter do Carmo (org.) et. al. 
Dicionário de ecologia política. Rio de Janeiro: Consequência Editora, 2024. p. 615. 
300 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Como viver junto? Escritos para uma filosofia do direito. Rio de Janeiro: 
Sankoré, 2024. p. 96. 
301 Ibidem, p. 161. 
302 Idem. Direito das Lutas: democracia, diversidade, multinormatividade. São Paulo: LiberArs, 2019. p. 
94. 



69 

tenha impedido violações, é a partir da personalidade jurídica que se 
torna possível acusar uma violência como injusta e então reivindicar 

sua responsabilização303. 

Portanto, mais do que um simples avanço, reconhecer a Natureza como sujeito 

de direitos consiste em uma mudança substancial e paradigmática, além de uma 

estratégia valiosa na salvaguarda da dignidade dos demais seres não humanos e de 

seus ecossistemas. No mais, implica ainda na ruptura com o “capitalismo 

compreendido como maneira de organizar a sociedade em que a racionalidade do 

mercado domina todas as relações sociais e se torna padrão para o convívio entre as 

pessoas nas diversas áreas de sua vida”304.  

E, assim, abrir espaço para acolher outras subjetividades e racionalidades 

diversas. Por muito tempo, pensou-se que a inteligência “era a qualidade que nos 

tornava singulares diante das outras formas de vida”305. Contudo, nos últimos anos, 

com o avanço “das ciências biológicas e comportamentais” somada a “valorização e 

integração dos sistemas de conhecimento indígenas e não ocidentais”, foi possível 

questionar “a noção de que a inteligência ‘humana’ é única ou mesmo especial em 

qualquer sentido”306. 

Nessa lógica, muitas culturas originárias reconhecem a singularidade e a 

agência desses seres não humanos. “Diferentemente do que a biologia entende por 

‘espécies’, para o povo Kaiowá o que as define e as diferencia é o seu ohekokuaa”, 

ou seja, a “própria sabedoria sobre seu modo de ser, de viver, de gerar conhecimento, 

de agir, de se comportar e se comunicar”307. A esse respeito testemunha Izaque João 

Guarani Kaiowá: 

O finado rezador Lício Toriba, com quem conversei bastante, me 
explicou o que é a raiz das plantas. A raiz se esparrama debaixo da 
terra, onde se encontra com outras raízes. As plantas não ficam 
isoladas nem sozinhas, porque senão elas ficam muito tristes. Quando 
as raízes se entrelaçam, elas se fortalecem umas às outras. [...] A raiz 
fica debaixo da terra para que as plantas possam se comunicar entre 
si – é dessa forma, omohekorã. É “assim que foram criadas”.308 

 
303 SILVA e RODRIGUEZ, op. cit., p. 3017. 
304 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Como viver junto? Escritos para uma filosofia do direito. Rio de Janeiro: 
Sankoré, 2024. p. 162. 
305 BRIDLE, op. cit., p. 24. 
306 Ibidem, p. 24. 
307 JOÃO, Izaque. Língua vegetal Guarani. In: CARNEVALLi, Felipe (org.). et al. Terra: antologia afro-
indígena. São Paulo: Ubu Editora, 2023. p. 107. 
308 Ibidem, p. 107. 



70 

Assim, “o ohekokuaa é um instrumento de ação que vincula a vida e os 

sabedores de cada um dos seres; ou melhor, define desde o modo de vida até os 

comportamentos, as relações com os outros seres, seu lugar de morada e 

pertencimento”309. Quer dizer, “no ohekokuaa se prescreveram, assim, as funções das 

plantas no espaço social, inclusive seu modo de interação com os humanos e outros 

seres não humanos”310.  

Quem sabe, como aponta Bridle, “ao fazer isso, talvez, possamos mudar nossa 

maneira de pensar sobre o mundo, mapeando o caminho em direção a um futuro 

menos extrativista, destrutivo e desigual, e mais justo, gentil e regenerativo”311. Uma 

racionalidade ecocêntrica em que haja possibilidade para todos os seres e biomas 

existirem, com equilíbrio e em harmonia.  

Ainda assim, alguns podem se perguntar: como conciliar as eventuais colisões 

de direitos em meio a um sistema econômico cada vez mais voraz? Dentro de um 

paradigma ecocêntrico, em que o ser humano não é mais o ápice, quais são os 

critérios para dirimir os conflitos concretos? Em uma perspectiva descolonial, devem 

prevalecer os Direitos Humanos ou os Direitos da Natureza? O filósofo da libertação 

Ignacio Ellacuría oferece conceitos que podem trazer mais clareza para tais 

questionamentos.  

3.2 Sujeitos oprimidos segundo Ignacio Ellacuría 

O filósofo jesuíta Ignacio Ellacuría (1930-1989), a partir de El Salvador e da 

América Central, pôde contemplar criticamente a situação de ampla injustiça social do 

continente. Assim, conforme Alejandro Martínez, juntou-se a “um conjunto extenso de 

filósofos na América Latina que têm pretendido gerar uma nova maneira de filosofar, 

desde a realidade latino-americana, e partindo da opção pela libertação dos pobres, 

as vítimas e os oprimidos”312. 

Como aponta Dussel, “uma filosofia da ‘libertação’ (genitivo objetivo: seu tema) 

parece que deveria antes de tudo partir de uma libertação da própria ‘filosofia’ (genitivo 

subjetivo: o sujeito que a exerce e o próprio discurso exercido)”313. Assim, “Bartolomeu 

 
309 JOÃO, op. cit., p. 107. 
310 Ibidem, p. 107. 
311 BRIDLE, op. cit., p. 23. 
312 MARTÍNEZ, Alejandro Rosillo. Fundamentação dos Direitos Humanos desde a Filosofia da 
Libertação. Ijuí: Ed. Unijuí, 2015. p. 15. 
313 DUSSEL, op. cit., p. 67. 



71 

de las Casas não poderia ter criticado a Espanha sem ter residido na periferia, sem 

ter escutado os gemidos e visto as torturas”314 infligidas aos povos indígenas. A esse 

respeito desenvolve o filósofo: 

A filosofia, e a ética em especial, portanto, precisa libertar-se do 
“eurocentrismo” para devir, empírica e faticamente, mundial a partir da 
afirmação de sua alteridade excluída, para analisar agora 
desconstrutivamente seu “ser-periférico”. A filosofia hegemônica foi 
fruto do pensamento do mundo como dominação. Não tentou ser a 
expressão de uma experiência mundial, e muito menos dos excluídos 
do “sistema-mundo”, mas exclusivamente regional, porém com 
pretensão de universalidade (quer dizer, negar a particularidade de 
outras culturas). Por isso, nas histórias da filosofia em uso, só se 
recorda [...], o mundo greco-romano; [...] muito pouco do mundo 
mulçumano (e nada da sabedoria do Oriente); e na Modernidade, só 
a Europa. Até o presente, a “comunidade hegemônica filosófica” 
(europeu-norte-americana) não outorgou nenhum reconhecimento 
aos discursos filosóficos dos mundos que hoje se situam na periferia 
do sistema-mundo. E esse reconhecimento da dignidade de outros 
discursos da Modernidade fora de Europa é um fato prático que a ética 
da libertação tenta tornar inevitável, visível, peremptório. Esse 
reconhecimento do discurso do outro, das vítimas oprimidas e 
excluídas, já é o primeiro momento do processo ético de libertação “da 
filosofia”.315 

A Filosofia da Libertação surgiu entre os anos 1960 e 1970, a partir da influência 

da Teologia da Libertação, com forte desenvolvimento no continente latino-americano, 

após o advento do Concílio Vaticano II. Trata-se de uma empreitada “que resgata 

justamente o contradiscurso não hegemônico, dominado, silenciado, esquecido e até 

excluído, o da alteridade da modernidade”316. 

Segundo Martínez, Ellacuría desenvolveu “a corrente da ‘realidade histórica’, 

que “busca colocar como objeto da Filosofia a realidade histórica e desse ponto 

fundamentar a práxis pela libertação”317. Seu referencial teórico é o realismo metafísico 

de seu professor Xavier Zubiri (1898-1983), filósofo espanhol que foi discípulo 

de Ortega y Gasset e Martin Heidegger. 

O processo de libertação deve revelar a perversidade da ideologia hegemônica 

que sustenta o status quo. Quer dizer, há um evidente “caráter ambíguo e ideologizado 

dos direitos humanos”318 (tradução nossa), que precisa ser superado. Isso porque ele 

 
314 DUSSEL, op. cit., p. 71. 
315 Ibidem, p. 77. 
316 Ibid., p. 72. 
317 MARTÍNEZ, op. cit., p. 19. 
318 ELLACURÍA, Ignacio. Escritos filosóficos III. São Salvador: UCA Editores, 2001. p. 437. 



72 

“cobre com o manto de universalidade ideal a particularidade real, favorável para uns 

poucos e desfavorável para as maiorias”319 (tradução nossa).  

Tal discurso que justifica as estruturas opressivas permeia inúmeros grupos e 

instituições, como destaca Ellacuría: 

Isto se dá no sistema social como um todo, por exemplo, nos marcos 
constitucionais que para nada refletem a realidade ou nas instituições 
sociais mais restringidas, como o exército ou a igreja, para não falar 
dos partidos políticos, cujo discurso conceitual em nada se adequa 
com a prática cotidiana, embora se supõe, quando não há patente 
hipocrisia, que aquele discurso se mantém honradamente.320 

Comumente essas instituições reproduzem e até justificam a ideologia 

dominante, em que uma pequena parcela da população concentra a maior parte da 

riqueza enquanto a grande maioria permanece empobrecida e explorada. Em relação 

a elas que desumanizam e reprimem, é preciso se libertar. Afinal, “mantêm os 

indivíduos e os povos movidos mais pelo temor do castigo ou o terror que por 

oferecimento de ideias e de convicções humanas”321. 

E nem se diga que a filosofia da Libertação apenas oferece um aspecto 

negativo, qual seja, a sua criticidade. “Não basta a crítica e a destruição, mas sim se 

precisa uma construção crítica que sirva de alternativa real”322, assevera Ellacuría. A 

esse respeito acrescenta o autor: 

Desde logo não há de ficar a crítica em um movimento puramente 
destrutivo e/ou endurecer da posição contrária. A negação da 
negação, quando não se reduz a uma pura função judicativa, onde ao 
ser se lhe antepõe um não ser, se vai abrindo paulatinamente a um 
processo afirmativo, só que condicionado e por sua vez possibilitado 
pelo ponto negativo do qual se parte.323 

Relativamente aos Direitos Humanos, o filósofo da Libertação, diz que se deve 

ter “em conta o ‘desde’ onde são considerados e o ‘para’ quem e ‘para’ que são 

proclamados”324 (tradução nossa). Caso contrário, corre-se o risco de manipulação por 

grupos restritos em desfavor da sociedade. Sua historicização serve para constatar o 

perigo de se tornar uma “normatividade absoluta e abstrata”, bem como “uma forma 

 
319 ELLACURÍA, Ignacio. Escritos filosóficos III. São Salvador: UCA Editores, 2001. p. 437. 
320 Idem. Función liberadora de la filosofia. ECA Estudios Centroamericanos, San Salvador, Vol. 40, No. 
435-436, 1985, p. 45-64. Disponível em: https://revistas.uca.edu.sv/index.php/eca/article/view/7194 
Acesso em: nov., 2025. p. 49. 
321 Idem. Escritos filosóficos III. São Salvador: UCA Editores, 2001. p. 88.  
322 Ibid., p. 40. 
323 Ibid., p. 40. 
324 Ibid., p. 433. 



73 

velada de defender o que foi conquistado pelo mais forte ou o que será conquistado 

no futuro pelos mais fortes”325 (tradução nossa). 

“Como afirmou Franz Neumann no seu ‘O conceito de liberdade política’ 

(NEUMANN, 2013; RODRIGUEZ, 2017), [...] a efetivação da liberdade depende da 

existência de um estado de direito, que garanta que os conflitos sociais se desenrolem 

sem violência aberta”326. Todavia, também não se pode negar que “muitas vezes, o 

direito representa a superação idealista dessa divisão e oposição dialética” – a 

realidade de opressor e oprimido – e “favorece a sua perpetuação, apresentando 

como direito de todos o que é privilégio de poucos”327. 

Assim, diante do cenário de profunda desigualdade e opressão das maiorias 

populares defendeu a historicização dos Direitos Humanos, para além de teorizações 

abstratas e segundo uma coletividade concreta. Entende que os Direitos Humanos, 

advindos da luta de determinados grupos, consistem na superação de toda 

vulnerabilidade, escravidão e opressão. Nesse sentido aponta Ellacuría:  

Em vez daquela concepção abstrata, ideologizada e a-histórica do 
direito, neste caso os direitos humanos, propõe-se enfocar o problema 
geral do direito e o problema particular dos direitos humanos, não 
apenas na perspectiva do triunfo da razão sobre a força, mas, mais 
especificamente, da defesa do fracos contra o forte. Embora a lei 
possa e deva levar em conta considerações universais de um tipo ou 
de outro, que encorajem e, ou controlem o discurso lógico, não se 
pode deixar de lado o que é o homem em suas relações sociais e 
históricas concretas (tradução nossa).328 

Ellacuría propõe que a violação dos Direitos Humanos se torne fundamento, 

princípio e estímulo para a luta por direitos. Fala ainda que deve haver conjuntamente 

denúncia e utopia como possibilidades de um horizonte de superação da injustiça. 

Este processo de historicização de direitos dos sujeitos oprimidos compreende a 

oposição da vida contra a morte.  

Citando a extrema pobreza, a violência e a repressão como modos de 

opressão, o autor se refere ao direito primário do “mínimo que quando falta se converte 

no máximo”329 (tradução nossa). Esse mínimo existencial se refere às condições 

materiais para garantir a vida biológica. Entretanto, mais do que isso, “no fundo, trata-

 
325 ELLACURÍA, Ignacio. Escritos filosóficos III. São Salvador: UCA Editores, 2001. p. 434. 
326 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Direito das Lutas: democracia, diversidade, multinormatividade. São Paulo: 
LiberArs, 2019. p. 363. 
327 ELLACURÍA, Ignacio. Escritos filosóficos III. São Salvador: UCA Editores, 2001. p. 435. 
328 Ibidem, p. 435. 
329 Ibid., p. 440. 



74 

se da plenitude da vida que, embora nunca deixe de ser biológica, transcende os 

limites do biológico”330 (tradução nossa). 

 O autor adverte que o processo de historicização deve acontecer a partir das 

maiorias populares oprimidas em detrimento das classes dominantes e dos países 

ricos. Martínez define tais maiorias como aquelas que “vivem estruturalmente em 

condições de opressão e mesmo de repressão, para a qual contribuem apresentações 

ou manifestações ideológicas de algumas filosofias e aquelas realidades 

socioeconômicas e políticas que nutrem ditas ideologias”331. 

Aqui, Ellacuría, rejeita uma filosofia-ideologia popularizada que as poderia 

manter na mesma alienação de sempre. Ele aposta em “um momento intelectivo do 

processo práxico de libertação”332, com sua “circularidade potenciadora”333 (tradução 

nossa). Nesse sentido assevera o autor: 

isto pode e deve dar-se de algum modo, mas para não ser mimética e 
dogmática, essa ideologia pressupõe uma estrita e exigente 
colaboração intelectual, da que em alguma forma são sujeito e objeto 
as maiores populares e sua práxis histórica, mas que não por eles 
participam no fazer técnico e específico que é o filosofar. Isto não 
implica deixar fora as maiorias populares, inclusive no que-fazer 
filosófico, embora se configura seu modelo de participação nele.334 

Para que o processo de libertação possa acontecer aponta dois critérios, o bem 

comum e a coletividade. Em outras palavras, “em um mundo dividido e conflituoso, 

não radicalmente por causa das guerras, mas devido à distribuição injusta de bens 

comuns, (...) deve se por em vigor o princípio da prioridade do comum e do humano 

sobre o particular”335 (tradução nossa).  

De acordo com Tonico Benites, “no decorrer das décadas de 1950, 1960 e 

1970, várias famílias extensas guarani e kaiowá foram expulsas dos seus territórios e 

dispersas”336. Marginalizados e tendo-lhes negadas as condições mínimas de 

dignidade, essas comunidades não se dobraram à aliança dos governos locais com o 

grande latifúndio. Já “na final da década de 1970, as lideranças das famílias extensas 

de seus territórios tradicionais (tekoha) articularam iniciativas de luta pela recuperação 

 
330 ELLACURÍA, Ignacio. Escritos filosóficos III. São Salvador: UCA Editores, 2001. p. 440. 
331 MARTÍNEZ, op. cit., p. 36.  
332 Ibidem, p. 37. 
333 ELLACURÍA, Ignacio. Escritos Teológicos II. São Salvador: UCA Editores, 2000. p. 448. 
334 MARTÍNEZ, op. cit., p. 37. 
335 ELLACURÍA, Ignacio. Escritos filosóficos III. São Salvador: UCA Editores, 2001., p. 445. 
336 BENITES, op. cit., p. 48. 



75 

de território que de fato passaram a ocorrer”337 até os presentes dias. Assim como os 

Guarani Kaiowá, outros povos indígenas assumiram seu processo de libertação e 

resistência com coragem e teimosia. 

Não é possível, então, que uma pequeníssima elite continue se locupletando 

nem de uma maioria marginalizada, nem da Natureza tão vilipendiada. Ellacuría 

reafirma a preponderância da vida da coletividade, nestes termos:  

Não poderiam os poucos (grupos humanos ou países) desfrutar o que 
consideram seus direitos, se não fosse pela violação ou omissão 
desses mesmos direitos no resto da humanidade. Somente quando 
isso for aceito, se compreenderá a obrigação dos poucos para 
ressarcir o mal feito a muitos e justiça fundamental ao exigir o que 
realmente lhes é devido. Não pode se dar a morte de muitos para que 
alguns poucos tenham mais vida; não pode se dar a opressão da 
maioria para que uma minoria goze de liberdade (tradução nossa).338 

O critério epistemológico apresentado pelo autor é chamado por lugar-que-dá-

verdade e esse possui um indissociável componente político. Quer dizer, “daí que o 

lugar epistemológico tenha relação com o lugar político, pois ‘enquanto hajam pobres, 

a libertação virá dos pobres’”339. Não é possível falar, portanto, de Direitos Humanos, 

historicizados e que libertam, sem considerar essa ótica. 

“O território xakriabá foi demarcado em 1987, com apenas um terço do tamanho 

do território tradicional, após uma chacina”, “na qual mataram inclusive o vice-

cacique”340, informa Nei Leite Xakriabá. “Temos registros de mais de trezentos anos 

de contato com os não indígenas, um tempo que resultou numa série de violências e 

proibições”. Foram “proibidos, inclusive, de falar a língua xakriabá”341. Longe de ser 

exceção, trata-se de um relato bastante comun das violações impostas contra as 

comunidades originárias.  

Como parte de uma maioria popular oprimida e silenciada, o povo Xakriabá se 

constitui como um lugar-que-dá-verdade. Nessa esteira preceitua Ellacuría: 

O momento opcional, que busca esse lugar-que-dá-verdade e que faz 
verdade, não deve ser cego, mas sim iluminado, em um primeiro 
passo, por uma valoração ética que faz da justiça e da liberdade, 
melhor dito da não-justiça e da não-liberdade que se dão em nossa 
situação como fatos primários, um ponto de referência essencial e 

 
337 BENITES, op. cit., p. 48. 
338 ELLACURÍA, Ignacio. Escritos filosóficos III. São Salvador: UCA Editores, 2001. p. 442. 
339 MARTÍNEZ, op. cit., p. 43. 
340 XAKRIABÁ, Nei Leite. Ensina sem ensinar. In: CARNEVALLi, Felipe (org.). et al. Terra: antologia afro-
indígena. São Paulo: Ubu Editora, 2023. p. 263.  
341 Ibidem, p. 263. 



76 

iluminado, em um segundo passo, pela valoração teórica que se vê na 
“injustiça que reprime a verdade” (tradução nossa).342 

De acordo com o filósofo, para que haja a práxis da libertação o logos filosófico 

deve ser sempre um logos político. Não há, pois, espaço para uma reflexão 

acomodada e alienada politicamente. Segundo Martínez, “uma compreensão integral 

do pensamento da libertação nos dá pautas para compreender o conceito de ‘pobres’ 

e ‘maiorias populares’ em um sentido inclusivo”343. Quer dizer, com o tempo houve 

uma ampliação das subjetividades que poderiam ser consideradas como pessoas 

empobrecidas, a partir das lutais sociais. Entre elas, vale citar as mulheres, os negros, 

os indígenas, os LGBTs. 

Dessa feita, o logos a-histórico não serve para a práxis da libertação. Ademais, 

“pode responder de maneira bastante adequada a uma precisa situação histórica, 

onde a história, que era a história de uns poucos, baseava-se na contemplação 

especulativa e de nenhuma maneira na transformação social, cujo sujeito fora o povo 

inteiro”344 (tradução nossa). 

Segundo o logos histórico, tal qual os povos indígenas, a Natureza também se 

enquadra como um lugar-que-dá-verdade, a exemplo dos empobrecidos e 

marginalizados. Em um planeta mergulhado numa intensa crise ecológica, não há 

como não reconhecer no meio ambiente um sujeito oprimido. Afinal, vale reiterar que 

para Ellacuría, “os pobres, sem identificar-se com o proletariado, não são só os pobres 

em sentido econômico, mas sim os que são os despossuídos que lutam por superar 

seu estado de injustiça”345. 

“Daí a necessidade de uma função crítica e de uma capacidade criativa da 

Filosofia, no uso de um logos histórico que vai além do logos contemplativo e não se 

reduz a um logos meramente práxico”346, observa Martínez. Ora, o exercício da crítica 

deve desarticular estruturalmente a injustiça e a falsidade da ideologia dominante da 

sociedade. Uma ideologia, conforme se viu no primeiro capítulo, que escraviza os 

corpos indígenas e seus territórios-Natureza. Nestes termos desenvolve o filósofo de 

El Salvador: 

 
342 ELLACURÍA, Ignacio. Función liberadora de la filosofia. ECA Estudios Centroamericanos, San 
Salvador, Vol. 40, No. 435-436, 1985, p. 45-64. Disponível em: 
https://revistas.uca.edu.sv/index.php/eca/article/view/7194 Acesso em: nov., 2025. p. 60. 
343 MARTÍNEZ, op. cit., p. 44. 
344 ELLACURÍA, Ignacio. Escritos Teológicos II. São Salvador: UCA Editores, 2000. p. 15-16. 
345 ELLACURÍA apud MARTÍNEZ, op. cit., p. 46. 
346 MARTÍNEZ, op. cit., p. 37. 



77 

A verdade da realidade não é o já feito, isso só é uma parte da 
realidade. Se não nos voltamos ao que está fazendo-se e ao que está 
por fazer, se nos escapa a verdade da realidade. Há que fazer a 
verdade, o que não supõe primariamente pôr em execução, realizar o 
que já se sabe, mas sim fazer aquela realidade que em jogo de práxis 
e teoria se mostra como verdadeira. Que a realidade e a verdade têm 
de fazer-se e descobrir-se, e que há de fazer se descobrir-se na 
complexidade coletiva e sucessiva da história, da humanidade, é 
indicar que a realidade histórica pode ser o objeto da filosofia (tradução 
nossa).347 

Assim, na historicização dialética dos Direitos Humanos, como já foi supra 

elencado, além das maiorias populares oprimidas, a busca do bem comum deve 

sempre orientar o processo. Nesse sentido, Ellacuría se soma a uma longa tradição 

filosófica, que vai de Aristóteles e Santo Tomás até Rousseau e Hegel, para defender 

a preponderância do todo sobre a parte. “A relação, então, entre o bem comum e o 

bem individual é a relação do todo com a parte, da qual conclui-se evidentemente que 

o bem comum está acima do bem individual”348 (tradução nossa). 

Quer dizer, trata-se de uma concepção que privilegia o coletivo em detrimento 

ao individualismo exacerbado e egoístico. Pode-se dizer ainda que relativamente a tal 

conceito está ínsita a ideia de solidariedade e partilha dos recursos materiais entre os 

membros que formam a sociedade. Ora, poder-se-ia acusar essa posição de 

totalitária? 

Definitivamente não, tendo em vista três pontos elencados pelo autor. O 

primeiro é que “não existe bem particular sem referência ao bem comum, e sem a 

existência real do bem comum não se pode falar de um bem particular, mas apenas 

de uma vantagem interesseira e injusta”349 (tradução nossa). Quantas vezes as 

riquezas concentradas nas mãos de poucos servem apenas a fins mesquinhos. 

Contudo, há "algo que o particular não produz para que possa chegar a ser o que 

precisa ser e possa fazer o que necessita fazer"350 (tradução nossa), algo que o autor 

chama de supra individual e está conectado à sociedade política, ao coletivo.  

O segundo ponto é que o “bem do todo é qualitativamente distinto do bem das 

partes”351 (tradução nossa). Ou seja, a busca do bem comum não consiste na 

 
347 ELLACURÍA, Ignacio. Filosofia de la Realidad Histórica. São Salvador: UCA Editores, 1990. p. 599. 
348 Idem. Escritos filosóficos III. São Salvador: UCA Editores, 2001. p. 209. 
349 Ibidem, p. 212. 
350 Ibid., p. 212. 
351 Ibid., p. 213. 



78 

acumulação de bens particulares, nem a procura do interesse individual352 (tradução 

nossa). A prioridade deve ser o bem comum, como já dito.  

Por fim, o terceiro aspecto é que “o bem comum é fundamentalmente um 

conjunto de condições estruturais e se expressa na justiça da sociedade”353 (tradução 

nossa). Logo, ninguém pode ser privado das condições básicas de vida, nem mesmo 

se aproveitar do bem comum em prejuízo dos demais – como uma espécie de 

perversão. 

Não se pode dizer que há uma negação dos direitos individuais ou até a 

diminuição da importância do âmbito pessoal. Mesmo porque “o bem comum implica 

a potencialização das pessoas e, por sua vez, pressupõe o seu pleno 

desenvolvimento”354 (tradução nossa). Existe assim uma valorização da dimensão 

comunitária e social, considerando que o bem de cada pessoa passa 

necessariamente pelo respeito ao bem comum.  

“A primazia do bem comum sobre o bem privado é, portanto, proposta como 

ponto de partida contra a privatização dos bens”355 (tradução nossa). E em tempos em 

que além da financeirização, há uma apropriação privatista da Natureza, a posição de 

Ellacuría faz ainda mais sentido. Ele a considera uma “injustiça fundamental”, diga-se 

de passagem.  

Assim, “a apropriação privada de algo que é, por natureza, social e, 

consequentemente, comum, é uma injustiça fundamental, que torna todos os seus 

efeitos injustos”356 (tradução nossa). Em outras palavras, está-se diante da negação 

do bem comum e da ruptura da ordem social justa. Nesse sentido escreve o filósofo: 

A ideia do bem comum baseia-se em duas afirmações fundamentais: 
a sociedade é uma realidade necessária para o indivíduo (sociedade, 
no sentido de pólis, civitas, isto é, sociedade política) e a sociedade 
não pode ser o que é, nem fazer o que deve fazer, se não tiver 
recursos materiais suficientes, que estejam disponíveis a todos os 
indivíduos (tradução nossa).357 

O autor recupera o valor da sociedade, articulando a unidade e a pluralidade 

da práxis. “As práxis são necessariamente diversas segundo as distintas 

circunstâncias históricas e consequentemente devem ser as formulações teóricas”, 

 
352 ELLACURÍA, Ignacio. Escritos filosóficos III. São Salvador: UCA Editores, 2001. p. 213. 
353 Ibidem, p. 213. 
354 Ibid., p. 214. 
355 Ibid., p. 211. 
356 Ibid., p. 213. 
357 Ibid., p. 208. 



79 

pontua o filósofo. “Isto motiva a necessidade de aceitar um pluralismo de práxis”358 

(tradução nossa).  

Por outro lado, conforme observa Martínez, “para Ellacuría cada práxis possui 

uma estrita unidade, sem que isto negue sua complexidade; ou seja, trata-se de uma 

unidade – dialética no caso de práxis contraditórias – que estrutura uma complexa 

pluralidade e não uniformiza”359. Uma unidade não uniformizadora, sendo “a totalidade 

do processo social enquanto transformador da realidade tanto natural como 

histórica”360 (tradução nossa). 

E dentre os riscos de distorções do princípio do bem comum, seja por meio de 

um formalismo vazio ou de uma abstração idealista, Ellacuría apresenta algumas 

consequências inerentes diante desse critério. A primeira é a inevitabilidade dos 

conflitos sociais, principalmente entre os poderosos e os oprimidos. Isso se 

intensificará quanto mais consciência adquirirem tais maiorias exploradas.   

Ao passo que a segunda se refere à necessidade permanente de 

questionamento da ação estatal e sua tendência de deixar-se cooptar pelas forças 

hegemônicas que exploram os sujeitos oprimidos. Assim discorre o teórico da 

Libertação: 

Em termos contemporâneos, uma doutrina do bem comum que não 
leve em conta a possibilidade real de uma sociedade internamente 
conflituosa, que não reconheça a existência de classes opostas com 
interesses contrários e conflitantes, não pode abordar ou resolver 
adequadamente o problema do bem comum. Uma doutrina do bem 
comum que não considere a possibilidade de que o Estado, em vez de 
ser o garante do bem comum, seja o executor de uma ordem que 
favorece uma minoria da sociedade, não pode oferecer nada além de 
soluções mistificadas para as reais demandas do bem comum 
(tradução nossa).361 

Ora, na mesma linha destaca Rodriguez, que “uma sociedade diversa e 

democrática submete as pessoas ao que chamamos de stress democrático, ou seja, 

submete as pessoas à condição de ver sua identidade desafiada, o tempo todo, pela 

diversidade de indivíduos e grupos que acreditam e praticam valores diferentes”362. 

Por isso, não se pode pretender ingenuamente que a real vivência dos Direitos 

 
358 ELLACURÍA, Ignacio. Escritos teológicos III. São Salvador: UCA Editores, 2001. p. 376. 
359 MARTÍNEZ, op. cit., p. 82. 
360 ELLACURÍA, Ignacio. Función liberadora de la filosofia. ECA Estudios Centroamericanos, San 
Salvador, Vol. 40, No. 435-436, 1985, p. 45-64. Disponível em: 
https://revistas.uca.edu.sv/index.php/eca/article/view/7194 Acesso em: nov., 2025. p. 57. 
361 Idem. Escritos filosóficos III. São Salvador: UCA Editores, 2001. p. 216. 
362 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Como viver junto? Escritos para uma Filosofia do Direito. Rio de Janeiro: 
Sankoré, 2024. p. 30. 



80 

Humanos, por meio do bem comum, possa manter uma falsa sensação de ausência 

de conflitos entre os interesses das maiorias populares e das classes dominantes. 

De outro lado, não se pode ignorar, que “o poder dos estados e dos cidadãos 

está perdendo força diante das finanças e das empresas transnacionais, engajados 

em processos e em ordens normativas que escapam do âmbito da política estatal”363. 

“No campo econômico, o resultado é que os Estados hoje têm pouco poder sobre os 

fluxos financeiros e sobre as transações econômicas ao redor do mundo, perdendo, 

inclusive, a capacidade de cobrar impostos, fato que diminui sua capacidade de criar 

e implementar políticas públicas (SASSEN, 2006, 222-271)”364. 

Mesmo feita a ressalva do enfraquecimento das ordens constitucionais e de 

suas instituições públicas, o alerta de Ellacuría permanece atual. O exercício lúcido 

da crítica aos poderes estabelecidos que, invariavelmente controlam o Estado – e 

outras esferas como as Big Techs, por exemplo –, revela-se imprescindível, para 

manter uma saudável tensão democrática em prol dos setores excluídos.  

A outra e já destacada ameaça, que contribui para a mistificação do bem 

comum, consiste na perversão dos Direitos Humanos, usada para justificar um cenário 

de flagrantes violações dos diretos fundamentais mais básicos. Geralmente fundada 

em uma concepção liberal, serve muitas vezes para proteger a ordem econômica e 

manter os poderes políticos.  

“Aqueles que violam permanentemente a Constituição são aqueles que 

defendem uma ordem econômica e social que torna impossível o cumprimento dos 

direitos considerados fundamentais pela própria Constituição”365 (tradução nossa). Ao 

revés, quando se trata de mudanças necessárias para a concreta implementação do 

Direitos Humanos, uma pequena elite político-econômica levanta objeções para que 

nada se altere, sob pena de “ataques às suas liberdades civis”. Assim, garantir 

efetivamente os Direitos Humanos implica em assegurar suas condições reais de 

possibilidade e exercício para todos.  

Portanto, para se ir além de uma formalidade abstrata e verificar a sua 

veracidade ou falsidade impõe-se a historicização dos Direitos Humanos, por meio do 

princípio do bem comum. Encontrar a verdade real significa ultrapassar as simples 

 
363 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Direito das Lutas: democracia, diversidade, multinormatividade. São Paulo: 
LiberArs, 2019. p. 93. 
364 Idem. Como viver junto? Escritos para uma Filosofia do Direito. Rio de Janeiro: Sankoré, 2024. p. 341. 
365 ELLACURÍA, Ignacio. Escritos filosóficos III. São Salvador: UCA Editores, 2001. p. 218. 



81 

intenções e promessas, para obter os resultados objetivos pretendidos, que se 

tornaram a obra histórica e concreta em determinada sociedade. E isso, em último 

caso, envolve a participação das maiorias populares no bem comum. Nesta esteira 

assevera Ellacuría: 

Partir do pressuposto de que existe um bem comum para todos os 
povos e épocas reduz a sua realidade a um conteúdo mínimo, que, 
além disso, ignora as condições para a sua realização. A 
historicização consiste em observar como, em uma dada 
circunstância, aquilo que é abstratamente definido como um “dever 
ser” do bem comum ou dos direitos humanos se realiza, e consiste, 
em segundo lugar, em identificar as condições reais sem as quais a 
efetiva realização do bem comum e dos direitos humanos não pode 
ocorrer (tradução nossa).366 

Tal historicização depende de um tipo de vida comum, partilhada e inter-

relacionada. E isso pressupõe uma comunidade real. Para Ellacuría, “a desunião e a 

negação do bem comum têm origem na existência real de classes opostas, existência 

essa que necessariamente decorre de uma determinação socioeconômica”367 

(tradução nossa). Logo, promover o bem comum requer superar essa divisão de 

classes e seus abismos sociais. 

Deve-se ainda destacar que o bem comum não é estático. “O importante no 

processo de historicização não é a conquista alcançada em um dado momento, mas 

a orientação do processo”368 (tradução nossa). Um processo, reitere-se, que não é 

teórico-abstrato, mas real. Um processo que deve romper com as formas de 

exploração de poucas individualidades sobre o todo ou sobre a grande maioria das 

parcialidades oprimidas. 

Apesar de apresentar uma visão ainda antropocêntrica, Ellacuría reconhece 

que “existe uma desproporção escandalosa e radical na propriedade e no uso dos 

bens da terra”369 (tradução nossa). E, como já foi supra destacado, rechaça a sua 

concentração nas mãos de um pequeno grupo privado. Ele entende que é um bem 

comum que pertence à humanidade inteira, como um todo.  

Ora, tal posição permite uma interpretação por analogia para considerar essa 

coletividade, ao invés de restrita aos humanos, alargada para toda a comunidade 

planetária de seres e seus ecossistemas. Isso porque a harmonia com a Natureza e 

todos seus integrantes talvez seja o principal modo de historicização dos Direitos 

 
366 ELLACURÍA, Ignacio. Escritos filosóficos III. São Salvador: UCA Editores, 2001. p. 217. 
367 Ibidem, p. 218. 
368 Ibid., p. 219. 
369 Ibid., p. 219. 



82 

Humanos e dos Direitos da Natureza, tendo como horizonte último o bem comum dos 

humanos e dos não humanos. 

Enquanto essa não se torna a concreta orientação do processo histórico, a 

verdade real compreende a destruição da Natureza, com o aprofundamento da crise 

ecológico-climática e a extinção em massa de inúmeras espécies. Também será 

consolidada verdade a perseguição e o massacre das comunidades originárias, com 

a perpetuação da espoliação de seus territórios-Natureza. No horizonte irá pairar a 

assustadora verdade de que a sociobiodiversidade das grandes maiorias oprimidas 

de seres humanos e não humanos permanecem cativas da exploração das classes 

minoritárias e privilegiadas. 

“Somente fazendo justiça aos povos e classes oprimidas é que se promoverá 

o verdadeiro bem comum e os direitos humanos verdadeiramente universais”370 

(tradução nossa). E essa justiça, que é busca do bem comum da coletividade, passa 

inerentemente pela ruptura com o paradigma antropocêntrico e o reconhecimento dos 

Direitos da Natureza. 

Desse modo entendem as comunidades originárias, como se depreende desse 

depoimento do Cacique Babau:  

O direito da terra é uma proposta tão linda, que sempre foi violada. O 
homem determinou-se como seu dono. Criou parlamentos e leis para 
mandar na terra, destruir, dividir, modificar e cavar a terra, como se ela 
não tivesse direitos. Somos muito ingratos. Pisamos a terra, a 
chutamos, cavamos a terra e, quando morremos, somos enterrados 
na terra. Tiramos dela nosso alimento a envenenamos.371  

Para essa liderança Tupinambá é evidente que a Natureza corre grave perigo, 

porque “queremos usá-la à exaustão, não importando o desejo dos outros, homens 

ou animais”372. Dessa forma os princípios da prioridade do bem comum e do coletivo 

sobre o particular, aventados por Ellacuría, são permanentemente violados. Ademais, 

destruir um ecossistema significa afetar gravemente a vida de seres humanos e não 

humanos. 

Ora, “se os direitos humanos derivam do bem comum, se apresentarão como 

obrigação para todos os integrantes da humanidade, pois todos teriam um direito 

fundamental de participar do bem comum assim como têm obrigação de contribuir 

 
370 ELLACURÍA, Ignacio. Escritos filosóficos III. São Salvador: UCA Editores, 2001. p. 223. 
371 BABAU, op. cit., p. 32. 
372 Ibidem, p. 32. 



83 

com a sua realização”373 (tradução nossa). O raciocínio deve ser o mesmo para os 

Direitos da Natureza.  

Conforme o teórico da Libertação, “a defesa dos direitos humanos pertence à 

totalidade concreta do bem comum”374 (tradução nossa). Ellacuría assevera que em 

cada processo de historicização deve-se constatar aquilo que é mais opressor. Assim, 

“em cada caso, será necessário analisar o histórico do que é mais negativo em uma 

determinada situação e qual o modo de luta mais apropriado”375 (tradução nossa). No 

mesmo sentido deve acontecer o processo de historicização dos Direitos da Natureza. 

Logo, se os Direitos Humanos se fundam no bem comum, também os Direitos 

da Natureza. Pode-se ainda afirmar que o bem comum depende, de modo concreto e 

indissociável, da observância dos Direitos Humanos e da Natureza. E, em nome da 

consecução desse bem comum da coletividade planetária, se constituem em uma 

obrigação de toda a humanidade. 

Ellacuría fala também que “os direitos humanos são uma necessidade para a 

convivência social e política; são uma necessidade sociobiológica e político-biológica, 

sem a qual a espécie e a ordem social e política se tornam inviáveis”376 (tradução 

nossa). Na mesma esteira, ela fala de uma “exigência, física antes que moral”377 

(tradução nossa). Quer dizer, aqui também se aplica por analogia aos Direitos da 

Natureza o direito primário ao mínimo, ou seja, ao equilíbrio da vida do mundo mais 

que humano. 

O autor alerta para o risco de uma “paulatina desumanização do gênero 

humano, tanto pela multiplicação do seu empobrecimento biológico como pela 

insolidaridade”378 (tradução nossa), caso as necessidades básicas não sejam 

satisfeitas. Dentro das perspectivas dos Direitos da Natureza e parafraseando o 

filósofo, se estaria diante de uma desnaturalização da Natureza com uma mortal perda 

biológica e uma flagrante insolidariedade assassina dos seus algozes.  

Um exemplo concreto de sujeito oprimido e ameaçado na sua existência é 

elencado por Braga. A estudiosa ressalta como o bioma da Mata Atlântica foi 

 
373 ELLACURÍA, Ignacio. Escritos filosóficos III. São Salvador: UCA Editores, 2001. p. 212. 
374 Ibidem, p. 221. 
375 Ibid., p. 438.  
376 Ibid., p. 431. 
377 Ibid., p. 431. 
378 Ibid., p. 441. 



84 

cruelmente impactado e segue fragilizado, sofrendo intensas pressões dos 

empreendimentos imobiliários: 

As florestas secundárias da atual Mata Atlântica viveram séculos de 
degradação colonial e em muito diferem de ka’á-eté, a floresta 
originária tupi: “são formações jovens com predomínio de árvores e 
arbustos abaixo do dossel, esvaziadas de sua fauna e já despidas dos 
grandes exemplares. Podem ser consideradas sombras da floresta 
original” (Ricardo Cardim, Remanescentes da mata atlântica: as 
grandes árvores da floresta original e seus vestígios. São Paulo: 
Olhares; Museu da Casa Brasileira, 2018, p. 15).379 

Dando continuidade à interpretação analógica, é possível afirmar que o Direitos 

da Natureza são uma necessidade e uma exigência sociobiológica e político-biológica 

para a viabilidade de uma vida ecologicamente equilibrada entre os seres humanos e 

não humanos. Afinal, conforme se procurou demonstrar no primeiro capítulo, os 

prognósticos e os dados científicos, atuais e futuros, são bastante alarmantes. 

Ellacuría insiste na hierarquização dos Direitos Humanos, garantindo-se as 

condições básicas de existência aos sujeitos oprimidos, que assumem a verdadeira 

centralidade de sua teoria. Por isso, “a libertação é o caminho da maioria, que só 

alcançará a verdadeira liberdade quando se libertar de um mundo de opressão e 

quando existirem as condições reais para que todos exerçam a sua liberdade”380 

(tradução nossa). 

No mais, além de ter presente uma práxis plural segundo Ellacuría, deve-se 

vencer toda sorte de etnocentrismo, como atesta Martínez, pois “a fundamentação dos 

direitos humanos deve possibilitar o diálogo intercultural para mostrar que a 

experiência de luta pela dignidade humana, e o emprego de instituições políticas e 

jurídicas para protegê-la, não são postulados exclusivos do Ocidente”381. Afinal, os 

sujeitos oprimidos são pluridiversos, como as comunidades originárias e os seres mais 

que humanos que formam a Natureza.  

Portanto, para assegurar que os povos indígenas sejam respeitados na sua 

dignidade pluriétnica impõe-se que à Natureza seja garantida a sua dignidade 

enquanto sujeito de direitos. Não faz, assim, sentido algum querer contrapor ou 

sobrepor os Direitos Humanos aos Direitos da Natureza, segundo esta lógica. Ambos 

se confirmam e se condicionam, porque não há garantia do direito primário ao mínimo 

 
379 BRAGA, op. cit., p. 37. 
380 ELLACURÍA, Ignacio. Escritos filosóficos III. São Salvador: UCA Editores, 2001. p. 443. 
381 MARTÍNEZ, op. cit., p. 32. 



85 

aos povos originários, se os Direitos da Natureza dos mais que humanos não 

estiverem assegurados em seus territórios.  

 

 

 



86 

4 A NATUREZA COMO TITULAR DE DIREITOS 

No primeiro capítulo se investigou sobre como a colonialidade do poder 

propulsiona a destruição da Natureza e a violação dos direitos básicos dos povos 

indígenas, propondo-se como perspectiva deste trabalho a indissociabilidade dos 

Direitos Humanos descoloniais e os Direitos da Natureza. Por sua vez, no segundo se 

debruçou sobre a evolução das subjetividades jurídicas e a consideração da Natureza 

como um sujeito oprimido, nos termos teorizados por Ignacio Ellacuría.  

Finalmente, neste terceiro e último capítulo, pretende-se enfrentar a questão 

propriamente dita do reconhecimento dos Direitos da Natureza. Com esse fim, se fará 

um breve panorama histórico da gênese de tais direitos, para trazer uma nascente 

Teoria Geral e concluir com uma análise constitucional sobre o tema. Mais uma vez, 

cabe frisar que se parte das cosmovisões originárias e de seus modos tradicionais de 

se relacionar com a Natureza – historicamente silenciados e objetos de apagamento 

cultural. 

“Portanto, urge superar o divórcio entre a Natureza e o ser humano”, repete 

Acosta. “Essa mudança histórica e civilizatória é o maior desafio da Humanidade, se 

é que não se deseja colocar em risco nossa própria existência”382. Tal perigo, como já 

se demonstrou, é concreto, atual e absolutamente real. O modelo da civilização do 

capital fracassou e outras relações, teorias e modos de vida precisam ser repensados 

com urgência. Isso já começou há tempos e o que era ignorado tem se tornado cada 

vez menos marginal, como aponta Souza Filho: 

A natureza, entendida tão somente como fornecedora de matéria-
prima para a produção de bens que são objeto do direito de 
propriedade nos sistemas legais humanos, passou a ser discutida em 
si e em suas relações não necessariamente humanas.383 

Proteger a Natureza “significa reconhecer algum direito” a ela, “especialmente 

o direito à existência”. Não qualquer tipo de existência, como por exemplo, uma que 

beire a mera sobrevivência. “Existir não é simplesmente viver, é ter qualidade de vida, 

alimentação, espaço e a possibilidade do exercício de seu modo de vida”384. Não se 

trata aqui de mais uma benevolente e paternalista concessão do gênero humano 

 
382 ACOSTA, op. cit., p. 28. 
383 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Direitos da Natureza. In: CRUZ, Valter do Carmo (org.) et. al. 
Dicionário de ecologia política. Rio de Janeiro: Consequência Editora, 2024. p. 614. 
384 Ibidem, p. 616.  



87 

simplesmente para garantir a si mais bem-estar, mas de uma transformação mais 

radical com uma ruptura paradigmática.  

De outro modo, “o direito da natureza deve ser conhecido com mais 

profundidade do que a simples proteção, e para isso é necessário uma intervenção 

maior sobre a propriedade privada e seu conceito”385. Como propugna Acosta e já 

deveria estar mais do que evidente, a Natureza deve ter preponderância sobre a 

economia: 

“A economia deve submeter-se à ecologia. Por uma razão muito 
simples: a Natureza estabelece os limites e alcances da 
sustentabilidade e a capacidade de renovação que possuem os 
sistemas para autorrenovar-se. Disso dependem as atividades 
produtivas. Ou seja: se se destrói a Natureza, destroem-se as bases 
da própria economia”.386 

“Como desativar um processo que tem em sua estrutura originária e em seu 

código genético um motor que o impulsiona a crescer ou morrer?”387, provoca Enrique 

Leff. De fato, “o desejo de dominar a Natureza para transformá-la em exportações 

esteve permanentemente presente na América Latina”388. Mesmo entre seus heróis da 

independência. Simón Bolívar teria dito: “se a Natureza se opõe, lutaremos contra ela 

e faremos com que nos obedeça”389. Ante de toda essa carga histórica, é preciso 

romper e avançar. 

Conforme Edwin Cruz Rodriguez, “os direitos da natureza se baseiam no 

reconhecimento da natureza como sujeito de direitos, o que implica conceber seu 

bem-estar como um fim em si mesmo, independente das valorações subjetivas, e se 

expressa em outra forma de fazer justiça”390 (tradução nossa). Ou seja, “a 

obrigatoriedade de restauração integral da natureza, [...] não se esgota em proteger o 

bem-estar dos seres humanos”391. 

Nessa busca e construção de possibilidades que considerem os seres mais que 

humanos e seus hábitats, os sinais já podem ser percebidos, como frisa Krenak: 

Em diferentes lugares, tem gente lutando para este planeta ter uma 
chance, por meio da agroecologia, da permacultura. Essa 

 
385 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Direitos da Natureza. In: CRUZ, Valter do Carmo (org.) et. al. 
Dicionário de ecologia política. Rio de Janeiro: Consequência Editora, 2024. p. 616. 
386 ACOSTA, op. cit., p. 121. 
387 LEFF apud ACOSTA, op. cit., p. 116. 
388 ACOSTA, op. cit., p. 109. 
389 Ibidem, p. 109.  
390 CRUZ RODRIGUEZ, Edwin. Del derecho ambiental a los derechos de la naturaleza: sobre la necesidad 
del diálogo intercultural. Jurídicas. Manizales, vol. 11, no. 1, p. 95-116, jan-jun 2014. Disponível em: 
https://revistasojs.ucaldas.edu.co/index. php/juridicas/article/view/4846 Acesso em: nov. 2025. p. 98. 
391 Ibidem, p. 102.  



88 

micropolítica está se disseminando e vai ocupar o lugar da desilusão 
com a macropolítica. Os agentes da micropolítica são pessoas 
plantando horta no quintal de casa, abrindo calçadas para deixar 
brotar seja lá o que for. Elas acreditam que é possível remover o 
túmulo de concreto das metrópoles.392  

E em tal caminho, cabe reiterar, os povos indígenas e suas práticas do Bem 

Viver são fundamentais. Para tanto, Cruz Rodriguez fala de uma “perspectiva 

intercultural que reconheça que as relações entre os seres humanos e a natureza 

estão mediadas culturalmente, o que coloca a necessidade de diálogo entre os 

horizontes de sentido das distintas culturas”393 (tradução nossa). 

Ainda segundo o autor, “em seu sentido normativo, este conceito designa uma 

situação de igualdade baseada no diálogo, no respeito, na aprendizagem mútua, na 

convivência e na justiça, entre os distintos grupos culturais que habitam o país (CRUZ, 

2013)”394 (tradução nossa). Um conhecimento que esteve silenciado por séculos, 

soterrado por camadas de etnocentrismo soberbo. Por isso, não se trata aqui de 

nenhuma concessão benevolente por parte dos não indígenas, mas apenas de iniciar 

uma imprescindível e por demais adiada reparação histórica. 

Isso “requer, em primeiro lugar, reconhecer que a natureza também é uma 

construção social: os materiais de que está feita possuem distintos significados e 

usos, são valorados de forma diversa por distintos grupos humanos”395 (tradução 

nossa). Certamente, tais cosmovisões originárias vão “questionar os limites entre a 

cultura e a natureza, e entre o terreno e o divino, estabelecidos na cultura moderna”396 

(tradução nossa). E essa tradução de concepções distintas só pode ser realizada por 

um intercâmbio intercultural calcado no diálogo franco e humilde. 

Para Francy Hipamaalhe, “é, portanto, fundamental manter-se vivo, preservar 

o conhecimento tradicional, as narrativas mitológicas, para continuarmos explicando 

o porquê da existência do mundo e de todas as coisas, como o conhecimento técnico 

e científico”397. Tradições que permanecem vivas e em transformação, é importante 

dizer. Assim pontua a pensadora Baniwa: 

Tudo isso significa que, para traduzir os conhecimentos indígenas, é 
necessário buscar outros termos, distanciando-se dos conceitos euro-

 
392 KRENAK, Ailton. A vida não é útil. São Paulo: Companhia das Letras, 2020. p. 21-22.  
393 CRUZ RODRIGUEZ, op. cit., p. 105. 
394 Ibidem, p. 109-110. 
395 Ibid., p. 110. 
396 Ibid., p. 110. 
397 HIPAMAALHE, Francy F. Baniwa; MATSAAPE, Francisco L. P. Baniwa (Orgs.). Umbigo do mundo: 
mitologia, ritual e memória. Rio de Janeiro: Dantes Ed., 2023. p. 29. 



89 

americanos ou ocidentais para refletir sobre o pensamento indígena e 
compreender as cosmologias e os conceitos propriamente “nativos”, 
em busca de um diálogo simétrico entre os modelos de conhecimento. 
Creio que traduzir as palavras seja diferente de traduzir o 
pensamento.398 

Se não for por convencimento, então que seja por instinto. “Talvez um dia o 

juruá perceba que é importante apoiar a questão indígena não porque somos 

bonitinhos, coloridinhos ou porque usamos peninhas e temos criancinhas pintadinhas, 

mas por uma questão de sobrevivência de todas e todos”399, profetiza Jerá Guarani. 

Mesmo porque, diz Francy Baniwa, “estamos sempre em busca do ‘bem viver e viver 

bem’ em nosso território, fundamentado na experiência de ‘poder-saber-fazer’”400. 

4.1 Breve panorama histórico 

Entre os precursores dos estudos sobre tal temática pode-se citar o filósofo 

francês Michel Serres e a sua obra “Contrato Natural” (1991), o líder equatoriano 

Alberto Acosta e o seu “Bitácora constituiente” (2008) e o pensador uruguaio Eduardo 

Gudynas (2010). No Brasil, o primeiro livro sobre o tema, “Direitos da Natureza”, foi 

publicado por Vanessa Hasson de Oliveira (2016), após a conclusão de seu doutorado 

dois anos antes. Não se pode ignorar também as enormes contribuições de Leonardo 

Boff e o seu “Ecologia: grito da Terra, grito dos pobres” (1994).  

De acordo com Oliveira, “a primeira legislação promulgada para o 

reconhecimento dos direitos da Natureza no mundo ocorreu em 2006, no Município 

de Tamaqua Borough, Schuylkill County, Estado da Pennsylvania (EUA)”401. Dois anos 

depois foi a vez de Halifax (Virgínia), de Mahanoy (Pensilvania) e de Notingham (New 

Hampshire), também nos Estados Unidos402. 

Já em novembro de 2007 foi instalada a Assembleia Constituinte do Equador, 

promulgando, no ano seguinte pela primeira vez, um comando que reconhece 

explicitamente os Direitos da Natureza. Vale notar que o processo constituinte 

boliviano começou em 2006 e se estendeu por três anos. Ainda dentros dos passos 

relevantes e iniciais cabe citar a aprovação, em 2009, nas Naçoes Unidas (ONU), do 

Dia Internacional da Terra e da criação do Programa Harmony with Nature – visando 

 
398 HIPAMAALHE e MATSAAPE, op. cit., p. 29. 
399 GUARANI, op. cit., p. 28. 
400 HIPAMAALHE e MATSAAPE, op. cit., p. 29. 
401 OLIVEIRA, op. cit., p. 199. 
402 Ibidem, p. 193. 



90 

a adoção de uma Declração Universal dos Direitos da Mãe Terra403. Por sua vez a 

Carta Constitucional equatoriana dispõe no seguinte sentido: 

A Constituição do Equador de 2008 estabeleceu no artigo 10 que “a 
natureza será sujeita de todos os direitos reconhecidos” no texto 
constitucional e definiu um capítulo dos direitos da natureza, com 
quatro artigos, nos quais estão estabelecidos direito à restauração, 
precaução e restrição a atividades nocivas.404 

Antes de caracterizar brevemente o novo constitucionalismo latino-americano, 

importante trazer uma rápida contextualização histórica. Raquel Fajardo discorre que 

o constitucionalismo pluralista “supõe rupturas paradigmáticas, tanto com o horizonte 

do constitucionalismo liberal monista do século XIX e quanto com o horizonte do 

constitucionalismo social integracionista do século XX”405 (tradução nossa).  

A primeira fase se refere a “um constitucionalismo importado pelas elites 

crioulas para configurar estados a sua imagem e semelhança, com exclusão dos 

povos originários, os afrodescendentes, as mulheres e as maiorias subordinadas” 406 

(tradução nossa). Tratava-se de um Estado Constitucional em que não havia qualquer 

espaço para os povos indígenas. Dentre os principais artifícios usados estavam a 

assimilação, a redução e cristianização e as guerras contras esses povos para tomada 

de seus territórios. 

Com a Constituição do México de 1917 deu-se início a segunda fase do 

constitucionalismo no continente, antes do constitucionalismo pluralista. “O objetivo 

do constitucionalismo social integracionista era integrar os indígenas ao Estado e ao 

mercado, mas sem romper a identidade Estado-nação nem o monismo jurídico”407 

(tradução nossa).  

Até que se dá início a um constitucionalismo mais plural e que rompe com uma 

visão tutelar das comunidades originárias. Segundo Fajardo, “a monoculturalidade, o 

monismo jurídico e o modelo tutelar indígena não foram postos em questão até os três 

ciclos do horizonte do constitucionalismo pluralista, que abarcam desde finais do 

século XX até esta data”408 (tradução nossa).  

 
403 OLIVEIRA, op. cit., p. 192. 
404 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Direitos da Natureza. In: CRUZ, Valter do Carmo (org.) et. al. 
Dicionário de ecologia política. Rio de Janeiro: Consequência Editora, 2024. p. 617-618. 
405 FAJARDO, Raquel Z. Yrigoyen. El horizonte del constitucionalismo pluralista: del multiculturalismo a la 
descolonización. In: GARAVITO, César Rodríguez (org.). El derecho en América Latina: un mapa para el 
pensamiento jurídico del siglo XXI. Buenos Aires: Siglo Veintiuno Editores, 2011. p. 139. 
406 Ibidem, p. 140. 
407 Ibid., p. 140. 
408 Ibid., p. 140. 



91 

A autora diz que esse novo capítulo pleiteia a implantação de um projeto 

descolonizador, isso sem deixar de reconhecer as velhas resistências colonialistas – 

o que exige, por sua vez, uma hermenêutica constitucional pluralista409. Pode-se dizer 

que foi um período fortemente marcado por quatro características: “a demanda 

indígena de reconhecimento do direito próprio, o desenvolvimento do direito 

internacional sobre os direitos indígenas, a expansão do discurso do multiculturalismo 

e as reformas estruturais do Estado e a justiça”410 (tradução nossa). 

Essa fase se subdivide em três ciclos, o do constitucionalismo multicultural 

(1982-1988) – Constituições do Canadá, Guatemala, Nicarágua e Brasil –, o do 

constitucionalismo pluricultural (1989-2005) – Constituições de Colômbia, México, 

Paraguai, Peru, Argentina e Venezuela – e o do constitucionalismo plurinacional 

(2006-2009) – Equador e Bolívia –, também conhecido como o novo 

constitucionalismo latino-americano. 

Relativamente à proteção dos Direitos da Natureza, Acosta possui uma posição 

mais crítica à Constituição boliviana. Assim afirma o economista equatoriano:   

No Equador, reconheceu-se a Natureza como sujeito de direitos. Esta 
é uma postura biocêntrica que se baseia em uma perspectiva ética 
alternativa, ao aceitar que o meio ambiente – todos os ecossistemas 
e seres vivos – possui um valor intrínseco, ontológico, inclusive 
quando não tem qualquer utilidade para os humanos. A Constituição 
boliviana, aprovada em 2009, não oferece o mesmo biocentrismo: 
outorgou um posto importante à Pacha Mama ou Mãe Terra, mas, ao 
defender a industrialização dos recursos naturais, ficou presa às ideias 
clássicas do progresso, baseadas na apropriação da Natureza.411 

Apesar das distinções realizadas e observações cabíveis, “a centralidade do 

Sumak Kawsay em diversas partes dessas Cartas demonstra o protagonismo 

indígena no processo constituinte”412. Quer dizer, “se a Carta Política da Bolívia foi 

bem mais tímida em relação aos direitos da natureza do que a Constituição do 

Equador, isso não significa que esta não tenha resguardado tais direitos”413.  

Para Brandão, ambas as ordens constitucionais “são as que parecem mais 

comprometidas com uma transformação radical da sociedade, inserindo no 

constitucionalismo elementos que antes eram estranhos à teoria tradicional da 

 
409 FAJARDO, op. cit., p. 141. 
410 Ibidem, p. 144. 
411 ACOSTA, op. cit., p. 28. 
412 BRANDÃO, op. cit., p. 143. 
413 Ibidem, p. 179. 



92 

Constituição”414. Oliveira também possui posicionamento semelhante415, assim como 

Souza Filho. Senão, vejamos: 

Na Bolívia, por sua vez, em 2010 foi promulgada a “Ley de Derechos 
de la Madre Tierra”, que reconhece os Direitos da Mãe Terra e as 
obrigações e os deveres do Estado e da sociedade para garanti-los, 
estabelecendo seis princípios: Harmonia; Bem Coletivo; Garantia de 
Recuperação; Respeito e Defesa; Não Comercialização; 
Interculturalidade.416 

Vale consignar que, apesar de se reconhecer a importância histórica do Novo 

Constitucionalismo Latino-Americano, não se pode ser acusado de se adotar posições 

ingênuas. Mesmo porque não se ignora os enormes desafios que esses países têm 

enfrentado. De acordo com a observação bastante pertinente de Brandão, ao analisar 

os desdobramentos das Cartas do Equador e da Bolívia, “não basta positivar o Sumak 

Kawsay nessas Constituições”417. 

Como pontua o estudioso, “a concretização dessas propostas constitucionais 

depende da constante mobilização dos setores que se organizaram e construíram 

algumas das Constituições mais avançadas em termos de direitos e arquitetura 

institucional”418 da história. Mas não só. Além do mais, isso está sujeito a inúmeros 

outros fatores políticos, econômicos e internacionais. 

Nestes termos se pronuncia Acosta que participou do processo constituinte 

equatoriano: 

A lista de incongruências nos governos “progressistas” andinos, tanto 
em nível nacional como nos territórios descentralizados, adverte 
intenções distintas entre os mandatos constitucionais e a realpolitik. 
Na prática, relevam-se formas continuístas de consumismo e 
produtivismo, refletindo também o uso propagandístico do termo Bem 
Viver. Basta ver a quantidade de documentos e programas oficiais que 
anunciam o Buen Vivir no Equador e o Vivir Bien na Bolívia.419 

Deve-se pontuar que “apesar de terem sido materializadas em duas 

constituições, sua aceitação e compreensão vêm sendo impossibilitadas pelo 

conservadorismo de constitucionalistas tradicionais, demasiadamente atentos às 

exigências do poder”420. Ou seja, “equatorianos e bolivianos continuam explorando 

 
414 BRANDÃO, op. cit., p. 140. 
415 OLIVEIRA, op. cit., p. 193. 
416 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Direitos da Natureza. In: CRUZ, Valter do Carmo (org.) et. al. 
Dicionário de ecologia política. Rio de Janeiro: Consequência Editora, 2024. p. 618. 
417 BRANDÃO, op. cit., p. 155. 
418 Ibidem, p. 207. 
419 ACOSTA, op. cit., p. 93. 
420 Ibidem, p. 28-29. 



93 

recursos florestais, consumindo combustíveis fósseis, exercendo a pecuária e 

utilizando os animais para alimentação, bem como instrumentalizando-os para as 

mais diversas finalidades”421. 

Não se pode esquecer que após esses primeiros anos de transformações 

constitucionais, houve um golpe e uma tentativa de golpe de Estado na Bolívia, e a 

ascensão da direita, com a morte de um candidato à presidência, no Equador. Além 

de outras múltiplas questões de instabilidade e interferências externas, implementar 

uma Constituição pode levar décadas e exige o mínimo empenho das forças políticas 

e econômicas de uma nação.  

Outra crítica, dirigida ao segundo ciclo do constitucionalismo pluralista, mas que 

cabe aos demais, refere-se à limitação do reconhecimento das ordens normativas e 

do exercício jurisdicional não-estatal. Assim aponta Fajardo: 

De fato, muitas das limitações acabam nivelando para um padrão de 
pluralismo jurídico subordinado colonial, sendo encobertas debaixo do 
discurso de que a jurisdição indígena apenas se explica pela 
diversidade cultural: uma justiça entre indígenas, circunscrita ao 
território coletivo, para casos menores, e sem tocar nos brancos, 
mesmo quando os brancos violarem os bens jurídicos indígenas. Este 
terreno segue sendo uma disputa de poder aberta (tradução nossa).422 

Apesar de todos esses entraves jurídico-políticos e se, infelizmente, tantas 

vezes seus corpos-territórios tombam inertes diante da fúria do capital, os povos 

indígenas vêm resistindo e fazendo avançar o reconhecimento dos Direitos da 

Natureza. Frequentemente isso acontece no nível local, com a positivação de 

legislações municipais ou regionais, bem como com a vagarosa evolução da 

jurisprudência nessa direção. 

Um dos casos vitoriosos contra a colonialidade do poder foi o reconhecimento 

do Rio Whanganui como sujeito de direitos, em 2014, na Nova Zelândia. O povo 

Maori sempre concebeu o rio como um ser transcendental e pleiteou a sua proteção 

por mais de 140 anos, o que foi finalmente reconhecido criando-se um organismo 

autônomo e um fundo próprio, com a participação das comunidades originárias: 

A lei acolhe os Direitos da Natureza ao garantir ao rio a sua 
personalidade jurídica, incluídos os lagos, tributários, riachos e demais 
ecossistemas aquáticos naturais associados ao rio. Portanto, o rio 
passou a ser sujeito de direitos e deveres, podendo ser representado 
frente ao judiciário. Ademais, a lei compreende a sua indivisibilidade, 
incluindo a sua “dimensão física e metafísica”, de forma mais holística. 

 
421 LOURENÇO, op. cit., p. 402. 
422 FAJARDO, op. cit., p. 148. 



94 

Reconhece, ainda, o Rio Whanganui como casa, fonte de alimentos e 
transporte, bem como sua importância social e cultural (...).423 

No Brasil dos últimos anos, em meio aos retrocessos – com o fortalecimento 

da extrema-direita e das bancadas da segurança pública, ruralista e do 

fundamentalismo religioso – pode-se contar algumas vitórias na positivação dos 

Direitos da Natureza. Dentre os municípios que reconheceram a Natureza como 

sujeito de direitos, estão Bonito, em Pernambuco (2017) e Florianópolis (2019), a 

primeira capital. 

Já na jurisprudência nacional, em 2019, o Superior Tribunal de Justiça adotou 

uma posição inovadora, ampliando o conceito de dignidade aos não humanos, no 

caso a um papagaio. O tribunal considerou os dispositivos constitucionais 

equatorianos e bolivianos e acolheu uma perspectiva pelo menos biocêntrica, como 

explica Cárcamo: 

Destaca-se a fundamentação em voto elaborado pelo Relator, Ministro 
Og Fernandes, que, amparado no direito comparado e na relação de 
afeto entre humanos e não humanos, trouxe essa interpretação 
estendida da Constituição. Com base no seu voto, a corte rejeitou a 
interpretação meramente antropocêntrica da Constituição em favor de 
um paradigma biocêntrico ou até mesmo ecocêntrico. Além disso, o 
voto do Ministro relator Og Fernandes (...) citou como referência as 
Constituições do Equador (2008) e da Bolívia (2009), que tratam dos 

direitos da natureza e o conceito de Pachamama, ou Mãe Terra.424 

No mais, existem já oito municípios que inseriram os princípios do Direito da 

Natureza em suas Leis Orgânicas, enquanto muitas outras propostas tramitam nos 

legislativos municipais. Em nível estadual também existem iniciativas semelhantes 

aguardando a aprovação. 

Vale acrescentar que dois rios brasileiros tiveram seus direitos reconhecidos, o 

Rio Laje ou Komin Memem (2023), em Rondônia e o Rio Mosquito (2024), em Minas 

Gerais425. Também em Paudalho, Pernambuco foi reconhecida a Fonte de Água 

 
423 AGUIRRE, Monti e CÁRCAMO, Anna M. O Rio Whanganui e o povo Maori: reconhecimento e garantia dos 
Direitos da natureza. p. 51. In: LACERDA, Luiz Felipe (Org.). Direitos da Natureza: marcos para a 
construção de uma teoria geral. São Leopoldo: Casa Leiria, 2020. 
424 CÁRCAMO, op. cit., p. 83.  
425 AUDIÊNCIA Pública debate PEC sobre os Direitos da Natureza na próxima terça-feira (4), na Câmara 
Federal. Cimi, Brasília, 31 mai. 2024. Disponível em: https://cimi.org.br/2024/05/audiencia-publica-
sobre-os-direitosnatureza/. Acesso em: fev. 2025. 



95 

Natural de São Severino do Ramos (2018), “considerada um Sítio Natural Sagrado, 

como patrimônio natural, ambiental e cultural, por seu valor intrínseco”426.   

Desde meados de 2024, a deputada federal indígena Célia Xakriabá (PSOL-

MG) recolhe as assinaturas necessárias para apresentar uma Proposta de Emenda 

Constitucional (PEC), para reconhecer a Natureza como sujeito de direitos. Assim, 

mesmo que pequenos e lentos, há avanços. Por isso, é preciso seguir se 

aprofundando sobre tais direitos em si.  

4.2 Teoria Geral dos Direitos da Natureza: conceito, paradigmas e princípios 

Diante do avanço das últimas décadas no que se refere ao reconhecimento dos 

Direitos da Natureza, os estudiosos – que crescem em número a cada ano –, vem 

desenvolvendo uma embrionária Teoria Geral. “O centro está na Natureza, que, 

certamente, inclui o ser humano”. Para Acosta, “os Direitos da Natureza são 

representados por pessoas, comunidades, povos ou nacionalidades”427. 

Gudynas pondera que quando se fala sobre “um ‘direito’, fica implícito o 

reconhecimento de um conjunto de valores básicos, compartilhados (ou aceitos) pela 

maioria, não negociáveis, e que devem ser a base de uma legislação específica que 

permita sua aplicação”428. Nessa esteira assevera o autor: 

A Natureza deixa de ser objeto de direitos atribuídos pelos humanos 
para ser ela mesma sujeito de direitos, e, portanto, admite-se que 
possui valores intrínsecos. Rompe-se, dessa maneira, com o 
antropocentrismo convencional, e a Natureza ou Pacha Mama não 
pode mais ser concebida unicamente em função de sua utilidade para 
o ser humano, como conjunto de bens e serviços como provável valor 
de uso ou de troca, tratados como uma extensão dos direitos de 
propriedade ou como posses humanas – individuais ou coletivas.429 

Como assevera Cruz Rodriguez, “para Stutzin (1985: 113), isso significa a 

presunção ‘de que tudo o que existe na natureza ‘serve para algo’ no contexto da 

‘empresa da vida’ e deve, por conseguinte, ser conservado tal como é’”430 (tradução 

nossa). Entretanto, não se defende uma visão conservacionista radical, que 

geralmente desconsidera os seres humanos como parte da Natureza.  

 
426 CARVALHO, Flávia Alvim; OLIVEIRA, Vanessa Hasson de. Descolonização das águas: uma contribuição 
do novo constitucionalismo latino-americano. In: CARVALHO, Flávia Alvim de et al. Direitos da Natureza, 
Ecologia Jurídica Integral e Pensamento Decolonial. São Paulo: Editora Dialética, 2025. p. 113. 
427 ACOSTA, op. cit., p. 131. 
428 GUDYNAS, op. cit., p. 96. 
429 Ibidem, p. 101. 
430 CRUZ RODRIGUEZ, op. cit., p. 103. 



96 

Assim como os seres não humanos, a humanidade seguirá interagindo com os 

demais seres e ecossistemas, “respeitando seus ciclos vitais e sua capacidade de 

resiliência”431 (tradução nossa). Quer diz, “estes direitos não defendem uma Natureza 

intocada, que nos leve, por exemplo, a deixar de cultivar a terra, de pescar ou de criar 

animais”432.  

De bem jurídico a sujeito de direitos. “Seguindo a Stutzin (1985: 104), a 

natureza é concebida como uma pessoa jurídica especial, posto que não se trata de 

uma ficção criada pelo sistema jurídico, mas que tem uma existência concreta e dela 

depende a vida no planeta”433 (tradução nossa). Nesse sentido desenvolve o autor: 

Portanto: […] se trata de uma pessoa jurídica de Direito Público que 
pode assemelhar-se a uma “Fundação para a Vida”, tendo sido criada 
por si mesma (ou foi criada, se se quer, por um Criador) para fazer do 
planeta terra a morada de um universo de seres viventes. (tradução 
nossa).434  

Outra discussão bastante comum quando se trata sobre a possibilidade de 

reconhecimento dos Direitos da Natureza, refere-se ao exercício de sua capacidade 

jurídica. Lourenço, ao citar Christopher Stone, destaca “o fato de o sistema jurídico já 

reconhecer direitos a entidades não humanas de forma bastante tranquila, tal como 

ocorre no caso das pessoas jurídicas, trusts, joint ventures, estados e até, na Common 

Law, embarcações”435. 

Como já acontece em outras ocasiões no Direito, “a ideia é estabelecer a 

possibilidade de tutores ou representantes legais suprirem essa deficiência no âmbito 

de uma legitimação ordinária para a própria natureza”436. Quer dizer, os próprios povos 

indígenas e as comunidades tradicionais poderiam postular em juízo a defesa dos 

Direitos da Natureza, além obviamente do Ministério Público e outras entidades. 

Assim observa Stone: 

Não é uma resposta razoável dizer simplesmente que rios e florestas 
não podem litigar em nome próprio pelo mero fato de não poderem 
expressar sua vontade de uma maneira inteligível para nós. Pessoas 
jurídicas também não podem falar, nem mesmo estados, crianças, 
enfermos e incapazes. Representantes legais, advogados legalmente 

 
431 CRUZ RODRIGUEZ, op. cit., p. 103. 
432 ACOSTA, op. cit., p. 131. 
433 CRUZ RODRIGUEZ, op. cit., p. 102. 
434 STUTZIN, Godofredo. Un imperativo ecológico: reconocer los derechos de la naturaleza. Ambiente y 
Desarrollo, Santiago, Vol. 1, No. 1, 1984, pp. 97-114. Disponível em: https://opsur.wordpress.com/wp-
content/uploads/2010/10/imperativo-ecologico.pdf Acesso em: nov. 2025. p. 105. 
435 LOURENÇO, op. cit., p. 393. 
436 Ibidem, p. 393. 



97 

constituídos, podem falar por eles tal como ocorre usualmente com 
demandas provenientes de cidadãos comuns.437 

Gudynas, dando seguimento a uma discussão com vários aportes – entre eles, 

“Low e Gleeson (1998), Baxter (2005) e Schlosberg (2009)”438 – distingue a justiça 

ambiental da ecológica, essa a última a partir dos Direitos da Natureza. Deve-se frisar 

que aqui não se pode ficar na mera mudança de nome, mas deve vir atrelada a uma 

profunda transformação de sua lógica filosófico-jurídica.  

Na mesma esteira, para Cruz Rodriguez, “enquanto a justiça ambiental trata de 

proteger os direitos humanos frente aos danos ambientais que os afetem, a justiça 

ecológica fundada nos direitos da natureza visa assegurar a sobrevivência das 

espécies e seus ecossistemas”439. A indenização pecuniária, por mais substancial que 

seja, nunca será suficiente para reparar os impactos ecossistêmicos. Por isso, mudar 

essa mentalidade é fundamental. Do contrário, permanecerá subjacente a ideia de 

que a Natureza possui um preço e estará sempre à disposição do capitalismo.  

Segundo Gudynas, “a ideia de justiça ecológica não se opõe à de justiça 

ambiental, mas se complementa, incluindo-a para ir além dela”440. A primeira deve se 

preocupar em restaurar a Natureza, ao passo que a segunda busca as compensações 

econômicas. Vale acrescentar que “a justiça plena é possível caso seja alcançada nos 

campos social e ambiental”. De outra feita, “a justiça ecológica não é contrária a uma 

justiça entre os humanos; é na verdade, um ingrediente necessário para ela”441. 

Não se desconhece ainda que alguns autores entendem que “os direitos da 

natureza supõem um pacto de convivência que não apenas compreende os membros 

humanos dessa comunidade, como também um contrato entre estes e o meio 

ambiente (RAMÍREZ, 2010: 62)”442 (tradução nossa). Apesar disso, não se adota tal 

posição neste trabalho – qual seja, de um novo contrato social ou de um contrato 

natural –, uma vez que parece ainda por demais antropocentrada.  

Quer dizer, mais do que uma relação contratual, há uma relação existencial 

entre os seres e os ecossistemas que integram a comunidade planetária. Há inclusive 

uma relação espiritual para os povos indígenas. “O que para os brancos é praga, para 

nós é o espírito dono” e “toda vida é vida, e tudo tem seu dono”, ensina Oreme Ikpeng. 

 
437 LOURENÇO, op. cit., p. 393. 
438 GUDYNAS, op. cit., p. 194. 
439 CRUZ RODRIGUEZ, op. cit., p. 104. 
440 GUDYNAS, op. cit., p. 195. 
441 Ibidem, p. 204. 
442 CRUZ RODRIGUEZ, op. cit., p. 104. 



98 

“A gente nasce, vive, envelhece e morre”, assim como “a árvore também nasce, dá 

fruta, envelhece e morre”443. Nesse sentido compreendem os Ikpeng: 

Enquanto os não indígenas precisam de calendário para marcar a 
colheita, a natureza fala conosco, ela dá sinais. Ela está falando a todo 
momento, mas só quem está preparado consegue ouvir. Quando me 
perguntam “Como é estar preparado para ouvir a voz da natureza?”, 
respondo que, “se esperar que a natureza fale bom-dia ou boa-noite, 
não vai ouvir nunca”, mas a floração de ipê indica a chegada de chuva, 
que para nós é época de queimar roça, e as borboletas amarelas 
voando são sinal de que chegou o fim da chuva e de que vai secar.444 

Tais elaborações teóricas rompem, como já foi reiterado neste trabalho, com o 

paradigma antropocêntrico. Antes de se aprofundar sobre os novos paradigmas em 

disputa, cabe fazer um rápido esclarecimento sobre a própria noção de paradigma 

científico. Isso com a ressalva de que para alguns juristas, no Direito, diferentemente 

das ciências naturais e matemáticas, poderia acontecer a convivência entre 

paradigmas distintos445. 

De acordo com Giovani Orso Borile, “paradigmas consistem em parâmetros e 

representações universalmente reconhecidas que permitem interpretações de mundo, 

modelos que fornecem problemas e soluções modelares para uma comunidade 

científica”446. Borile se baseia na proposta de Thomas S. Kuhn para estabelecer as 

fases do processo científico, suas anomalias, crises e revoluções. Nesse sentido, vale 

conferir: 

Podemos ressaltar que ele orienta o encaminhamento da ciência 
normal, isto é, tendo sido estabelecido, passa a ser a norma para o 
trabalho naquela ciência; seus praticantes tomam-na como verdadeira 
e procuram embasar seus trabalhos no paradigma. Substitui os 
paradigmas anteriores, pois, sendo um conjunto de conceitos 
fundamentais, não sobrevive ao lado de outro conjunto de conceitos 
fundamentais da mesma ciência; o paradigma anterior é 
necessariamente substituído no surgimento de outro. Além disso, 
resolve, ao substituir um paradigma anterior, grande parte das 
anomalias então existentes: um paradigma começa a morrer à medida 
que vão surgindo anomalias ou situações em que ele não consegue 
explicar um fato ou um comportamento; o novo paradigma vem para 
substituir o anterior e resolver uma grande parte das anomalias 
existentes. Elimina, ainda, entre os praticantes da ciência, as crises 
decorrentes do surgimento de anomalias, pois o surgimento delas vem 
acompanhado de um período de crises na qual formam-se grupos que 
disputam entre si a prevalência de ideias novas ou revolucionárias; 

 
443 IKPENG, Oreme. Aqueles que andam juntos. In: CARNEVALLi, Felipe (org.). et al. Terra: antologia afro-
indígena. São Paulo: Ubu Editora, 2023. p. 280. 
444 Ibidem, p. 281. 
445 Cf. BORILE, Giovani Orso. Introdução à Justiça Ecológica. São Paulo: Editora Max Limonad, 2022. p. 
61-62.  
446 Ibidem, p. 61-62. 



99 

quando uma destas ideias se torna um paradigma há um retorno à 
situação normal. Também apresenta-se hegemônico: a característica 
fundamental do paradigma é que ele se impõe e domina todo o grupo 
de praticantes daquela ciência [...].447 

Alguns defendem um biocentrismo que tenha como enfoque toda forma de vida. 

Trata-se de “um movimento de expansão da comunidade moral para além da 

humanidade”. De acordo com Lourenço, “Albert Schweitzer (1875-1965), ganhador do 

Prêmio Nobel da Paz, foi um dos precursores dessa ampliação biocêntrica dos 

horizontes morais”448. Schweitzer buscou reaproximar Natureza e Ética com sua teoria 

da “reverência pela vida”: “‘sou vida que quer viver, no meio da vida que quer viver’ 

(Schweitzer, 1990, p. 130)”449. 

As três principais correntes são a igualitária, a não igualitária e a animalista ou 

mitigada. Um dos principais expoentes da primeira posição foi Paul Taylor, que 

defendia uma atitude de respeito pela natureza450. Na segunda corrente, há teóricos – 

entre eles, Gary Varner, James Rachels, Robin Attfield, David Schmidtz, Peter French 

– “que projetam valores próprios com graus distintos a depender da riqueza e 

complexidade de cada organismo vivo (quanto maior a complexidade, maior o valor 

atribuído)”451.  

E, por fim, a terceira corrente reconhece que “também os animais, ou ao menos 

algumas espécies de animais, seriam sujeitos morais”452 – dentre os autores pode-se 

citar Mary Midgley, Tom Regan, Tim Ingold, Peter Singer e Martha Nussbaum, apenas 

para ficar em alguns. Essa perspectiva permitiu concluir, como já foi tratado no 

capítulo anterior, que existem distintos tipos de inteligência.  

Para reiterar e aprofundar essa concepção animalista, vale trazer a “Declaração 

de Cambridge sobre Consciência Animal, coordenada por Philip Low, publicada em 7 

de julho de 2012”453: 

A ausência de um neocórtex não parece impedir que um organismo 
experimente estados afetivos. Evidências convergentes indicam que 
animais não humanos têm os substratos neuroanatômicos, 
neuroquímicos e neurofisiológicos de estados de consciência 

 
447 EUGÊNIO, Marconi; FRANÇA, Ricardo Orlandi; PEREZ, Rui Campos. Ciência da Informação sob a ótica 
paradigmática de Thomas Kuhn: elementos de reflexão. Perspectivas em Ciência da Informação, Belo 
Horizonte, jan.-jun. 1996, v. 1, n. 1, p. 27-39. Disponível em: https://periodicos.ufmg.br/index.php/pci/ 
article/view/22307 Acesso em: nov. 2025. p. 31. 
448 LOURENÇO, op. cit., p. 76. 
449 Ibidem, p. 77. 
450 Cf. Ibid., p. 81. 
451 Ibid., p. 104. 
452 Ibid., p. 111. 
453 Ibid., p. 119. 



100 

juntamente com a capacidade de exibir comportamentos intencionais. 
Consequentemente, o peso das evidências indica que os humanos 
não são os únicos a possuir os substratos neurológicos que geram a 
consciência. Animais não humanos, incluindo todos os mamíferos e 
as aves, e muitas outras criaturas, incluindo polvos, também possuem 
esses substratos neurológicos.454 

De outro modo, para Cruz Rodriguez ao “abraçar uma perspectiva biocêntrica”, 

“o objetivo é proteger a vida mesma mais que uma espécie em particular”455. Diferente, 

pois, do Direito Ambiental, centrado no ser humano. Entre os expoentes do paradigma 

biocêntrico está o biólogo e antropólogo uruguaio Gudynas, que pontua que “quando 

se afirma que a Natureza tem direitos que lhes são próprios e independentes das 

valorações humanas, expressa-se uma postura biocêntrica”456.  

Paul Taylor indica quatros pontos em sua visão biocentrista: primeiro, a 

existência de uma Comunidade de Vida da Terra formada por humanos e não 

humanos; segundo, referida comunidade integra um sistema interdependente; 

terceiro, todos os seres vivos são centros teleológicos de vida; e, por último, os seres 

humanos não são superiores aos demais seres457. Por sua vez ensina Lourenço sobre 

o referido paradigma: 

Tal como o próprio nome indica, a principal postulação proveniente do 
biocentrismo é a de que todos os organismos vivos possuem valor 
intrínseco, são fins em si mesmos. Não somente seres humanos, mas 
todos os seres vivos, animais, vegetais e até mesmo micro-
organismos, pelo mero fato de serem vivos (o critério fundamental é a 
essência biológica), possuiriam um interesse fundamental em realizar 
suas potencialidades biológicas. Seriam centros teleológicos de vida: 
“por exemplo, danificar uma planta, ou agir contra seus interesses, é 
agir no sentido de impedir seu florescimento ou frustrar suas 
finalidades biológicas próprias (Elliot, 1995, p. 10)”.458  

Evidentemente existem uma gama de teóricos que apresentam posições com 

matizes variadas, diante de questões complexas e fascinantes459 que, contudo, não 

poderão ser abordadas aqui. Em resumo, “a dificuldade primeira do biocentrismo 

consiste em justificar a escolha pela vida, em sentido meramente biológico, como um 

critério válido e legítimo para a considerabilidade moral”460. 

 
454 LOURENÇO, op. cit., p. 119. 
455 CRUZ RODRIGUEZ, op. cit., p. 102. 
456 GUDYNAS, op. cit., p. 101.  
457 Cf. LOURENÇO, op. cit., p. 89-90. 
458 Ibidem, p. 75. 
459 Cf. Ibid., p. 75 ss. 
460 Ibid., p. 109. 



101 

No mais, segundo Birnbacher citado por Lourenço, “‘por que a beleza, ou a 

totalidade, a simetria, ou a complexidade organizacional seria relevante para seres 

vivos e não para entes inanimados?’ (Birnbacher, 1987, p. 65, citado por Naconecy, 

2003, p. 104)”461. Por isso, existem alguns que adotam uma posição ecocêntrica, para 

tentar, assim, explicitar a complexidade das relações entre o ser humano e o mundo 

natural, incluindo aí os seres não vivos, tais como os minerais.  

Uma das figuras de destaque e pioneiras será o filósofo estadunidense Aldo 

Leopold com a sua obra clássica sobre a ética da terra, publicada em 1949. “Tornou-

se um autêntico marco para a construção de um novo paradigma relacional entre o 

homem e o mundo natural, baseado no valor moral de entidades de cunho holístico 

(marcando o nascimento do ecocentrismo)”462. O autor “quando menciona a ética da 

terra, não restringe suas considerações ao solo, mas inclui os demais elementos 

naturais, como as águas, os vegetais e os animais”. Sua teoria era, “na verdade, a 

ética aplicável à comunidade biótica”463. 

Pode-se citar ainda os rios, as montanhas, as florestas, entre outros entes. 

Segundo essa perspectiva, postula-se, inclusive, o reconhecimento da “dignidade 

planetária”464. Nestes termos esclarece Lourenço sobre o paradigma ecocêntrico: 

O ecocentrismo recusa a lógica extensionista baseada no 
individualismo moral, advogando a tese de que tanto as visões 
homocentradas quanto as provenientes do biocentrismo seriam 
insuficientes para explicar a relação homem-mundo natural. O pano 
de fundo das teorias ecocêntricas é o holismo, que torna alvo da 
atenção moral não os indivíduos, mas os entes naturais coletivos, tais 
como ecossistemas, processos, espécies, sistemas naturais e a 
própria Terra ou o Universo como um todo.465 

Entre as críticas a essa posição, Lourenço afirma que “embora 

quantitativamente o número e destinatários de ‘direitos’ possa eventualmente ser 

maior no âmbito do discurso dos direitos da natureza, qualitativamente a sua proteção 

é bem menos incisiva quando comparada com outras correntes da ética ambiental”466. 

Essa é uma crítica que se espera que ao longo deste trabalho se comprove 

absolutamente relativa e injusta.  

 
461 LOURENÇO, op. cit., p. 110. 
462 Ibid., p. 164. 
463 Ibid., p. 164. 
464 OLIVEIRA, op. cit., p. 172. 
465 LOURENÇO, op. cit., p. 163. 
466 Ibidem, p. 387. 



102 

Lourenço entende ainda que Acosta e Gudynas não compreenderam 

corretamente o paradigma ecocêntrico. E no mesmo arco se poderia acrescentar Cruz 

Rodriguez. Isso porque “a assunção de que a natureza como um todo possa ser titular 

de direitos está muito mais próxima, por certo, de uma posição ecocentrada, holista”467. 

Apesar disso os três se definem biocentristas, mas de fato com um acento para o 

conjunto da vida. Acosta vai dizer que o Direto da Natureza “se volta aos 

ecossistemas, às coletividades, não aos indivíduos”468. “O ecologista uruguaio também 

demonstra a mesma confusão conceitual de Acosta ao colocar a ecologia profunda 

como representativa da corrente biocêntrica”469, acrescenta o autor. 

Também Souza de Oliveira diz que “a leitura do texto constitucional equatoriano 

não deixa dúvida quanto à filiação ao ecocentrismo”, uma vez que “em nenhuma 

passagem assenta que indivíduos não humanos são sujeitos de direito”470. Para 

corroborar o equívoco de Acosta, Lourenço cita um dos seus discursos na Assembleia 

Constituinte do Equador. Vale transcrever: 

Qualquer sistema legal sensível aos desastres ambientais que hoje 
em dia conhecemos, e ao conhecimento científico moderno – ou aos 
conhecimentos antigos das cultural originárias – sobre como funciona 
o universo, teria que proibir os humanos de levar à extinção outras 
espécies ou destruir intencionalmente o funcionamento dos 
ecossistemas naturais. Como declara a famosa ética da terra de Aldo 
Leopold, “uma coisa é certa quando tende a preservar a integridade, 
a estabilidade e a beleza da comunidade biótica. É errada quando 
tende ao contrário” (Acosta, 2010).471 

Vale recordar, como já foi mencionado no capítulo inicial, que o presente 

trabalho adota a posição ecocêntrica, nos termos claramente explicitados por 

Lourenço. Ainda que não coincida exatamente à corrente ético-filosófica, parece, 

todavia, a posição mais próxima das cosmovisões indígenas. Ademais, como vem se 

demonstrando com os excertos de narrativas tradicionais, para as comunidades 

originárias as montanhas, os rios e outros ecossistemas são seres respeitados e 

reverenciados – com forte enfoque nas coletividades –, assim como as plantas e os 

animais. 

 
467 LOURENÇO, op. cit., p. 387. 
468 ACOSTA, op. cit., p. 131. 
469 LOURENÇO, op. cit., p. 388. 
470 SOUZA DE OLIVEIRA, Fábio Corrêa. Direitos da natureza e direito dos animais: um enquadramento. 
Revista do Instituto do Direito Brasileiro, Lisboa, 2013, v. 10, p. 11325-11370. Disponível em: 
https://www.cidp.pt/revistas/ridb/2013/10/2013_10_11325_11370.pdf Acesso em: nov. 2025. p. 11339-
11340.  
471 ACOSTA apud LOURENÇO, op. cit., p. 387. 



103 

Deve-se fazer uma ressalva que – apesar de não ser o fim dessa pesquisa o 

aprofundamento das éticas ecológicas que fundamentam os paradigmas, com suas 

diferenciações próprias – não se vislumbra uma irreconciliável oposição entre as 

perspectivas biocêntricas e ecocêntricas. Ou seja, considera-se aqui que essa última 

seria mais ampla e inclusiva que a primeira. Mas isso não significaria uma necessária 

negação das individualidades dos demais seres, como as plantas e os animais. 

Haveria sim um critério orientador, as coletividades afetadas. 

Evidentemente, parece haver uma distância maior em relação ao biocentrismo 

animalista. Isso na medida em que sua consequência extrema – em que pese também 

haja variações dependendo dos autores – resulte no interdito de utilização dos animais 

para alimentação, o que seria inconcebível para muitas comunidades originárias.  

Sem rejeitar a importância do vegetarianismo e inspirando-se em inúmeras 

culturas indígenas, acredita-se que as interações equilibradas com tais seres – 

alimentares, mas não só – são possíveis e fazem parte da história da humanidade, 

não podendo ser simplesmente proibidas. Interações que, diga-se de passagem, em 

nada se assemelham ao utilitarismo cruel, nem à destruição massiva de espécies.  

Cabe ainda registrar que existem outras concepções, tais como a de Oliveira, 

que se filia ao paradigma policêntrico. Trata-se de um “sistema autopoiético da 

comunidade planetária, formado pelos diversos subsistemas de ordem natural e 

social”472. De outro modo, “o sistema está inserido em outros e é aberto com o meio 

ambiente que o cerca, de forma que são vários os centros da vida”473. Uma posição 

“justificada na conformação sistêmica da vida da Terra e na Terra e dos sistemas 

sociais que regulam a vida social da coletividade humana; todas estas dimensões, 

dotadas de absoluta diversidade em cada uma de suas várias formas”474. 

Enfrentada a questão dos paradigmas, importante seguir traçando as formas 

de uma nascente Teoria Geral dos Direitos da Natureza. Relevante destacar que 

esses seriam o ramo, sob o qual se albergariam outros sub-ramos, tais como os 

Direitos dos Animais, entre outros. O autor espanhol Jorge Riechmann também possui 

esse entendimento, qual seja, de que “os direitos dos animais podem ser interpretados 

 
472 OLIVEIRA, op. cit., p. 179. 
473 Ibidem, p. 180. 
474 Ibid., p. 179. 



104 

como um subconjunto dos direitos da Natureza”475. Ou seja, conforme suas 

especificidades se constitui um regime jurídico próprio.  

Acontece que se deve reconhecer que esse último já possui mais 

desenvolvimento no Brasil do que o ramo principal. Não só aqui, mas “historicamente, 

a primeira ampliação, ou tentativa de ampliação, se deu em relação aos animais”476, 

segundo Lourenço. Muito provavelmente pelo nível de interação afetiva entre os seres 

humanos e os animais não humanos.  

Para Souza Filho, pode-se falar em “um direito geral, relativo ao equilíbrio da 

natureza e à preservação da biodiversidade, mas devem também serem entendidas 

suas divisões internas, como o direito dos animais, o direito das plantas e o direito de 

outros seres, como rios e montanhas”.477 Acontece que outros autores, como Fábio 

Corrêa Souza de Oliveira e Lourenço, entendem que os Direitos dos Animais implicam 

uma concepção mais radical de que os Direitos da Natureza: 

[Direito dos animais] não emprega a expressão “direito” no mesmo 
sentido de Arne Naess, Acosta ou Gudynas. Dizer que os animais têm 
direito à vida importa dizer que os seres humanos não podem matá-
los (obrigação negativa) a não ser legítima defesa ou estado de 
necessidade, além de poderem ter para com eles deveres de agir 
(obrigação positiva). Daí porque o Direito dos Animais não vai afirmar 
que as plantas têm direito à vida, vez que comer uma alface ou uma 
cenoura não é o mesmo que comer um coelho ou um pato. Assim, a 
vida animal é superior (e não igual) à vida vegetal, razão pela qual 
deve-se comer vegetais e não animais. [...] A preocupação de Alberto 
Acosta é com o bem-estar dos animais, condena a crueldade, os maus 
tratos, a experimentação cruel com animais, a utilização agressiva de 
hormônios, la existência de mataderos en condiciones deplorables [a 
existência de matadouros em condições deploráveis] ou as touradas. 
No mesmo sentido, Gudynas propõe outra pecuária. Traduzindo: el 
respeto al valor intrínseco de todo ser vivente [o respeito ao valor 
intrínseco de todo ser vivo] se traduz em bem-estarismo, o que está 
muito aquém de plataforma do Direito dos Animais. Repita-se: a vaca 
não tem direito à vida diante da vontade humana de comê-la. O valor 
intrínseco da vaca a protege apenas de maus-tratos. [...] Os autores 
em referência estão indubitavelmente a defender, em nome dos 
direitos da natureza, a chamada pecuária sustentável (carne orgânica, 
boi verde) ou a pesca sustentável. A fundamentação não é animalista 
e sim ambientalista. É possível afirmar que a concepção de valor 
intrínseco no campo dos Direitos dos Animais é bem mais robusta do 

 
475 GUDYNAS, op. cit., p. 197.  
476 LOURENÇO, op. cit., p. 111. 
477 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Direitos da Natureza. In: CRUZ, Valter do Carmo (org.) et. al. 
Dicionário de ecologia política. Rio de Janeiro: Consequência Editora, 2024. p. 616. 



105 

que na noção que a mesma expressão enverga na dimensão filosófica 
que embala os direitos da natureza.478 

Como se denota do trecho acima, os Direitos da Natureza não estão isentos de 

críticas. Lourenço, por exemplo, corrobora tais apontamentos por entender que o 

Direito da Natureza continua mantendo “uma posição homocentrada, apenas, talvez, 

com uma roupagem mais light ou branda”479. Quer dizer, o autor problematiza a 

aparente falta de critérios objetivos para dirimir os conflitos de interesses, 

especialmente quanto ao valor inerente e a instrumentalização de alguns seres não 

humanos480.  

Retomando a discussão das subdivisões do Direito da Natureza, se poderia 

falar inclusive em Direito dos Rios e Direito das Plantas. Relativamente ao primeiro, 

“esses que ‘sempre foram para os seres humanos continuação de si mesmos’, a 

Declaração Universal dos Direitos dos Rios reconheceu que: os rios são essenciais 

para toda vida”481. Quanto ao segundo, por enquanto, “mesmo quando se fala em 

produção menos agressiva, com menos agrotóxico, a perspectiva é de direitos 

humanos à alimentação, e não a de um eventual sofrimento das plantas, assunto que 

nunca se discute”482.  

Por isso, é fundamental elencar quais são os eixos orientadores que dão 

sentido ao reconhecimento da Natureza como sujeito de direitos. Nesta esteira 

ensinam Johny F. Giffoni, Manuel S. M. de Almeida, Mariza Rios e Vanessa H. de 

Oliveira: 

A formulação de uma teoria geral que pretende a construção dos 
Direitos da Natureza parte da descrição de princípios que se fundam 
na própria dinâmica da Natureza e se legitimam na conformação 
natural do sistema da Vida. Para além do comportamento 
ecossistêmico, considera o sistema menor da vida social humana que 
inclui o elemento da interculturalidade e da territorialidade.483 

De acordo com Moraes, o Direito da Natureza está baseado numa “percepção 

plural, multirrelacional e simbótica da vida, apoiado nos princípios de comunidade e 

 
478 SOUZA DE OLIVEIRA, Fábio Corrêa. Direitos da natureza e direito dos animais: um enquadramento. 
Revista do Instituto do Direito Brasileiro, Lisboa, 2013, v. 10, p. 11325-11370. Disponível em: 
https://www.cidp.pt/revistas/ridb/2013/10/2013_10_11325_11370.pdf Acesso em: nov. 2025. p. 11356-
11359. 
479 LOURENÇO, op. cit., p. 396. 
480 Ibidem, p. 401. 
481 CARVALHO e OLIVEIRA, op. cit., p. 113. 
482 SOUZA FILHO, op. cit., p. 617. 
483 GIFFONI, ALMEIDA, RIOS e OLIVEIRA, op. cit., p. 22. 



106 

de complementariedade de opostos, integrados pela consciência da Vida – uma 

estética holonística, pode ser a chave para saída”484 da grave crise socioambiental.  

A jurista reafirma a existência de uma “conexão simbiótica entre os seres 

humanos e a Natureza, constituindo a Harmonia com a Natureza”, também 

denominada por Moraes de Consciência Pachamama, “um ‘patrimônio antigo da 

Humanidade’, conforme se consignou, em 2010, no primeiro relatório HwN das 

Nações Unidas”485. 

Dentre os principais princípios que informam a Teoria Geral dos Direitos da 

Natureza pode-se elencar, de forma não exaustiva, o da Harmonia com a Natureza, 

da Interdependência, da Reciprocidade, da Complementariedade e do Fazer 

Comunitário. Neste sentido vale conferir: 

A jurisprudência da natureza pode ser identificada internacionalmente 
com o aumento da cidadania ambiental e cosmológica holística 
integradora de ecossistemas. Trata-se de uma virada na chave de 
interpretação do direito como prática social e, portanto, capaz de 
responder e assegurar a dignidade dos componentes que formam a 
complexidade da vida e existência do ser humano na terra. A 
epistemologia desse ramo do direito propõe uma metodologia própria 
e um objeto jurídico autônomo por se tratar de um fenômeno 
identificado com princípios gerais e teleológicos presentes nos 
diversos sistemas jurídicos no mundo contemporâneo, pelos países 
ou nas comunidades tradicionais.486 

Para Acosta, impossível falar dos Direitos da Natureza sem falar do Bem Viver 

e vice-versa. São concepções interdependentes e que devem ser interpretadas 

conjuntamente. “O Bem-viver não instrumentaliza a natureza, pelo contrário, inter-

relaciona os seres humanos com a biosfera, criando uma solidariedade vinculante 

entre pessoa-sociedade-natureza”487. Assim complementa Moraes, citando Javier 

Medida: “a civilização ameríndia é a que, diante da dualidade, opera através de um 

sistema lógico que funciona sob o princípio da complementariedade de opostos e 

terceiro incluído”488. 

 
484 MORAES, Germana de Oliveira. Harmonia com a Natureza e Direitos de Pachamama. Fortaleza: 
Edições UFC, 2018. p. 50.  
485 Ibidem, p. 51. 
486 GIFFONI, ALMEIDA, RIOS e OLIVEIRA, op. cit., p. 25. 
487 BRANDÃO, op. cit., p. 154.  
488 MORAES, op. cit., p. 45.  



107 

De acordo com Pablo Dávalos, “o Bem Viver expressa uma relação diferente 

entre os seres humanos e com seu entorno social e natural”489 (tradução nossa). Mais 

à frente o tema será melhor enfrentado, com suas nuances e complexidades. Nesse 

sentido assevera Acosta: 

Com sua proposta de harmonia com a Natureza, reciprocidade, 
relacionalidade, complementariedade e solidariedade entre indivíduos 
e comunidades, com sua oposição ao conceito de acumulação 
perpétua, com seu regresso a valores de uso, o Bem Viver, uma ideia 
em construção, livres de preconceitos, abre as portas para as 
formulações de visões alternativas de vida.490 

O primeiro e principal princípio é o da Harmonia com a Natureza. Borile ao citar 

Ramiro Santamaría diz que se deve “considerar a ampla estrutura terráquea como um 

sistema vivo onde precisamos estabelecer certa harmonia interna e externa”491. 

Refere-se a uma inter-relação equilibrada, plenamente em comunhão e sem grandes 

interferências destrutivas nos ciclos naturais.  

Ou seja, para Atawallpa Oviedo Freire “o assunto central da vida é a 

consciência, entre uma consciência pesada e uma consciência leve, entre uma 

consciência materialista e uma consciência vital, entre uma consciência reducionista 

e uma relacional”492 (tradução nossa). Trata-se de uma “consciência, imã e amalgáma 

entre os seres e fator de integração entre seus saberes, consciência que emerge das 

forças naturais da Madre Terra, pulsão da Vida mesma”493. 

Uma relação harmoniosa que traz mútuos benefícios, para humanos e não 

humanos. Segundo “Fernando Huanacuni, historiador aymara, existiriam duas forças, 

a cósmica que vem do céu (Pachakama) e a força telúrica, proveniente da Terra 

(Pachamama), cuja convergência no processo da vida gera toda a forma de 

existência”494.  

Conforme aponta Braga, “numerosos povos e suas tecnologias terrestres, 

tradicionais e reemergentes, produzem mundos segundo modos de habitar 

sintonizados com a processualidade inerente à terra”495. “Quando reflorestamos” – o 

 
489 DÁVALOS, Pablo. Reflexiones sobre el Sumak Kawsay (el buen vivir) y las teorías del desarrollo. América 
Latina em Movimiento, ago. 2008. Disponível em: https://red.pucp.edu.pe/ridei/wp-
content/uploads/biblioteca/100602.pdf Acesso em: nov. 2025. p. 4. 
490 ACOSTA, op. cit., p. 33. 
491 BORILE, op. cit., p. 99. 
492 FREIRE, Atawallpa Oviedo. Buen Vivir VS. Sumak kawsay Reforma capitalista y revolución 
alternativa. Buenos Aires: Ed. Ciccus, 2013. p. 73. 
493 MORAES, op. cit., p. 48. 
494 Ibidem, p. 51. 
495 BRAGA, op. cit., p. 31.  



108 

povo Ikpeng –, “temos que dar condições para que a vida prospere naquele lugar, 

plantar sementes que vão atrair passarinhos, morcegos, formigas – e eles farão a 

parte deles”. “A floresta é dinâmica”, pontua Oreme Ikpeng. E “os animais participam 

também” 496. 

Para as culturas originárias andinas, a Harmonia com a Natureza acontece 

segundo a “realização concomitante dessas vivências conjugadas de ayni 

(complementariedade) e de ayllu (comunidade), ponte para a Vida em Plenitude, para 

a comunhão com a Totalidade”497. A propósito, vale aprofundar como interagem as 

comunidades indígenas com os demais seres: 

As podas sazonais e as capinas seletivas, realizadas a partir de 
conhecimentos ancestrais e da observação atenta dos ciclos vitais em 
cada território, envolvem “pôr pro chão” indivíduos vegetais, 
geralmente com o uso de serra ou facão, formando pequenas clareiras 
de onde se insurgirão vigorosas plântulas alimentícias, cada qual com 
sua egrégora específica de organismos associados. Quando 
oportunas, essas intervenções usam a sucessão ecológica como força 
motriz para ciclar e incrementar nutrientes orgânicos e inorgânicos, 
fornecendo suficiente cobertura morta, isto é, matéria orgânica 
abundante, para cobrir o solo e protegê-lo da compactação, da 
desagregação e da lixiviação ocasionadas pela chuva e pelos raios 
solares. A informação de crescimento gerada pelas podas é 
transmitida por meio da biocenose [ação recíproca entre solo-planta-
microvida] associada à zona de raízes, permitindo que vinguem 
espécies ainda mais complexas e exigentes em relação à fertilidade 
do solo. Todos esses artifícios têm como efeito a regeneração de 
terras, águas e ares; o enriquecimento de ciclos genéticos e a 
fertilidade do solo; a soberania alimentar e a segurança nutricional de 
quem nele vive.498 

Uma harmonia que ocorre em virtude do princípio da Interdependência. Mas 

que está em perigo, segundo Popyguá. Pois “são os próprios seres da Terra, 

ambiciosos que não pensam nas consequências, quem o destruirá [mundo]”. Continua 

o sábio Guarani, “nós, Mbya, sabemos que é preciso buscar a força espiritual para 

manter o equilíbrio da natureza”499.  

Assim, “há uma interdependência visceral no sistema maior da Vida, a 

‘Pachamama’, que se desdobra desde as relações microscópicas entre si e destas 

com os demais seres da teia”500. Ora, “o que é fraco morre, o que é forte cresce” “e o 

 
496 IKPENG, op. cit., p. 280-281. 
497 MORAES, op. cit., p. 52. 
498 BRAGA, op. cit., p. 24-25. 
499 POPYGUÁ, op. cit., p. 39. 
500 GIFFONI, ALMEIDA, RIOS e OLIVEIRA, op. cit., p. 23.  



109 

que morre vira adubo para outros”501, relata uma liderança Ikpeng sobre o ciclo da 

vida. 

 Como descobriu Descola, pela convivência e pelo estudo – viveu algum tempo 

com os achuar na Amazônia, na fronteira do Equador com o Peru –, “os achuar e os 

cri502, não veem seu meio ambiente como algo exterior a eles próprios”503. Assim 

desenvolve o antropólogo: 

[...] é preciso reconhecer que, ao manter relações de cumplicidade e 
de interdependência com os habitantes não humanos do mundo, 
diversas civilizações que por muito tempo chamamos de “primitivas” 
(o termo não é muito correto) souberam evitar essa pilhagem 
inconsequente do planeta a que os ocidentais se entregaram a partir 
do século XIX. [...] Elas jamais imaginaram que as fronteiras da 
humanidade coincidissem com os limites da espécie humana e, a 
exemplo dos achuar e dos cri, não hesitam em convidar ao coração de 
sua vida social a mais modesta das plantas, o mais humilde dos 
animais.504 

“Essa maneira de tratar plantas e animais como pessoas ou sujeitos ao invés 

de objetos não é uma exclusividade dos indígenas da América”, destaca Descola. O 

pesquisador relata o caso de um povo que vive “nos planaltos do Vietnã central”505, 

os Reungao. Entre eles existe “um tipo de contrato bem específico – krao com bâ na 

língua reungao –, uma das muitas formas de aliança que os reungao podem 

estabelecer com humanos ou com não humanos”506. 

Vale trazer ainda mais um caso citado por Descola para ilustrar essa relação 

harmoniosa mantida por inúmeros povos ao redor do mundo. Trata-se dos povos 

originários que habitam milenarmente a Austrália, também conhecidos como 

aborígenes. Formam culturas distintas, com suas línguas próprias, mas possuem 

uma organização similar em “grupos totêmicos, cujas regras de composição são 

idênticas em toda parte”. Ou seja, “um grupo totêmico é um conjunto de homens, 

mulheres, plantas e animais que [...] pertencem a uma mesma espécie”507, “por 

possuírem, todos, as mesmas qualidades morais e físicas”508. Mais um exemplo, pois, 

do sentido de pertença profundo entre humanos e seres não humanos.  

Sem deixar de ter presente que as obras de Alexander von Humboldt “tiveram 

 
501 IKPENG, op. cit., p. 281. 
502 Povo indígena que vive no norte de Quebec, no Canadá. Cf. DESCOLA, op. cit., p. 14. 
503 DESCOLA, op. cit., p. 26. 
504 Ibidem, p. 25.  
505 Ibid., p. 16. 
506 Ibid., p. 17-18. 
507 Ibid., p. 18-19. 
508 Ibid., p. 19. 



110 

repercussões políticas e econômicas muito profundas, mas também ambivalentes, e 

atraíram fundamentalmente o interesse do incipiente capitalismo colonial”509, não se 

pode ignorar a sua importância. Vale destacar a sua contribuição no entendimento 

da Natureza, sendo que quando “descreveu a Terra como ‘um todo natural animado 

e movido por forças interiores’’, no seu livro Cosmos, “antecipou em mais de 150 

anos as ideias de Lovelock”510. Nessa esteira pontua Wulf sobre o pesquisador 

alemão: 

O mais importante, contudo, é que Humboldt revolucionou a nossa 
forma de ver o mundo natural. Ele descobriu conexões e relações por 
toda parte. Nada, nem mesmo o mais diminuto organismo, era visto 
de forma independente ou separada. “Nessa grande cadeia de 
causas e efeitos, nenhum fato pode ser considerado de forma 
isolada”, escreveu Humboldt. Com essa arguta constatação, ele 
inventou a rede da vida, o conceito da natureza como a conhecemos 
hoje. Quando a natureza é concebida como uma rede ou teia, sua 
vulnerabilidade também se torna óbvia. Tudo está interligado. Se um 
fio é puxado, toda a trama da tapeçaria pode acabar se 
desmanchando.511 

No tocante ao princípio da Reciprocidade ou da Relacionalidade, bastante 

simbólico e revelador que o pai do termo “ecologia” – cunhado em meados do século 

XIX –, o naturalista alemão Ernst Haeckel, corroborou a intuição de Charles Darwin 

“de que a maior contribuição de sua teoria não tinha a ver com a explicação do 

desenvolvimento de cada espécie individual, e sim com as relações entre as 

espécies”512.  

E, para tanto, a participação humana pode ser extremamente valiosa. Não só 

destruição ambiental produz o ser humano ocidental na sua “anti-relação” com a 

Natureza. Uma afirmação quase inacreditável em tempos de caos ecológico. São 

constatações que pesquisas e “estudos arqueológicos apresentam”, além de serem 

“um contra-argumento incontornável às políticas de conservação que desconsideram 

o valor ecológico de métodos agrícolas ditos tradicionais (Robinson et al, op. cit., 

2018)”513.  

Quer dizer, as comunidades indígenas foram fundamentais para “a expansão 

da floresta ombrófila mista e das florestas de araucária no sul do país e nas terras 

 
509 ACOSTA, op. cit., p. 107. 
510 WULF, op. cit., p. 32. 
511 Ibidem, p. 28-29. 
512 BRIDLE, op. cit., p. 25-26. 
513 Ibidem, p. 40. 



111 

altas da Mantiqueira”514. Uma prova positiva das consequências que advêm de uma 

relação saudável entre humanos e Natureza. Em outras palavras aponta Bridle: 

No famoso parágrafo final de A origem das espécies, Darwin forneceu 
uma protodescrição da ecologia, falando da “margem de um rio, 
confusamente recoberta” por plantas de vários tipos, pássaros, insetos 
e outras “formas construídas de maneira tão elaborada, tão diferentes 
entre si”, as quais foram produzidas pelas forças complexas da 
evolução, mas que dependem completamente umas das outras.515 

“‘A história da vida na Terra tem sido uma história das interações entre as 

coisas vivas e aquilo que as cerca’, escreveu Rachel Carson em Primavera 

Silenciosa”516. Ou seja, “o ser propriamente dito é relacional: uma questão de inter-

relações”517. Nessa esteira é importante frisar que tais relações conseguiram inclusive 

atravessar a Modernidade e chegar aos atuais dias não só entre os povos originários 

e as comunidades tradicionais.  

Um exemplo dessa realidade é o caso da Lagoa da Conceição, em 

Florianópolis (Santa Catarina). Após o reconhecimento dos Direitos da Natureza no 

nível municipal (2019), em 2021 um grupo da sociedade civil ajuizou uma ação civil 

pública para pedir a proteção do ecossistema. Na ocasião, por meio de “diálogos com 

a comunidade e com associações civis que atuam em defesa da Lagoa da 

Conceição”518 foram comprovados os laços mantidos com aquele ente natural.  

Vale destacar que, “a história e a relação das pessoas que moram no entorno 

da Lagoa foram apresentadas por antropólogos como uma relação de amizade”519, 

apontam Carvalho e Oliveira. Ou seja, mesmo as pessoas não indígenas travam 

relações outras com a Natureza que não as de caráter utilitário-capitalista. Assim 

reforça Bridle: 

Toda a vida e o ser dos humanos estão inextricavelmente enredados 
e permeados por todas as outras coisas. Essa ampla comunidade 
inclui cada habitante da biosfera: os animais, as plantas, os fungos, as 
bactérias e os vírus. Ela inclui os rios, os mares, os ventos, as pedras 
e as nuvens que nos nutrem, estremecem e encobrem. Essas forças 
animadas, essas companheiras na grande aventura do tempo e do 
devir, têm muito a nos ensinar e já nos ensinaram muita coisa. Somos 
o que somos por causa delas, e não podemos viver sem elas.520 

 
514 BRIDLE, op. cit., p. 40. 
515 Ibidem, p. 26.  
516 Ibid., p. 31. 
517 Ibid., p. 34. 
518 CARVALHO e OLIVEIRA, op. cit., p. 117. 
519 Ibidem, p. 117. 
520 BRIDLE, op. cit., p. 33. 



112 

Outro caso que comprova que o interesse das pessoas em reconhecer a 

Natureza como sujeito de direitos não se circunscreve às comunidades originárias, é 

o exemplo do Mar Menor. Em 30 de setembro de 2022 foi aprovado o reconhecimento 

da personalidade jurídica do Mar Menor e sua bacia. Trata-se de uma “legislação [que] 

é inovadora na Espanha e pioneira na Europa”521 (tradução nossa), atesta Rubén 

Martínez Dalmau.  

Como se não bastasse, “sua origem foi uma iniciativa legislativa popular que 

seguiu os trâmites previstos na Constituição espanhola e na normativa de 

desenvolvimento, e que obteve amplos apoios na sua tramitação parlamentar até a 

sua aprovação final”522 (tradução nossa).  

E para que não exista dúvida na interdependência entre seres humanos e não 

humanos, no preâmbulo de dita normativa se consigna que há uma “crise 

socioambiental, ecológica e humanitária que vive o Mar Menor e os habitantes dos 

municípios costeiros”523 (tradução nossa). Diante disso, pode-se concluir que o 

relacionamento mantido pelas pessoas com os múltiplos entes naturais é muito mais 

intenso e complexo do que comumente se admite.  

Também “Lynn Margulis, a mais importante bióloga evolutiva do século XX, 

dizia o seguinte a respeito de nosso emaranhamento com a vida não humana”524: 

Não importa o quanto nossa própria espécie seja tema de nossas 
preocupações, a vida é um sistema muito mais amplo. A vida é uma 
interdependência incrivelmente completa de matéria e energia 
envolvendo milhões de espécies fora (e dentro) de nossa própria pele. 
Esses alienígenas terrenos são nossos parentes, nossos ancestrais, 
e fazem parte de nós. Eles reciclam nossa matéria e nos trazem água 
e alimento. Sem “o outro”, não sobreviveremos.525 

Os modos de se relacionar das comunidades originárias com os diversos seres 

da Natureza nem sempre são facilmente percebidos pelos não indígenas. “Na cultura 

Ikpeng, nunca se pensou que seria necessário, um dia, plantar a floresta de volta”, diz 

Oreme, sobre o seu povo que vive na região do Xingu. “Olhávamos o infinito-floresta 

e falávamos: ‘Isto não vai acabar, nós somos a floresta, e a floresta somos nós. Se a 

 
521 DALMAU, Rubén Martínez. La Naturaleza como sujeto de derechos y la personalidad jurídica del Mar 
Menor. In: CARVALHO, Flávia Alvim de et al. Direitos da Natureza, Ecologia Jurídica Integral e 
Pensamento Decolonial. São Paulo: Editora Dialética, 2025. p. 142. 
522 Ibidem, p. 143. 
523 DALMAU, op. cit., p. 143. 
524 BRIDLE, op. cit., p. 34. 
525 Ibidem, p. 34. 



113 

floresta acabar, a gente acaba’”526. Por isso, eles resistem com um projeto de 

reflorestamento, capitaneado pelas mulheres – chamadas de Yarang, formigas na 

língua materna. 

Vale frisar que séculos de racismo científico impediram que as próprias ciências 

biológicas e antropológicas pudessem constatar as sofisticadas e complexas 

interações mantidas entre humanos e mais que humanos. Como testemunha Oreme 

sobre as coletoras de seu povo, “apesar de não falarem português e não estudarem, 

as mulheres Ikpeng são muito sábias: não precisam de calendário nem fazem 

anotações”527. “Elas são cientistas que vão descobrindo e adaptando as coisas”528, a 

partir da sua valiosa experiência da observação da Natureza. “É essa ciência que as 

coletoras respeitam”529. 

Na mesma esteira desenvolve Braga sobre a relação de reciprocidade mantida 

pelos vários seres da biosfera: 

A coivara é uma tecnologia de regeneração florestal que coordena as 
atividades agrícolas e os ciclos sazonais, os regimes de chuva, a 
cobertura vegetal e a qualidade do solo, tradicionalmente envolvendo 
derrubadas e queimadas periódicas, alternadas com pousios florestais 
de longa duração. Em relação às florestas de araucária, identificou-se 
uma dependência do fogo pela espécie, que teria sido capaz de 
regenerar suas populações após perturbações em grande escala no 
tecido florestal, possivelmente a partir dos pinhões enterrados por 
coletores itinerantes. O espalhamento antropogênico das florestas de 
araucária se deu pela interação biocultural com povos da família 
linguística Jê, que ocuparam o Planalto Meridional da Mata Atlântica 
desde o início do Holoceno. Os pinhões e suas diversas formas de 
preparo também compõem as tradições culinárias, medicinais e 
comunitárias dos povos Kaingang e Xokleng-Laklãnõ (Eduardo Góes 
Neves, “Castanha, pinhão e pequi ou a alma antiga dos bosques do 
Brasil”. In: Joana Cabral de Oliveira et al. (org.). Vozes vegetais: 
diversidade, resistências e histórias da floresta. São Paulo: Ubu, 2020, 
p. 118).530 

“De acordo com o intelectual indígena Atawallpa Oviedo (2012: 53), na tradição 

andina não existe a ideia de coisas, objetos ou elementos inanimados, se considera 

que tudo tem vida”531 (tradução nossa). Uma vida que flui e está em permanente 

relação recíproca entre os vários seres. “Quando falamos sobre nosso mundo, 

falamos de outros mundos”, conta Francy Baniwa.  

 
526 IKPENG, op. cit., p. 286-287. 
527 Ibidem, p. 279. 
528 Ibid., p. 280. 
529 Ibid., p. 280. 
530 BRAGA, op. cit., p. 39. 
531 CRUZ RODRIGUEZ, op. cit., p. 110. 



114 

Para a cosmologia Baniwa, “o universo é composto por múltiplas camadas, 

associadas a várias divindades, espíritos e ‘outras gentes’”532. Quer dizer, “todas as 

camadas estão conectadas umas com as outras, delineando diferentes mundos 

coexistentes, sobre os quais podemos pensar, de uma outra forma, que ‘universo’, 

mais apropriadamente, é um multiverso”533. As trocas são multidiversas.  

Esse rico relacionar-se também é corroborado por Braga, que fala de 

“cooperações interespécies, atualizando forças que ainda podem ser exercidas”534. “O 

processo da reciprocidade deriva [...] da ideia de valor e respeito”. Ora, “se a natureza 

é recíproca com o ser humano e vice-versa, é conveniente preservar essa interação 

por meio da noção de direito”535. Nessa esteira desenvolve Braga: 

Para além de métodos de estratificação, identificação, adubação, 
capina seletiva, poda e outras formas de cuidado e manejo das 
influências que definem a saúde de um ecossistema, as decisões que 
atravessam essa política de cultivo mais que humana são feitas a partir 
de um discernimento ecoetológico, que se exerce na apuração 
cotidiana da reciprocidade entre componentes bióticos e abióticos. 
Seu critério se orienta, a cada momento, na experiência de coproduzir 
um habitar multiespécie, rumo ao florescimento de formas de existir.536 

Por fim, o princípio da Comunitariedade ou do Fazer Comunitário deriva dos 

princípios anteriores. Ou seja, o senso de coletividade deve estar no horizonte. Deve-

se buscar “responder à complexidade de uma vida que já não é mais considerada em 

sua individualidade ou coletividade humana apenas, mas em toda sua condição 

sistêmica e interdependente de outras formas de vida”537.  

Afinal, destaca Oliveira, “diante da evidência da interdependência entre todas 

as coisas que em sua universalidade constituem a Terra, incluindo a própria Terra”538, 

pode-se falar em uma comunidade planetária. Quer dizer, “viver propriamente não 

consiste simplesmente em viver, mas em conviver com todas as outras coisas 

animadas e mesmo as supostamente inanimadas”539. 

Para Oliveira, “a condição de membro de uma comunidade pressupõe a 

condição de perda da individualidade e paradoxalmente justifica a existência do 

indivíduo, na medida em que este somente é se está entre e com os outros 

 
532 HIPAMAALHE e MATSAAPE, op. cit., p. 30. 
533 Ibidem, 28. 
534 BRAGA, op. cit., p. 28. 
535 BORILE, op. cit., p. 101. 
536 BRAGA, op. cit., p. 28. 
537 OLIVEIRA, op. cit., p. 174. 
538 Ibidem, p. 170. 
539 GIFFONI, ALMEIDA, RIOS e OLIVEIRA, op. cit., p. 23. 



115 

membros”540. A comunidade também significa a dependência dos outros. E na 

Natureza nada existe isolado ou por si só, autossuficiente, como acima se viu.  

Quando se faz parte da mesma comunidade há o cuidado e a preocupação 

com a integridade de todos, inclusive quando alguém está frágil e enfermo. “Nosso 

sonho é recuperar esta terra”, contam Isael e Sueli. “A terra é viva, ela fala, nos olha 

e grita, porque ela precisa ser curada, precisa de tratamento”541. Neste testemunho, 

as lideranças do povo Maxakali narram o processo de cura de um território: 

Nós, a comunidade da Aldeia-Escola-Floresta, vamos curar a terra 
para os yãmiyxop, para as crianças, para o futuro. Nós nascemos 
todos junto com a floresta, nascemos todos junto com a caça. Esta 
terra é nossa mãe, porque ela alimenta todos nós, mas quando 
chegamos aqui a terra estava muito seca, os galhos não tinham folhas. 
Pensamos que as árvores estavam todas secando. Agora estamos 
organizando a terra para plantar mudas de árvores, de frutas [...]. 
Temos que curar a terra para a floresta e para as nascentes voltarem, 
porque a mata faz a água para nós bebermos. E também para termos 
nossa comida tradicional de volta.542 

Por fim, cabe enfrentar algumas outras críticas ao reconhecimento da Natureza 

como titular de direitos. Uma das objeções refere-se ao fato de que os seres da 

Natureza “não assumem deveres e não podem ser titulares de direitos: ‘não existe 

sujeito de direitos sem uma contrapartida de obrigações’ (CRESPO, 2009: 5)”543 

(tradução nossa). A tal alegação, Cruz Rodriguez contra-argumenta que a Natureza 

cumpre com o seu “dever” ou contrapartida de manter as condições necessárias para 

a vida. 

Geralmente se coloca como obstáculo ainda uma suposta tensão entre os 

Direitos Humanos e os Direitos da Natureza. Todavia, como vem se tentando apontar 

desde o início neste trabalho, inexiste oposição entre ambos. Ao contrário, verifica-se 

uma conexão indissociável entre eles. Afinal, se “esquece que os seres humanos são 

parte da natureza”. “E que, portanto, não há contradição a priori entre os direitos 

humanos e os da natureza”544 (tradução nossa). 

Essa também é a posição de Acosta ao afirmar que “devemos aceitar que a 

Humanidade não está fora da Natureza e que a Natureza tem limites biofísicos”545. De 

 
540 OLIVEIRA, op. cit., p. 167. 
541 MAXAKALI, Isael; MAXAKALI, Sueli. Aldeia-Escola-Floresta. In: CARNEVALLi, Felipe (org.). et al. Terra: 
antologia afro-indígena. São Paulo: Ubu Editora, 2023. p. 315. 
542 Ibidem, p. 316. 
543 CRUZ RODRIGUEZ, op. cit., p. 107. 
544 Ibidem, p. 108. 
545 ACOSTA, op. cit., p. 104. 



116 

modo diverso, “o ser humano se realiza em comunidade, com e em função de outros 

seres humanos, como parte integrante da Natureza, assumindo que os seres 

humanos somos Natureza, sem pretender dominá-la”546. Por isso, garantir os Direitos 

Humanos significa proteger os Direitos da Natureza. 

Fábio Corrêa Souza de Oliveira, estudioso dos Direitos dos Animais no Brasil, 

assevera que “é mais palatável para o gosto geral dizer que os Andes têm direito à 

manutenção do seu ecossistema, da sua biodiversidade, do que dizer que os animais 

têm direito à liberdade e por isto não podem ser trancafiados em gaiolas ou jaulas”547. 

“Mais fácil aceitar que a Floresta Amazônica tem direito ao seu ciclo natural, ao seu 

bioma, do que aceitar que os animais têm direito aos seus corpos”548, continua o 

especialista. 

Tais afirmações parecem soar redutoras demais. Ao revés, se poderia inverter 

o argumento e dizer que a sociedade está mais propensa a aceitar o reconhecimento 

dos animais como sujeitos de direito do que biomas inteiros com milhares de espécies 

da fauna e da flora. Ademais, o apelo oferecido pelo efeito dos animais de estimação 

(pet) – cada vez mais antropomorfizados a partir dos estímulos de um mercado 

altamente especializado e lucrativo – é incomparável com a causa macro da Natureza. 

Por outro lado, de nada adianta defender os direitos dos animais se os seus 

ecossistemas estão em grave perigo. Afinal, milhares de espécies perecerão em 

alguns anos, se esse cenário não for revertido. Inclusive os animais domesticados 

serão afetados. No mais, aqui não se trata de disputar qual o ramo do Direito deve ser 

primeiro reconhecido.  

Cruz Rodriguez recorda que “os direitos da natureza não contrariam a 

existência dos direitos de espécies particulares, como os animais”549 (tradução nossa). 

Ao contrário, o avanço de qualquer um dos dois irá consequentemente fortalecer o 

outro, por estarem profundamente conectados. Importante que ambos floresçam, 

portanto. 

Há ainda uma última, mas não menos importante, observação a ser ponderada. 

Deve-se envidar todos os esforços para se romper, não só com a visão 

antropocêntrica, mas também com uma perspectiva arrogantemente etnocêntrica, que 

 
546 ACOSTA, op. cit., p. 104. 
547 SOUZA DE OLIVEIRA, op. cit., p. 11364. 
548 LOURENÇO, op. cit., p. 403. 
549 CRUZ RODRIGUEZ, op. cit., p. 108. 



117 

continua marginalizando os povos indígenas e seus conhecimentos milenares. 

Deveria ser óbvio que proteger os Andes é tão importante quanto proteger os animais 

que vivem lá.  

Por milênios, as comunidades indígenas se relacionaram e continuam a se 

relacionar harmonicamente com a Natureza, inclusive, com os animais. Isso não 

significa, entretanto, que só haveria radicalidade e/ou seriedade em uma posição 

totalmente proibitiva quanto a uma das categorias de seres que integram a biosfera – 

no caso, os animais. 

Entender que a aposta na perspectiva dos povos originários significa uma 

involução ou sinal de atraso é perpetuar os estereótipos racistas. Relativamente a 

esse ponto, vale acrescentar o oportuno alerta de Acosta: 

Quando se propõe os Direitos da Natureza, não se trata de renunciar 
ao amplo e rico legado científico – nem muito menos à razão – para 
refugiar-nos, em nossa angústia e perplexidade pelo rumo das coisas, 
em misticismos antigos ou novos, ou em irracionalismos políticos: 
recordemos que ainda existem nos Estados Unidos grandes grupos 
criacionistas que renegam Darwin, como fizeram os bispos vitorianos 
de seu tempo.550  

Há o argumento pragmático de inefetividade diante da mudança paradigmática. 

Afinal, se os direitos ambientais “sendo moderados têm muitas dificuldades para 

serem cumpridos, tem sentido reconhecer a natureza como sujeito de direitos?”551 

(tradução nossa). Assim, para Lourenço, o Direito da Natureza “não funcionaria como 

uma alavanca, mas como uma âncora, no que se refere ao efetivo rompimento do 

antropocentrismo”552.  

O autor questiona: “a natureza passou a ser encarada de forma diferente a 

partir das previsões normativas mencionadas?”553. Ora, a partir desse raciocínio 

poderiam ser formuladas outras perguntas semelhantes, tais como: com o 

reconhecimento dos direitos trabalhistas acabou a exploração dos trabalhadores? E a 

legislação que penalizou a violência contra as mulheres fez realmente se extinguirem 

esses crimes abusivos? Ou ainda, os direitos contra o racismo ou a discriminação 

contra os LGBTs foram efetivos na diminuição das violações contra essas pessoas?  

Nestes termos desenvolve Lourenço sobre a suposta inefetividade dos Direitos 

da Natureza: 

 
550 ACOSTA, op. cit., p. 104-105. 
551 CRUZ RODRIGUEZ, op. cit., p. 109. 
552 LOURENÇO, op. cit., p. 402. 
553 Ibidem, p. 401.  



118 

Tudo indica que a resposta é negativa. A natureza continua a receber 
o mesmo tipo de tratamento e atenção que, via de regra, já recebia 
anteriormente. [...] Em outras palavras, há um descompasso 
gigantesco entre a afirmação constitucional de uma cosmovisão que 
pretensamente encampa a natureza como titular de direitos subjetivos, 
ou seja, como um autêntico sujeito de direitos (retórica dos direitos da 
natureza), e a realidade subjacente. Embora o direito possua um 
inegável papel transformador, e não se possa desprezar o caráter 
normativo de previsões como essas, a inserção dos chamados direitos 
da natureza no sistema jurídico pode gerar um efeito reverso 
consistente na vulgarização excessiva da terminologia.554 

“Tal como se falar em sustentabilidade ou desenvolvimento sustentável se 

tornou lugar comum no discurso político e jurídico, o fato de falar em direitos da 

natureza poderá se tornar, da mesma forma, apenas uma conveniência”555, continua 

Lourenço. Segundo essa lógica nunca se deveria ter falado de Direitos Humanos 

porque atualmente trata-se de direitos banalizados e esvaziados de sua efetividade – 

vide o massacre em Gaza, as deportações em massa de migrantes, a guerra na 

Ucrânia e inúmeros outros conflitos.  

Ainda que se reconheça a importância dos estudos empreendidos pelo autor, 

não parece ser esse o melhor raciocínio. Isso porque existe uma dimensão simbólica 

no Direito. Evidentemente, por si só não é suficiente. Entretanto, não pode ser de 

modo algum ignorada ou sequer relativizada. Nesse sentido ensina Cruz Rodriguez: 

Os direitos da natureza têm uma eficácia simbólica, que não é menor. Por 
exemplo, para Crespo (2009: 1) sua efetividade se fundamenta na 
transformação paulatina das representações que no âmbito do direito se 
constroem da natureza e, como consequência, a forma em que os seres 
humanos se relacionam com ela. Igualmente, para Stutzin (1985: 109), “o 
Direito Ecológico projetará na comunidade a sua inspiração 
conservacionista e cumprirá deste modo a função educadora que lhe é 
inerente e cuja meta se situa além da mera observação dos preceitos legais” 
(tradução nossa).556 

Segundo, como já se discorreu, o Equador e a Bolívia passaram por profundas 

instabilidades político-institucionais que não possibilitaram a implementação efetiva 

dos seus Textos Constitucionais. E mesmo que sirva de um necessário alerta para 

manter a discussão em tensão, não significa que o risco de esvaziamento de um 

direito deva desestimular o seu respectivo reconhecimento.  

Se assim o fosse, o Direito seria estático. Contudo, como relembra Leonel 

Severo Rocha, “a moderna epistemologia [...] afirma a não existência de um 

 
554 LOURENÇO, op. cit., p. 402. 
555 Ibid., p. 403. 
556 CRUZ RODRIGUEZ, op. cit., p. 109. 



119 

conhecimento pronto e acabado, mas apenas de verdades aproximadas”. Em outras 

palavras, “não existe saber que não esteja vinculado com as relações de poder da 

sociedade”557. 

De acordo com Rocha, “no saber jurídico dominante, a maior parte das análises 

produzidas prefere não assinalar as dimensões sociais dos diferentes discursos do 

direito, bem como, o seu papel como um dos elementos constituintes das relações 

sociais capitalistas”558. Quer dizer, apenas o Direito não muda as mentalidades e 

relações de poder. Isso implica, no longo prazo, conscientização educativa e 

transformação cultural, bem como projetos políticos reais que passem a dar 

concretude às decisões jurídico-constitucionais. Mas nem por isso se pode ignorar a 

força do Direito, como mais um instrumento valioso na busca de tais fins.  

4.3 Direitos da Natureza no Brasil: uma releitura constitucional 

Como acima apontado, segundo a classificação de Fajardo, a Constituição 

Federal de 1988 integra o primeiro ciclo do constitucionalismo pluralista, denominado 

de constitucionalismo multicultural. Neste ciclo, explica a autora, “as Constituições 

introduzem o conceito de diversidade cultural, o reconhecimento da configuração 

multicultural e multilíngue da sociedade, o direito – individual e coletivo – à identidade 

cultural e alguns direitos indígenas específicos”559 (tradução nossa). 

É verdade que o diploma constitucional do país está no limiar do segundo ciclo, 

posto que incluiu alguns avanços trazidos pela Convenção 169 da Organização 

Internacional do Trabalho (OIT) – já em discussão quando da promulgação da 

constituição brasileira e que foi aprovada em 1989.  

Por isso, não se deve esquecer que “o direito liberal nasceu com um perceptível 

déficit de legitimidade por parte dos agentes que construíram as instituições que estão 

na origem do nosso estado democrático de direito (Rodriguez, 2018; 2019)”560. Um 

direito burguês assentado na proteção da propriedade privada e na segurança jurídica 

das classes proprietárias. Entretanto, é inegável, como reconhecido pelo próprio 

movimento indígena, que a Constituição Cidadã representou um concreto avanço na 

 
557 ROCHA, Leonel Severo. Epistemologia jurídica e democracia. São Leopoldo: Unisinos, 1998. p. 133. 
558 Ibidem, p. 133.  
559 FAJARDO, op. cit., p. 141. 
560 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Como viver junto? Escritos para uma Filosofia do Direito. Rio de Janeiro: 
Sankoré, 2024. p. 100. 



120 

garantia dos direitos indígenas. 

Por isso, deve-se rechaçar uma postura que resvale em um criticismo sem 

sentido e irresponsável em desfavor do Texto Constitucional, sob pena de se atentar 

contra o próprio Estado Democrático de Direito. Afinal, “o estado de direito quando 

ligado a um regime democrático, mantém as instituições formais sob tensão diante da 

necessidade de acolher as diversas afirmações de direito nascidas na sociedade em 

razão de sua promessa de igualdade de todos e de todas diante da lei”561. Nessa lógica 

adverte Rodriguez de modo bastante oportuno: 

A acusação frequente de que a CF é excessivamente detalhista, 
contraditória e desorganizada negligencia as questões discutidas neste 
texto e, no limite, é uma afirmação retrógrada e antidemocrática. Nossa 
Carta Constitucional – e a maior parte das Constituições criadas no século 
XX – são igualmente extensas, repletas de normas especiais e representam, 
com efeito, uma evidência de que a democracia tem como corolário a 
crescente complexidade das leis.562 

De fato, cabe anotar que “nem todas as visões éticas contemporâneas são 

compatíveis ou convivem pacificamente com o conceito e com a institucionalização 

do estado democrático de direito em seu compromisso com a garantia da diversidade 

social”563. E aqui vale consignar que, independentemente do tom forte das críticas 

deste trabalho em relação à colonialidade do poder que permanece nas instituições 

estatais nacionais, há um compromisso inegociável com a tradição constitucional 

democrática. 

Portanto, não se pretende adotar uma perspectiva caricatural do Estado 

Democrático de Direito, segundo importante ressalva de Rodriguez564. Tão 

inconcebível quanto seria relativizar ou normalizar o flagrante estado inconstitucional 

que impera sobre os direitos fundamentais das comunidades originárias. Afinal, 

existem mais de 850 Terras Indígenas que não tiveram sua demarcação concluída565, 

como determina o art. 231 da Constituição Federal. 

Isso mesmo depois de quase quarenta anos da promulgação da Carta 

Constitucional. Nesse ritmo, seriam necessários mais oitenta anos para cumprir a 

Constituição, o que por óbvio é inaceitável para qualquer entusiasta da democracia 

 
561 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Direito das Lutas: democracia, diversidade, multinormatividade. São Paulo: 
LiberArs, 2019. p. 341.  
562 Ibidem, p. 151. 
563 Idem. Como viver junto? Escritos para uma Filosofia do Direito. Rio de Janeiro: Sankoré, 2024. p. 253. 
564 Ibidem, p. 254. 
565 RELATÓRIO Violência Contra os Povos Indígenas no Brasil-Dados de 2024. Conselho Indigenista 
Missionário. 22 ed. Brasília: Cimi, 2025. p. 67. 



121 

constitucional. Tais questões precisam ser enfrentadas com a urgência, que o 

cansaço de séculos de lutas permite, de um grau elevado de indignação e impaciência 

com o sistema jurídico-político. 

Esse também parece ser o entendimento de Fajardo, quando assevera que tais 

“novos direitos [...] indígenas, [...] que passaram a integrar o bloco de 

constitucionalidade, geraram, de alguma maneira, uma inflação dos direitos sem 

correspondência com mecanismos institucionais aptos para fazê-los efetivos”566 

(tradução nossa). Mais uma vez, isso não significa negar as conquistas jurídico-

institucionais dos povos originários, que se deve destacar não estão isentas de 

retrocessos – como se constata das arremetidas contrárias do Congresso Nacional. 

Nessa esteira desenvolve Rodriguez: 

É importante notar também, como mostra Jan Hoffman French, que a 
garantia de direitos e a criação de políticas públicas voltadas para os 
indígenas tiveram efeitos positivos em grupos de pessoas que 
costumavam ver a si mesmos como “camponeses” e passaram a 
perceber a si mesmos como povos originários (French, 2009). Nesse 
sentido, pode-se dizer que a expansão das instituições ocidentais, no 
longo prazo, teve efeitos ambíguos de destruição de povos originários, 
mas também de recriação e proteção de identidades originárias em 
um novo contexto.567 

Sem apostar na fragmentação do Direito, Rodriguez defende a “convivência de 

múltiplas ordens normativas capazes de expressar melhor os desejos e interesses da 

sociedade, por exemplo, no caso dos povos originários e de regulações técnicas 

transnacionais de alcance global”568. O autor entende “que é preciso acolher e 

estimular a construção de novas narrativas de justificação [...] para que todos possam 

se reconhecer no mesmo texto, ainda que a partir de evangelhos diferentes que 

veiculem uma leitura própria da mesma Carta, hibridizada ou não com outras 

narrativas”569. 

A “gramática da regulação estatal que cria normas abstratas de comportamento 

para regular o comportamento da sociedade”570 já não parece ser mais suficiente. De 

fato, “a unificação do direito, muitas vezes, foi responsável por violências que 

 
566 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Direito das Lutas: democracia, diversidade, multinormatividade. São Paulo: 
LiberArs, 2019. p. 143. 
567 Idem. Como viver junto? Escritos para uma Filosofia do Direito. Rio de Janeiro: Sankoré, 2024. p. 97. 
568 Ibidem, p. 29. 
569 Ibid., p. 30. 
570 Idem. Direito das Lutas: democracia, diversidade, multinormatividade. São Paulo: LiberArs, 2019. p. 
43. 



122 

atingiram formas de vida que permanecem vivendo naquele espaço social”571. 

Também é preciso reconhecer a “violência do processo de unificação política e cultural 

do Brasil, marcado pelo desejo de homogeneidade”572. 

E nesse processo autoritário de homogeneização as centenas de povos 

indígenas foram provavelmente uma das maiores vítimas, tal como já foi tratado no 

primeiro capítulo. Massacres que levaram ao extermínio de grupos inteiros, 

assimilação forçada que impuseram um violento apagamento cultural de cosmovisões 

milenares, tutela e silenciamento abusivos em nome de uma suposta integração 

nacional. Como se sabe, o Direito serviu e continua servindo – pelo menos em 

algumas situações, vide a tese do marco temporal que impede o cumprimento do 

dispositivo constitucional de demarcação das terras indígenas – a interesses políticos 

totalitários.  

Trata-se daquilo que Rodriguez, utilizando Robert Cover, chama de mundos 

constitucionais próprios. “Nestes mundos constitucionais paralelos e em disputa, o 

direito positivo estatal ocupará (ou não) papéis diferentes e com sentidos diferentes, 

mas, provavelmente um papel sempre secundário em relação às normas que regulam 

o comportamento”573 de tais agentes em conflito. Nesse sentido desenvolve o autor 

sobre a gramática de regulação social autônoma: 

os projetos instituintes pretendem fazer avançar ou retrair o poder do 
estado sobre a ordem normativa controlada por determinados agentes 
sociais no âmbito das relações pessoais, da família, das empresas e 
de tantos outros espaços de interação social. Em outras palavras, 
estes projetos visam a promover ou criar obstáculos para regulação 
social autônoma. Além disso, estes projetos também podem pretender 
fazer com que o direito estatal venha a coincidir com a visão deste ou 
daquele agente social sobre a regulação de um determinado tema em 
uma tentativa de colonizar o direito positivo. Além disso, o direito 
também pode ser utilizado para tentar enfraquecer ou eliminar 
adversários na disputa do espaço social, mesmo sem que uma 
determinada visão do direito seja levada à autenticação por uma 
instituição formal, hipótese que chamaremos de uso bélico do 
direito.574 

Infelizmente, o uso bélico do direito é bastante comum no Brasil. De um lado é 

utilizado para manter os povos indígenas e as práticas do Bem Viver marginalizadas 

 
571 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Como viver junto? Escritos para uma Filosofia do Direito. Rio de Janeiro: 
Sankoré, 2024. p. 30. 
572 Ibidem, p. 90. 
573 Idem. Direito das Lutas: democracia, diversidade, multinormatividade. São Paulo: LiberArs, 2019. p. 
335. 
574 Ibidem, p. 334. 



123 

e sob controle. O “sagrado” direito de propriedade prepondera sobre outros direitos 

fundamentais assegurados na Constituição Federal, tais como a função social da 

propriedade e o direito coletivo das comunidades originárias aos seus territórios 

tradicionais. A Natureza quase sempre sucumbe nessas disputas e seus entes 

naturais perecem em nome do fetichizado progresso. 

Se “a política oficial constitucional parece estar funcionando de costas para a 

sociedade, sintonizada mais com as demandas do mundo financeiro”575, é preciso 

questionar tal racionalidade jurídica. Compreende-se que a “norma jurídica pode ser 

entendida como um artefato humano destinado a mediar as relações” e que, por isso, 

“acolhe o ódio e canaliza-o para instituições destinadas a transformá-lo em 

assentimento impedindo a destruição física dos sujeitos”576.  

Exatamente em razão desse fim, a norma tem falhado de modo deliberado ou 

pelo menos a narrativa de justificação que tem prevalecido. Ademais, os Direitos 

Humanos descoloniais das comunidades vem sendo descumpridos sistematicamente 

com a destruição massiva dos territórios-Natureza. Rodriguez propõe encampar uma 

gramática de regulação social que amplie a cidadania: 

Portanto, é preciso deixar de lado o déficit histórico-sociológico da 
visão kantiana das instituições formais e seus efeitos deletérios sobre 
o estudo do direito (Neumann, [1936] 2013, p. 245-262) para conceber 
um direito que permita a diversos indivíduos e grupos sociais 
submetidos a situações de opressão que lutem para serem 
considerados “pessoas de direito” e para serem integrados em uma 
mesma narrativa constitucional, ampliando assim o conceito de 
cidadania.577 

Uma cidadania pluricultural que admita uma convivência democrática e 

harmônica, entre seres humanos diversos e os seres não humanos. Como nos 

mostram os povos indígenas – e tantos outros mais, ao redor do mundo –, há um 

entrelaçamento necessário e saudável entre os humanos e o mundo mais que 

humano, como prefere Bridle ao citar David Abram578. É preciso menos que “uma 

transformação inédita de nós mesmos e mais um reconhecimento – no sentido de um 

re-conhecimento, uma compreensão e uma reelaboração – do nosso lugar no 

mundo”579. 

 
575 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Direito das Lutas: democracia, diversidade, multinormatividade. São 
Paulo: LiberArs, 2019. p. 93. 
576 Ibidem, p. 101. 
577 Idem. Como viver junto? Escritos para uma filosofia do direito. Rio de Janeiro: Sankoré, 2024. p. 102. 
578 BRIDLE, op. cit., p. 33. 
579 Ibidem, p. 31. 



124 

Mas e então, “quais são as possibilidades e limites da gramática do Direito 

ocidental para figurar, reconhecer e proteger a existência e a reprodução da 

diversidade de culturas, inclusive culturas tradicionais, marcadas por cosmogonias de 

características mitológicas”580? Vale reiterar que José Rodrigo Rodriguez propugna 

por um modelo de democracia em que tenha espaço para a diversidade e uma 

multinormatividade democrática, segundo indicado no capítulo anterior. Assim aposta 

o autor: 

Sem excluir a importância dessa capacidade e da centralidade 
das constituições, é importante para essa solução (1) criar uma 
esfera pública livre e conflitiva em que seja possível, até mesmo, 
buscar a conversão moral das pessoas – uma esfera pública em 
que a liberdade de expressão seja significativamente ampla – e 
(2) construir instituições multinormativas que reconheçam prima 
facie a força jurídica das normas criadas pela sociedade, 
inclusive por grupos religiosos e outras formas de vida 
comunitárias, e que sejam capazes de promover ajustamentos 
jurisdicionais entre tais normativas com objetivo de mantê-las 
convivendo em paralelo.581 

Ressalva-se que, “em certos casos [...] será inevitável negar validade a normas 

específicas, aquelas que se mostrarem incompatíveis com os objetivos mais gerais 

de construir um convívio democrático”582. Ora, em um Estado Democrático de Direito, 

fundado a partir de uma sociedade plural, não pode haver espaços para 

normatividades e suas narrativas de justificação que impeçam ou neguem aos povos 

indígenas suas concepções da Natureza e da sua dignidade própria.  

Afinal, para se garantir que todos possam coexistir com liberdade, a diversidade 

não pode ser tolhida por nenhuma perversão da democracia. Em outras palavras, não 

se é livre para exercer o autoritarismo antidiverso e monocultural. Por isso, “proteger 

dissidentes e divergentes em seus lugares protegidos será proteger a sua cultura ou 

ordem normativa como um todo, considerada tal normatividade de caráter existencial 

como ordem normativa em sentido jurídico”583. 

A propósito, o art. 215 da Constituição Federal preceitua que “o Estado 

garantirá a todos o pleno exercício dos direitos culturais e acesso às fontes da cultura 

nacional, e apoiará e incentivará a valorização e a difusão das manifestações 

 
580 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Como viver junto? Escritos para uma filosofia do direito. Rio de Janeiro: 
Sankoré, 2024. p. 306.  
581 Ibidem, p. 270. 
582 Ibid., p. 271. 
583 Ibid., p. 168. 



125 

culturais”584. O caput já seria suficiente para incluir de modo geral as culturas dos 

povos originários. Ou seja, as comunidades indígenas podem vivenciar suas 

expressões culturais, porque estão salvaguardas pelo Texto Constitucional.  

Não satisfeito, o legislador constituinte quis reforçar essa proteção, inscrevendo 

um comando que determina uma posição ativa do poder público, por meio de políticas 

públicas que promovam esse fim. Assim, o § 1º estabelece que “o Estado protegerá 

as manifestações das culturas populares, indígenas e afro-brasileiras, e das de outros 

grupos participantes do processo civilizatório nacional”585.  

Em outras palavras, considerando a relevância das culturas indígenas e o seu 

nível de marginalização na sociedade, quis a Constituição estipular uma garantia 

expressa e especial. Segundo Deborah Duprat, “os povos indígenas são convidados 

a participar de uma sociedade que se abre à pluralidade dos modos de vida”586. De 

acordo com o Texto Constitucional, suas culturas não podem mais serem vistas como 

inferiores ou atrasadas. 

Nessa esteira, a via indicada por Edwin Cruz Rodriguez para permitir a 

compreensão mútua é a do diálogo intercultural. Para tanto propõe que se utilize o 

método diatópico de Boaventura de Sousa Santos. Esse pressupõe como condição 

que se aceite a incompletude das culturas e a perspectiva do outro. Como já deveria 

estar mais do que evidente, a cultura ocidental não possui todas as respostas, nem 

mesmo por meio de sua avançada ciência – mais uma vez, sem desconsiderar a sua 

importância ou defender qualquer tipo de negacionismo científico.  

O método proposto consiste em “um procedimento que responde à pregunta 

de como entender os valores e concepções de uma cultura desde o topos, os valores 

e concepções, de outra”. Logo, isso “implica tentar situar-se entre ambas, daí seu 

carácter diatópico (dois lugares)”587 (tradução nossa). Nestes termos pontua Cruz 

Rodriguez: 

Nesta perspectiva, toda interpretação de outra cultura sempre estará 
incompleta, pois a outredade, em um sentido epistemológico, apenas 
é parcialmente acessível. É impossível ver com os olhos que outro vê, 
ou em termos da hermenêutica diatópica, assumir por completo o topoi 

 
584 BRASIL. Constituição (1988). Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao. htm. Acesso em: novembro, 2025. 
585 Ibidem.  
586 DUPRAT, Deborah. O marco temporal de 5 de outubro de 1988: TI Limão Verde. In: CUNHA, Manuela 
Carneiro da; BARBOSA, Samuel (Orgs.). Direitos dos Povos Indígenas em Disputa. São Paulo: Editora 
Unesp, 2018. p. 57. 
587 CRUZ RODRIGUEZ, op. cit., p. 112.  



126 

da outra cultura. Não obstante, a tentativa forja uma empatia que 
modifica os valores e concepções de ambos interlocutores e leva à 
formulação de acordos parciais de convivência. Segundo Santos 
(2002: 70), o diálogo intercultural se produz entre culturas diferentes 
que contêm sentidos incontrastáveis (tradução nossa).588 

“Assim, quem interpreta não apenas decifra uns significados dados, mas 

também os recria ou os ressignifica a partir de seu próprio horizonte de sentido”589 

(tradução nossa). Ou seja, isso implica em se aprofundar na própria cultura e com isso 

buscar pontos comuns ou “lugares de contato” para Rodriguez. O diálogo intercultural, 

por óbvio, não deveria jamais ser lido como qualquer ameaça ou enfraquecimento da 

cultura hegemônica. 

Tais “lugares de contato, portanto, são espaços reais ou simbólicos em que 

indivíduos e grupos são expostos à diversidade humana e ao pluralismo político [...] e 

precisam lidar abertamente com ambos”590. Cruz Rodriguez cita, a título de exemplo, 

a ecologia profunda e a hipótese Gaia, como traduções ocidentais das cosmovisões 

indígenas. De outra forma, pode-se dizer que o diálogo intercultural já está em curso, 

ainda que enfrente as interrupções etnocêntricas. 

Assim, “o diálogo intercultural permite compreender que ambos horizontes de 

sentido são incompletos e podem complementar-se em certos aspectos”591 (tradução 

nossa). De forma alguma, aqui se propõe que as cosmovisões indígenas substituam 

ou suplantem todo o resto. Isso ficará mais claro quando for se tratar do Bem Viver e 

as contribuições reinterpretativas dos não indígenas, na última parte deste capítulo.  

Ademais, para Cruz Rodriguez, a concretização dos Direitos da Natureza só se 

daria com efetividade, “mediante sua institucionalização, com mecanismos tais como 

a criação de tribunais com juízes das distintas culturas implicadas e a existência de 

tradutores interculturais nos processos jurídicos e judiciais”592 (tradução nossa). De 

outra forma, mais do que criar necessariamente novas estruturas paralelas, seria 

imprescindível promover um choque intercultural naquelas já existentes, aproximando 

o aparato estatal das realidades indígenas do país.  

Apenas a título de ilustração, vale citar algumas medidas de simples 

implementação, tais como: a instituição de setores técnicos de Antropologia nos 

 
588 CRUZ RODRIGUEZ, op. cit., p. 112.  
589 Ibidem, p. 112. 
590 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Como viver junto? Escritos para uma filosofia do direito. Rio de Janeiro: 
Sankoré, 2024. p. 167. 
591 CRUZ RODRIGUEZ, op. cit., p. 113. 
592 Ibidem, p. 113. 



127 

tribunais – tal como os de psicologia e assistência social, com autonomia e recursos 

suficientes para realizarem seu trabalho; a reformulação dos concursos públicos para 

as carreias jurídicas, sob um viés mais intercultural, descolonial e multinormativo; o 

investimento na formação inicial e permanente dos magistrados e dos demais 

servidores sobre os direitos indígenas e os Direitos da Natureza; a maior pluralidade 

na indicação de membros das cortes superiores do Judiciário, com critérios 

pluriculturais nas listas de promoção para a segunda instância. Como se vê, seriam 

ações facilmente concretizáveis – ou que pelo menos não demandariam grandes 

alterações estruturais – e com um impacto considerável. Certamente não seriam 

suficientes, mas poderia ser um bom começo.  

Tais mudanças podem possibilitar “a interlegalidade, um maior conhecimento 

do funcionamento dos horizontes de sentido em que se sustentam as distintas culturas 

jurídicas e sua relação com a natureza, que promova a mútua aprendizagem entre 

elas”593 (tradução nossa). Mais, referidas transformações dariam concretude a um 

“legalismo democrático”, que por sua vez demandaria um “redesenho institucional do 

Judiciário”, nos termos preconizados por José Rodrigo Rodriguez594. 

De outra forma, as concepções sobre os Direitos da Natureza não podem ser 

sufocadas, nem perseguidas pelo desenfreado capitalismo neoextrativista. Por isso, 

“para evitar que o stress democrático degenere em fuga, agressividade ou violência, 

é preciso garantir que as pessoas possam contar com lugares protegidos onde 

possam reafirmar sua identidade”595, no caso os povos originários. Vale conferir a 

explicação do autor: 

Uma visão mais radical da democracia, com efeito, não pode assumir 
um compromisso fixo com o Estado liberal parlamentar ou com 
qualquer outro desenho final para as instituições formais. Uma 
democracia racial deve prever a possibilidade de transformar 
continuamente as instituições formais do Estado ou de qualquer outro 
centro autônomo de produção de normas jurídicas, para dar voz à 
sociedade, que chamaremos de liberdade de insurreição, o que 
implicará também na capacidade de reconhecer e interagir com 
centros autônomos de produção de normas, [...] de regulação social.596 

Em tal radicalização democrática, Rodriguez propõe que “os direitos 

individuais, direitos políticos e direitos sociais podem ser reinterpretados em sua 

 
593 CRUZ RODRIGUEZ, op. cit., p. 113. 
594 Cf. RODRIGUEZ, José Rodrigo. Direito das Lutas: democracia, diversidade, multinormatividade. São 
Paulo: LiberArs, 2019. p. 328.  
595 Idem. Como viver junto? Escritos para uma Filosofia do Direito. Rio de Janeiro: Sankoré, 2024. p. 30. 
596 Id. Direito das Lutas: democracia, diversidade, multinormatividade. São Paulo: LiberArs, 2019. p. 94.  



128 

função de promover o convívio democrático”. Isso implica em assegurar “os meios de 

subsistir fisicamente e culturalmente e instrumentos para participar da formação das 

regras que disciplinam as suas vidas individuais e coletivas”597. Relativamente aos 

povos indígenas sua sobrevivência física e cultural depende do reconhecimento da 

dignidade da Natureza.  

A esse respeito vale conferir o que dispõe a Carta Constitucional. O direito ao 

meio ambiente ecologicamente equilibrado está estabelecido no art. 225 da 

Constituição da República. O dispositivo ainda prevê que se trata de um “bem de uso 

comum do povo e essencial à sadia qualidade de vida, impondo-se ao Poder Público 

e à coletividade o dever de defendê-lo e preservá-lo para as presentes e futuras 

gerações”598.  

Apesar dos ataques sistemáticos dos últimos anos, como a recente legislação 

federal que maculou severamente a Lei de Licenciamento Ambiental (Lei nº 

15.190/2025), o Brasil é considerado um país com uma legislação ambiental 

avançada. Afinal, possui “uma Política Nacional do Meio Ambiente vigente desde 

1981, por meio da Lei Federal 6.938” e seu respectivo “Sistema Nacional do Meio 

Ambiente (SISNAMA), estruturado a partir de diversos órgãos ambientais” 599. 

Segundo Renata Fortes o paradigma biocêntrico foi acolhido pelo capítulo do 

meio ambiente da Constituição. Nesse sentido desenvolve: 

Mas, foi com a Constituição Federal em 1988 que este entendimento 
ganhou força ao consolidar o paradigma biocêntrico como fundamento 
ético para as relações entre ser humano e Natureza (meio ambiente) 
por meio do artigo 225, cuja parte inicial reconhece que todos têm 
direito ao meio ambiente ecologicamente equilibrado. Assim, a 
Natureza em equilíbrio passa a direito fundamental a ser invocado 
para a proteção de todas as formas de vida que a compõem e dela 
são dependente por ser o conjunto de condições, leis, influências e 
interações de ordem física, química e biológica, que permite, abriga e 
rege a vida em todas as suas formas; nesta perspectiva todas as 
formas de vida passam a sujeitos do direito à Natureza (meio 
ambiente) ecologicamente equilibrada, e não apenas a forma de vida 
humana.600 

 
597 Id. Como viver junto? Escritos para uma Filosofia do Direito. Rio de Janeiro: Sankoré, 2024. p. 169. 
598 BRASIL. Constituição (1988). Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao. htm. Acesso em: novembro, 2025. 
599 FORTES, Renata. Os direitos animais na perspectiva dos direitos da natureza no Brasil. In: CARVALHO, 
Flávia Alvim de et al. Direitos da Natureza, Ecologia Jurídica Integral e Pensamento Decolonial. São 
Paulo: Editora Dialética, 2025. p. 158. 
600 Ibidem, p. 159. 



129 

Não se desconhece que “tal como propõe Eduardo Gudynas, urge precisar que 

os direitos a um ambiente saudável são parte dos Direitos Humanos e que não 

necessariamente implicam Direitos da Natureza”601. Nessa concepção o meio 

ambiente é tratado de um modo relativo, a partir do bem-estar humano. Por isso, “os 

direitos ambientais de terceira geração são, sem dúvida, muito importantes, mas 

continuam situados dentro de uma perspectiva antropocêntrica”602. 

Dentro de uma lógica descolonial dos Direitos Humanos e nos mesmos termos 

de Ellacuría, “seria possível dizer que, assim como se defende o bem comum entre 

os seres humanos”, “deve-se dar um passo a mais e construir um bem comum com a 

Natureza”603. Feitas tais diferenciações, Moraes frisa que não são direitos conflitantes 

e nem se excluem:  

O avanço, alcançado naquele momento para a tutela jurídica do meio 
ambiente, com bases na ética da solidariedade entre seres humanos, 
seja no presente, entre as gerações que convivem ao mesmo tempo 
(intrageracional), seja no futuro, entre gerações que se sucedem no 
tempo (intergeracional), não exclui, per si, a possibilidade de admitir-
se, eticamente, a solidariedade entre os seres humanos e os demais 
seres vivos e, por via de consequência, de serem atribuídos direitos à 
Natureza, em função do reconhecimento de seu valor intrínseco. Com 
clareza, observa Herman Benjamin, que “a bem da verdade, não são 
propriamente excludentes, mas complementares, a tutela das 
gerações futuras e o reconhecimento de que os seres da natureza, 
animados e inanimados, merecem um status próprio, inclusive 
jurídico”.604 

Diante do exposto, considerando as intuições e argumentos apresentados, 

permanece o questionamento: o sistema constitucional brasileiro permite uma 

interpretação que reconheça a Natureza como titular de direitos? Adota-se uma 

compreensão de que tal entendimento só é possível segundo uma perspectiva 

sistemático-teleológica que parta dos povos indígenas. Em outras palavras, uma 

interpretação conjunta do art. 231 com os arts. 215, § 1º e 225, caput da Constituição 

Federal. Por isso, revela-se fundamental perscrutar o quanto foi assegurado no 

emblemático comando do art. 231, duramente conquistado pelas comunidades 

originárias, no desenrolar do processo constituinte. 

 
601 ACOSTA, op. cit., p. 128. 
602 GUDYNAS, op. cit., p. 101. 
603 Ibidem, p. 103. 
604 MORAES, op. cit., p. 121. 



130 

4.3.1 Direito à terra tradicional e a concepção espiritual do território 

No pós-ditadura civil-militar de 1964, os povos indígenas, por meio de suas 

organizações representativas, estiveram presentes no processo de redemocratização 

do país, iniciado em 1985. Também durante a Assembleia Nacional Constituinte 

(1987-1988) foram uma das forças vivas da sociedade brasileira que se mobilizaram 

fortemente pela garantia de seus direitos tão vilipendiados ao longo da história. 

Com o apoio do Conselho Indigenista Missionário (Cimi) e da própria 

presidência da Conferência dos Bispos do Brasil (CNBB) – além de outros aliados –, 

o movimento indígena exerceu sua legítima pressão sobre os legisladores 

constituintes. A reação não tardou e “o jornal O Estado de S. Paulo desencadeou uma 

campanha contra o Cimi, patrocinada por setores militares e pelas mineradoras”. 

Tratou-se de “uma articulação contra os direitos indígenas na Constituinte e que 

resultou numa CPI”605.  

Outro fato bastante simbólico da condição de indignidade a que estavam 

submetidos – e em muitos aspectos continuam assim – os povos originários, foi o 

massacre dos Tikuna durante a Constituinte. Em “28 de março de 1988 o inferno se 

instalou no Capacete, região do Alto Solimões, quase na fronteira com a Colômbia, 

14 [...] foram mortos a tiros, dos quais 4 menores de 12 anos, 27 desaparecidos, entre 

eles pelo menos 10 crianças, 23 feridos”606. Luiz Maklouf Carvalho registra que houve 

“repercussões no Congresso”, inclusive com a “criação da Frente Parlamentar do 

Índio”607. 

Nessa esteira e sem desconsiderar a pressão contrária exercida pelos 

ruralistas – vide “a marcha sobre o Congresso, organizada pela UDR”608 (União 

Democrática Ruralista), realizada em julho de 1987 –, ao final, importantes direitos 

indígenas foram assegurados. Não se pode negar que a Constituição de 1988 

representou uma vitória para a causa indígena.  

É verdade que “não alcançou, porém, um nível de proteção inteiramente 

satisfatório”, anota José Afonso da Silva. A propósito, “teria sido assim, se houvera 

 
605 PREZIA, op. cit., p. 77. 
606 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Breve história jurídica da relação dos povos indígenas 
com o Brasil. p. 14.  
607 CARVALHO, Luiz Maklouf. 1988: segredos da Constituinte. Os vintes meses que agitaram e mudaram 
o Brasil. Rio de Janeiro: Record, 2017. p. 30. 
608 Ibidem, p. 29. 



131 

adotado o texto do Anteprojeto da Comissão Afonso Arinos, reconhecidamente mais 

equilibrado e mais justo”609. Nestes termos ressalta Souza Filho sobre algumas das 

conquistas obtidas pelas comunidades indígenas: 

No século XX, surgiu um movimento na América Latina para discutir a 
inclusão dos povos como sujeitos de direitos coletivos, especialmente 
os povos indígenas. O movimento foi ganhando forma até ser 
efetivamente reconhecido nas constituições nacionais e em 
normativas internacionais, como a Convenção 169 da Organização 
Internacional do Trabalho (OIT) e as declarações sobre os direitos dos 
povos indígenas da ONU e da OEA. Os direitos reclamados eram 
coletivos e diziam respeito a povos. Estes direitos não eram de 
propriedade e não poderiam se identificar como direitos individuais, 
porque se tratava do direito de existir como coletivo e de estar em um 
território adequado à sua existência.610 

Como reforça Duprat, a nova ordem jurídica “rompe com o paradigma de 

assimilação, institui e valoriza o direito dos povos indígenas de se considerarem 

diferentes e serem respeitados como tais e reforça as suas instituições, culturas e 

tradições”611. “Há, na Constituição e em vários textos internacionais, um investimento 

no sentido de permitir aos povos indígenas orientar-se pela visão de si e lançar-se ao 

mundo autarquicamente”612. Uma mudança substancial da etnocêntrica e 

empobrecedora integração à garantia da pluriculturalidade – insistentemente 

demandada pelas comunidades originárias. 

Também para Rodriguez, a Constituição “consagra explicitamente direitos para 

povos originários, inclusive o de reproduzir sua cultura, o que exige manter suas terras 

e afastá-las do mercado capitalista (art. 231, 232 e art. 67 do ADCT)”613. De acordo 

com Souza Filho, “romper com o integracionismo significa reconhecer os povos como 

portadores de direitos coletivos, sujeitos de direitos coletivos, portanto sujeitos do 

direito de existir e continuar existindo segundo seus usos costumes e tradições”614. 

No mesmo sentido, Afonso da Silva aponta que aos indígenas foram 

reconhecidos “direitos fundamentais de solidariedade”, porque possuem um caráter 

duplo, individual e coletivo. Para o constitucionalista, “são direitos supraestatais e, 

 
609 AFONSO DA SILVA, José. Parecer. In: CUNHA, Manuela Carneiro da; BARBOSA, Samuel (Orgs.). Direitos 
dos Povos Indígenas em Disputa. São Paulo: Editora Unesp, 2018. p. 24. 
610 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Direitos da Natureza. In: CRUZ, Valter do Carmo (org.) et. al. 
Dicionário de ecologia política. Rio de Janeiro: Consequência Editora, 2024. p. 613. 
611 DUPRAT, op. cit., p. 52. 
612 Ibidem, p. 57. 
613 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Como viver junto? Escritos para uma Filosofia do Direito. Rio de Janeiro: 
Sankoré, 2024. p. 168. 
614 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Marco Temporal e Direitos Coletivos. In: CUNHA, M. C. da; 
BARBOSA, S. (Orgs.). Direitos dos Povos Indígenas em Disputa. São Paulo: Editora Unesp, 2018. p. 93. 



132 

pois, direitos absolutos, natureza essa que lhes confere a garantia de permanência, 

pois não podem ser eliminados”615. Assim assevera Bragato sobre a aprovação dos 

direitos indígenas na Constituinte: 

Em 1º de junho de 1988, o Capítulo VIII (Dos índios) foi submetido ao 
Plenário e aprovado por 487 votos, cinco contra e dez abstenções. O 
capítulo finalmente aprovado, garantiu o reconhecimento da 
organização social, costumes, línguas, crenças e tradições indígenas; 
o direito original à terra ocupada tradicionalmente (e não imemorial); a 
responsabilidade da União Federal de demarcar tais terras, proteger e 
fazer cumprir todas as propriedades indígenas; reconhecendo a 
legitimidade processual ativa para os índios, suas comunidades e 
organizações; e a eliminação da proposta de exclusão da proteção 
constitucional dos índios supostamente assimilados ou ‘altamente 
aculturados’ (LACERDA, 2008).616 

Mas afinal o que estabeleceu a Constituição especificamente aos povos 

indígenas? O centro de tais garantias está no art. 231, caput que dispõe: “são 

reconhecidos aos índios sua organização social, costumes, línguas, crenças e 

tradições, e os direitos originários sobre as terras que tradicionalmente ocupam, 

competindo à União demarcá-las, proteger e fazer respeitar todos os seus bens”617. 

Em suma, foram sacramentados os direitos ao território e à autodeterminação 

segundo suas tradições próprias. 

Como ensina Souza Filho, “o direito coletivo nasce e morre com a coletividade”. 

Assim, “a negação de um deles necessariamente se estende à negação do outro”. Ou 

seja, “se é negada a existência, deixa de existir o direito territorial; se é negado o 

território, está negada a existência”618. Em outras palavras, os povos indígenas 

necessitam do seu território para possibilitar a vivência de seu modo de vida. Caso 

contrário, o “risco é de etnocídio”619. 

“A centralidade da terra está exatamente na sua estreita relação com os 

aspectos culturais e identitários do grupo”620, confirme Duprat. Quer dizer, “ela não é 

apenas o local de habitação; é a soma dos espaços de habitação, de atividade 

 
615 AFONSO DA SILVA, op. cit., p. 21.  
616 BRAGATO, Fernanda Frizzo. Os direitos indígenas na Constituição Brasileira de 1988: da conquista aos 
atuais retrocessos. Revista de Estudos Constitucionais, Hermenêutica e Teoria do Direito (RECHTD), 
São Leopoldo, v. 14, n. 3, p. 439-463, set-dez 2022, Disponível em: doi:10.4013/rechtd.2022.143.09. p. 
450. 
617 BRASIL. Constituição (1988). Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao. htm. Acesso em: novembro, 2025. 
618 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Marco Temporal e Direitos Coletivos. In: CUNHA, M. C. da; 
BARBOSA, S. (Orgs.). Direitos dos Povos Indígenas em Disputa. São Paulo: Editora Unesp, 2018. p. 93. 
619 Ibidem, p. 90. 
620 DUPRAT, op. cit., p. 54. 



133 

produtiva, de preservação ambiental e daqueles necessários à reprodução física e 

cultural do grupo”621. Nestes termos complementa Souza Filho: 

Os direitos indígenas, coletivos, dos povos, são concebidos dessa 
forma. O povo tem direito a um território em que possa viver, realizar 
o ser coletivo e cultural, ser povo. Portanto, é um direito de existência, 
fundamentalmente diferente do direito individual de propriedade, não 
só porque é coletivo, mas porque se relaciona diretamente com um 
espaço territorial determinado e ecologicamente adequado, onde não 
se exercem, internamente, os direitos individuais modernos.622 

Contudo, o jurista indigenista coloca a ressalva, que apesar de parecer óbvia, 

continua sendo necessário repetir sempre – inclusive como forma de denúncia. “Há 

uma diferença, porém, entre a existência do direito coletivo e o seu reconhecimento”. 

Quer dizer, “o direito coletivo existe intrinsecamente ao grupo ou povo, o 

reconhecimento é externo”623.  

E, como se veio demonstrando ao longo do trabalho, o Estado brasileiro 

descumpriu o art. 67 dos Atos das Disposições Constitucionais Transitórias que 

disciplinou: “a União concluirá a demarcação das terras indígenas no prazo de cinco 

anos a partir da promulgação da Constituição”. Há mais de trinta e dois anos a União 

está em mora, violando deliberadamente o dispositivo constitucional. Afinal, centenas 

de territórios indígenas ainda não foram reconhecidos oficialmente pelo poder público. 

Feita esta constatação, a via já apontada por Rodriguez é a da radicalização 

da democracia, com o fortalecimento de um constitucionalismo indígena. Por isso, 

cabe investigar mais a fundo em que consiste exatamente o cerne do comando 

constitucional, o direito ao território. Certamente não se trata aqui de um instituto de 

natureza civilista, com as suas peculiaridades específicas.  

Duprat afirma que “não é possível prosseguir [...] homologando as definições 

naturalizadas de posse, esbulho e resistência, que foram incorporadas pelo direito a 

partir de uma visão hegemônica, com o descarte de inúmeras noções laterais 

possíveis”624. Entretanto, para as instituições oficiais e para os intérpretes do Direito é 

sempre muito difícil ir além de uma abordagem jurídico-capitalista.  

“Em resumo, a cultura jurídica privatista é visível nas decisões do STF a 

respeito de demarcações de terras indígenas, mesmo que a matéria seja decidida 

 
621 DUPRAT, op. cit., p. 55. 
622 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Direitos da Natureza. In: CRUZ, Valter do Carmo (org.) et. al. 
Dicionário de ecologia política. Rio de Janeiro: Consequência Editora, 2024. p. 615. 
623 Idem. Marco Temporal e Direitos Coletivos. In: CUNHA, Manuela Carneiro da; BARBOSA, Samuel 
(Orgs.). Direitos dos Povos Indígenas em Disputa. São Paulo: Editora Unesp, 2018. p. 93. 
624 DUPRAT, op. cit., p. 59.  



134 

com base na Constituição Federal”625, confirma José Antônio Peres Gediel. Assim 

discorre Barbosa sobre as múltiplas dimensões do território indígena: 

Uma terra indígena não é uma gleba sem mais, normatizada pela 
malha autorreferente dos conceitos do direito. Para os Guarani, por 
exemplo, seu território é tekoha, espaço da mata preservada para a 
caça ritual, agricultura e coleta de ervas ou materiais para o 
artesanato, é também o espaço sociopolítico de moradia, festas, lazer 
e rezas; tekoha é um conceito denso que combina dimensões 
cosmológicas, ecológicas e sócio-históricas.626 

Para Rogério Haesbaert, território inclui desde “as bases físico-materiais (terra) 

garantidoras da existência humana (por vezes, mais amplamente, também animal)” 

até as “relações sociopolíticas que possibilitam a emergência do território – o controle 

e/ou apropriação de uma parcela do espaço geográfico”627. Acrescentando o 

pensamento descolonial, o geógrafo fala de “lutas também pela existência cultural, no 

combate ao racismo e ao patriarcado, envolvendo distintos grupos étnicos cuja vida, 

muitas vezes, está profundamente impregnada nos/dos territórios e da própria 

natureza que habitam”628. 

Também para os Baniwa, como se vem repetindo à exaustão, “os 

conhecimentos indígenas demonstram-se enraizados em práticas coletivas, em sua 

organização social e em percepções profundas sobre o território”629. Por isso, 

considerando a perspectiva descolonial e intercultural, é preciso interpretar a 

concepção de território segundo o entendimento das comunidades originárias. Afinal, 

“na expressão de Peter Häberle, ‘quem vive a norma acaba por interpretá-la ou, ao 

menos, por cointerpretá-la’”630. 

Nesta esteira, conforme aponta Braga, os territórios indígenas são espaços 

interconectados de múltiplas relações, entre humanos e não humanos: 

Além de convocar uma concepção termodinâmica radicalmente 
distinta daquela que a modernidade ocidental postulou em suas 
vertentes mecanicista e desenvolvimentista, essas formas de manejo 
convocam a um comparecimento em determinado modo de 
potencialização do vivo, enquanto ciência do corpo e prática do 
pensamento. As agriculturas “de processos” se contrapõem à 

 
625 GEDIEL, José Antônio Peres. Terras Indígenas no Brasil: o descobrimento da racionalidade jurídica. In: 
CUNHA, M. C. da; BARBOSA, S. (Orgs.). Direitos dos Povos Indígenas em Disputa. São Paulo: Editora 
Unesp, 2018. p. 102.  
626 BARBOSA, Samuel. Introdução. In: CUNHA, Manuela Carneiro da; BARBOSA, Samuel (Orgs.). Direitos 
dos Povos Indígenas em Disputa. São Paulo: Editora Unesp, 2018. p. 14. 
627 HAESBAERT, Rogério. Território. In: CRUZ, Valter do Carmo (org.) et. al. Dicionário de ecologia política. 
Rio de Janeiro: Consequência Editora, 2024. p. 168. 
628 Ibidem, p. 170. 
629 HIPAMAALHE e MATSAAPE, op. cit., p. 29. 
630 DUPRAT, op. cit., p. 59. 



135 

agricultura “de insumos”, majoritariamente derivados de petróleo: “o 
cultivo pela coerção”, proveniente da exploração de plantas, animais, 
organismos e pessoas. As técnicas e processos agroecológicos, 
“bricolagens tecnoprimitivistas e metamorfoses político-metafísicas”, 
podem implicar o reaproveitamento de águas; o cultivo de 
microrganismos e polinizadores; o estudo de plantas medicinais, 
sagradas e alimentícias; a troca e a manutenção de sementes crioulas; 
a fabricação de ferramentas, léxicos e formas colaborativas de 
organização do trabalho; o restabelecimento de rituais, mutirões, 
festejos, cantos e encantos. A geratividade dessas experiências 
manifesta-se não apenas em condições materiais de vida nos 
territórios, mas também em vizinhanças ínfimas com comunidades 
vivas e não vivas; com topografia, a estrutura, a textura e a fertilidade 
do solo e dos ventos; com a sazonalidade e suas temporalidades 
tróficas.631 

As comunidades originárias possuem “direitos coletivos à terra [...] porque não 

atribuem valor de troca à terra, isto é, não a consideram uma mercadoria e por isso 

são coletivas, sem a possibilidade ética de se desfazer dela, o equivalente a abrir mão 

da existência como coletividade”632. Essa é uma das razões que tanto causa 

contrariedade e trava as demarcações de terras indígenas: trata-se de um instituto 

contra-hegemônico e anti-capitalista. 

Ainda aprofundando essa lógica, “o direito é de todos e, portanto, de um sujeito 

coletivo; é indivisível, intransferível, imprescritível, aliás, não pertence apenas às 

gerações contemporâneas, mas também às futuras, como pertenceu às anteriores e 

ancestrais”633. Portanto, são ineficazes todas as pressões contra as comunidades 

indígenas, porque liderança alguma, ou até a integralidade de um povo, pode 

renunciar ao direito das gerações vindouras. Nessa linha também corrobora Afonso 

da Silva, quando diz que “a posse de não índio sobre terras indígenas nunca pode ser 

legitimada, porque, nos termos da Constituição, é nula, de nenhum efeito; isso porque 

essas terras são indisponíveis e inalienáveis (art. 231, §§ 4º e 6º)”634. 

Por outro lado, “a tradição ou costume é a maneira de fazer as coisas, 

reproduzir e manter as relações sociais internas”. Diferentemente do que os 

entusiastas do marco temporal pensam – com o fim de limitar um direito constitucional 

 
631 BRAGA, op. cit., p. 28-29.  
632 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Marco Temporal e Direitos Coletivos. In: CUNHA, M. C. da; 
BARBOSA, S. (Orgs.). Direitos dos Povos Indígenas em Disputa. São Paulo: Editora Unesp, 2018. p. 91. 
633 Ibidem, p. 82. 
634 AFONSO DA SILVA, op. cit., p. 32. 



136 

–, “tradicional, portanto, não quer dizer imemorial ou histórico, tradição é forma, modo 

de ocupação”635.  

Esses foram os termos garantidos pelo § 1º do art. 231 da Carta Fundamental, 

enquanto terras tradicionalmente ocupadas, que são aquelas: “utilizadas para suas 

atividades produtivas, as imprescindíveis à preservação dos recursos ambientais 

necessários a seu bem-estar e as necessárias a sua reprodução física e cultural, 

segundo seus usos, costumes e tradições”636. 

“De fato, a constituição reconhece a sociedade como fonte de normas que 

regulam a vida das pessoas no contexto de religiões e de associações”637. E aos 

indígenas, “o direito de existir como grupo diferenciado inclui usar o idioma, a cultura, 

a religião, praticar as festas, em liberdade”638.  

Ora, se a ordem constitucional protege as tradições culturais e espirituais das 

comunidades originárias, não se pode ignorar que também resta reconhecida a 

dimensão espiritual do território. Ademais, os indígenas não consideram a terra tal 

como uma fazenda qualquer. Essa é a concepção dos Guarani, como atesta o 

antropólogo Melià:  

Se bem que a terra imponha suas condições, é o guarani que faz a 
sua terra. A terra guarani vive com os guarani que vivem nela. A 
ecologia guarani não se restringe à natureza, nem se define por seu 
valor exclusivamente produtivo. Com uma expressão que lhe é bem 
característica, o guarani refere-se a seu território como tekohá. Ora, 
se o tekó é o modo de ser, o sistema, a cultura, a lei e os costumes, o 
tekohá é o lugar e o meio em que se dão as condições de possibilidade 
do modo de ser guarani. “O tekohá significa e produz ao mesmo tempo 
relações econômicas, relações sociais e organização político-
religiosa, essenciais para a vida guarani. Embora pareça redundância, 
temos que admitir, com os próprios dirigentes guarani que, sem 
tekohá, não há tekó”. O tekohá, com toda a sua materialidade terrena, 
é sobretudo uma inter-relação de espaços culturais: econômicos, 
sociais, religiosos e políticos. É o lugar – dizem os guarani – onde 
vivemos segundo nossos costumes.639 

 
635 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Marco Temporal e Direitos Coletivos. In: CUNHA, M. C. da; 
BARBOSA, S. (Orgs.). Direitos dos Povos Indígenas em Disputa. São Paulo: Editora Unesp, 2018. p. 85. 
636 BRASIL. Constituição (1988). Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao. htm. Acesso em: novembro, 2025. 
637 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Como viver junto? Escritos para uma Filosofia do Direito. Rio de Janeiro: 
Sankoré, 2024. p. 168. 
638 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Marco Temporal e Direitos Coletivos. In: CUNHA, M. C. da; 
BARBOSA, S. (Orgs.). Direitos dos Povos Indígenas em Disputa. São Paulo: Editora Unesp, 2018. p. 89. 
639 MELIÀ, Bartomeu. A experiência religiosa Guarani. In: MARZAL, Manuel M. et al. O Rosto Índio de Deus. 
São Paulo: Vozes, 1989. p. 336. 



137 

“Ora, as regras da Constituição sobre os direitos indígenas têm a natureza de 

direito protetivo de minorias e, portanto, devem ser compreendidas na conformidade 

do contexto de vivência dessa minoria”640, consigna Afonso da Silva. E para as 

comunidades originárias, o território é formado por vários seres não humanos, vivos e 

supostamente inanimados. “Esse é o sentido que a Constituição brasileira de 1988 

adota para com os povos indígenas”: “a terra, o local, é modificada e modifica a cultura 

local, daí a profundidade da relação entre povo e terra”641.  

No âmbito do Sistema Regional de Direitos Humanos da Organização dos 

Estados Americanos (OEA), em 25 de fevereiro de 2018, o Brasil foi condenado pela 

Corte Interamericana, no Caso dos Xucurus. Com a sentença, que deve ser 

obrigatoriamente cumprida pelo país, se estabeleceu que a ordem jurídica brasileira 

reconhece a existência da relação de interdependência cosmológico-espiritual entre 

os povos indígenas e o seu território-Natureza. Nesse ponto explica Chantelle 

Teixeira:  

A Constituição brasileira de 1988 ao, finalmente, reconhecer nossa 
sociedade como pluriétnica e multicultural, amparou as cosmovisões, 
as culturas, os usos, costumes, crenças e tradições dos povos 
indígenas, sobretudo reconheceu que os modos distintos e profundos 
de se relacionar com a terra e a natureza são quesitos fundamentais 
para o reconhecimento oficial de seu território através do processo de 
demarcação. No Caso dos Xucurus vs. Brasil, a Corte IDH afirmou e 
aprofundou esse entendimento, reconhecendo, inclusive, que o 
sistema jurídico interno brasileiro ampara as perspectivas indígenas 
reconhecendo seus modos de vida e sua relação com a terra e a 

natureza.642  

Essa pertença espiritual, reconhecida pela Corte, não se refere a uma 

especificidade apenas do povo Xucuru – vale ter presente os vários relatos 

colacionados ao longo desse trabalho na mesma dimensão. Nesse sentido relata o 

xamã Yanomami sobre në ropë ou riqueza da floresta e a orientação dada por Omama 

(seu criador): “cuidem bem de në ropë!”, “se vocês morarem na terra-floresta com në 

ropë, vocês ficam alimentados, vocês vivem bem e com saúde”643.  

 
640 AFONSO DA SILVA, op. cit., p. 34. 
641 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Marco Temporal e Direitos Coletivos. In: CUNHA, M. C. da; 
BARBOSA, S. (Orgs.). Direitos dos Povos Indígenas em Disputa. São Paulo: Editora Unesp, 2018. p. 91. 
642 TEIXEIRA, C. da S. Povo Xucuru vs. Brasil: um paradigma na Corte Interamericana de Direitos Humanos 
na construção dos direitos territoriais coletivos dos povos indígenas. p. 66. In: LACERDA, L. F. (Org.). 
Direitos da Natureza: marcos para a construção de uma teoria geral. São Leopoldo: Casa Leiria, 2020. 
643 KOPENAWA, Davi. Në Rope. In: CARNEVALLi, Felipe (org.). et al. Terra: antologia afro-indígena. São Paulo: Ubu 
Editora, 2023. p. 334. 



138 

Entretanto, o território de seu povo sofreu – e apesar da diminuição ainda sofre 

– uma invasão de milhares de garimpeiros, com uma terrível destruição humana, 

ambiental e cultural. “Quando os napëpë [não indígenas] estragam a floresta, në ropë 

foge e vai para outra terra” e “quando foge, os napëpë plantam as comidas na terra, 

mas elas não crescem e só resta Ohinari, o ser da fome, em seu lugar”644. 

Como explicitam Bragato e Rosa, atacar o território ancestral e seu 

ecossistema significa também violar o direito à espiritualidade indígena de toda uma 

coletividade: 

Para os povos indígenas, a espiritualidade não está dissociada dos 
aspectos materiais e cotidianos da vida, mas lhes dá sentido; por isso, 
não se limita à ideia de religião nos termos ocidentais. Qualquer direito 
dos povos indígenas, seja à vida, à integridade, à terra, à liberdade 
religiosa ou à residência, deve se entender à luz da ideia de 
espiritualidade, que é constitutiva da cultura destes povos. A Corte IDH 
reconhece, em diversos casos, a espiritualidade das comunidades 
indígenas [...]. Na relação com a terra, entende que o direito de 
propriedade, se não se deriva totalmente, também se constitui pela 
relação espiritual da comunidade com o espaço (tradução nossa). 645 

Por isso, não adianta propor que os Yanomami saiam do seu território, 

deixando as jazidas de ouro para a extração das “riquezas nacionais”, em troca de 

outra terra protegida. Afinal, “eles [não indígenas] não sabem que o lugar do 

surgimento de në ropë, da riqueza da floresta, foi em nossas terras; eles não 

conhecem, só conhecem suas próprias terras”646. Há, assim, uma profunda ligação 

ancestral e espiritual entre o povo Yanomami e sua hutukara, também traduzida como 

“terra-floresta” ou “o mundo como o conhecemos”.  

Portanto, preservar a “riqueza nacional” significa nesse caso deixar que os 

filhos de Omama vivam em paz e em equilíbrio em seu território, nos termos do 

disposto na Constituição. Ao fazer referência ao julgamento da emblemática ação da 

Raposa Serra do Sol (RR), Duprat destacou que “pela primeira vez, ficou assentado 

que as terras indígenas formam um mosaico que combina habitação, recursos 

produtivos e ecológicos, e espaços necessários à reprodução física e cultural do 

grupo”647. 

 
644 KOPENAWA, op. cit., p. 338.  
645 BRAGATO, F. F.; ROSA, M. de A. Os significados da espiritualidade indígena e sua aplicação pela Corte 
Interamericana de Direitos Humanos. Revista de Direito Público. Brasília, vol. 20, n. 108, out/dez. 2023. 
Disponível em: DOI:10.11117/rdp.v20i108.7609. Acesso em: abril, 2025. p. 114/115. 
646 KOPENAWA, op. cit., p. 334. 
647 DUPRAT, op. cit., p. 71. 



139 

Segundo Souza Filho, quando se aprovaram os direitos constitucionais dos 

povos indígenas, “estava implícito o tema da natureza porque a adequação territorial 

exigida por esses povos dizia respeito às condições chamadas de ambientais, o que 

nada mais era do que o respeito à integração de suas culturas com a natureza”648. 

Sem desconsiderar “que cada indivíduo indígena é portador e titular de direitos 

humanos individuais”, “enquanto forem coletivos, porém, a sua relação com a 

natureza se dará segundo sua cultura e seu direito”649. A esse respeito assevera o 

autor: 

Com o reconhecimento dos direitos indígenas e de outros povos 
tradicionais, a natureza de seus territórios passou a ser entendida 
segundo a cultura de cada povo, portanto, em uma relação 
harmoniosa e com o uso que cada cultura estabelece sem destruir, na 
sua maior parte atribuindo direitos à natureza, nem sempre chamando 
por este nome.650 

De fato, “cada povo tem sua história em um lugar ou lugares determinados, e 

se não está na terra é porque em algum momento foi expulso e, então, a comunidade 

ou a identidade continua existindo em função da recuperação da terra”651. O 

afastamento de uma comunidade originária de seu território ancestral significa uma 

violenta ruptura com o seu modo de ser tradicional.  

Por outro lado, não basta a demarcação da terra indígena, se o território-

Natureza permanece sob permanente pressão e ameaças de projetos minerários e 

grandes obras governamentais de infraestrutura. A interpretação constitucional que 

tem prevalecido possui um viés restritivo, que nega e impede o integral exercício dos 

direitos indígenas.  

“A Constituição de 1988 e os documentos internacionais não deixam dúvida 

sobre duas coisas: os povos têm direito a existir e continuar existindo e para continuar 

existindo têm direito à terra”652, frisa Souza Filho. Não a uma terra arrasada e espoliada 

pelo capital destrutivo, por óbvio! Mas a um território em que possam manter e 

desenvolver relações harmônicas com os seres não humanos que o integram.  

Nessa dimensão pontua o autor sobre o caráter coletivo tanto dos direitos 

indígenas quanto da Natureza: 

 
648 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Direitos da Natureza. In: CRUZ, Valter do Carmo (org.) et. al. 
Dicionário de ecologia política. Rio de Janeiro: Consequência Editora, 2024. p. 613. 
649 Ibidem, p. 616.  
650 Ibid., p. 613-614. 
651 Idem. Marco Temporal e Direitos Coletivos. In: CUNHA, M. C. da; BARBOSA, S. (Orgs.). Direitos dos 
Povos Indígenas em Disputa. São Paulo: Editora Unesp, 2018. p. 90. 
652 Ibidem, p. 98.  



140 

Igualmente, a natureza, os ecossistemas, as espécies ou os seres 
chamados de acidentes geográficos, como montanhas, rios e 
florestas, todos têm direito a existir, enquanto ser. Estes direitos são 
coletivos. A diferença com os direitos coletivos dos povos é a sua 
indeterminação e a dificuldade de individualização, porque para os 
povos indígenas corresponde, além dos direitos coletivos, a 
possibilidade de direitos humanos individuais, como o direito de 
propriedade. Na natureza, não é tão nítida essa individualização, salvo 
quando humanamente individualizada, como no caso de um rio, de um 
chimpanzé ou de uma montanha. Além disso, a natureza não tem a 
opção de se desconstituir como coletivo e ingressar no mundo dos 
direitos individuais humanos. Os indígenas não podem jamais ser 
objetos de direitos, a natureza, sim.653 

No mais, os Direitos da Natureza não são um fim em si mesmos. Ao revés, 

podem ser uma peça central na construção de uma cidadania mais plural, que 

considera as lutas sociais e a dignidade dos seres não humanos. Para tanto, “há que 

consolidar e ampliar a vigência do pluralismo jurídico, assim como a prática da gestão 

pública, com critérios plurinacionais e interculturais que assegurem uma maior e 

efetiva participação cidadã e comunitária”654, pontua Acosta.  

Como recorda Rodriguez, “ao contrário de outros países latino-americanos, o 

Brasil não se reconhece como um país multinacional (Avritzer, 2017; Bonila 

Maldonado, 2019; Clavero, 2008; Fernández, 2015; Lazarte, 2009; Wolkmer e 

Oliveira, 2017; Verdum, 2009)”655. Mesmo porque nunca foi pauta do movimento 

indígena local a independência tal qual nações indígenas, a exemplo da Bolívia.  

Isso em nada diminui a necessidade de um inadiável choque intercultural nos 

organismos públicos para que apliquem a Constituição de forma descolonial e 

segundo uma multinormatividade democrática. Ademais, o Estado Constitucional 

brasileiro se reconhece como “uma sociedade fraterna, pluralista e sem preconceitos, 

fundada na harmonia social”, nos termos do preâmbulo da Carta de 1988656. Portanto, 

é preciso radicalizar a democracia, uma radicalização intercultural. Assim desenvolve 

Rodriguez: 

Afinal, a radicalização da democracia tem como pressuposto a circunstância 
de que indivíduos e grupos permaneçam no âmbito de validade de uma 
determinada ordem normativa e o enriqueçam com suas autoafirmações, 
contribuindo para transformar constantemente as instituições formais e para 

 
653 SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. Direitos da Natureza. In: CRUZ, Valter do Carmo (org.) et. al. 
Dicionário de ecologia política. Rio de Janeiro: Consequência Editora, 2024. p. 616. 
654 ACOSTA, op. cit., p. 157.  
655 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Como viver junto? Escritos para uma Filosofia do Direito. Rio de Janeiro: 
Sankoré, 2024. p. 96-97. 
656 BRASIL. Constituição (1988). Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao. htm. Acesso em: novembro, 2025. 



141 

enriquecer a normatividade social nos mais diversos âmbitos. O fato do 
pluralismo, assim, é menos um fato do que uma construção político-
institucional que requer o trabalho constante de evitar a fragmentação do 
mundo político-jurídico pela criação de novos centros de produção 
normativa e legislação com pretensão totalizante; também a saída de 
indivíduos e grupos do âmbito de regulação de uma determinada ordem 

normativa, o que resultará em seu empobrecimento existencial e reflexivo657. 

“Nesse sentido, tendo como referência a utopia de um convívio democrático, 

ordens normativas podem surgir e funcionar como lugares protegidos para garantir o 

florescimento da diversidade humana e do pluralismo”658. Radicalizar a democracia 

implica em romper com o etnocentrismo que continua pautando a forma que o Estado 

brasileiro – pelo menos na grande maioria das vezes, como ano após ano os 

Relatórios de Violência publicados pelo Cimi comprovam – se relaciona com os povos 

indígenas.  

E isso significa radicalizar a própria Constituição, rejeitando quaisquer 

interpretações redutoras e limitadoras da potência da multinormatividade democrática, 

propugnada por Rodriguez. Para que assim, finalmente, seja reconhecido aos povos 

originários que no seu território-Natureza é possível Bem Viver segundo suas práticas 

ancestrais. Afinal, ele possui dignidade e é titular de direitos, à luz de um Direito 

descolonial e intercultural. Só com essas garantias as comunidades originárias 

poderão viver segundo suas tradições e culturas, nos termos assegurados pelo art. 

231 do Texto Fundamental. 

4.3.2 Direito ao bem viver 

Muito já se disse e tem se escrito sobre o Bem Viver, às vezes com o sério risco 

de se resvalar em uma abordagem superficial, panfletária e até instrumentalizada. 

Com isso, imperioso esclarecer que “não há como escrever sobre esta questão a partir 

de um reduto acadêmico isolado dos processos sociais, sem nutrir-se das 

experiências e das lutas do mundo indígena”659. Ademais, os verdadeiros 

protagonistas e conhecedores do Bem Viver são as comunidades originárias, nãos os 

especialistas teóricos.  

Nesses termos coloca como pressuposto de sua obra o equatoriano Alberto 

 
657 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Direito das Lutas: democracia, diversidade, multinormatividade. São Paulo: 
LiberArs, 2019. p. 339. 
658 Idem. Como viver junto? Escritos para uma Filosofia do Direito. Rio de Janeiro: Sankoré, 2024. p. 168. 
659 ACOSTA, op. cit., p. 20. 



142 

Acosta, alguém que pôde mergulhar e muito aprender dessas realidades ancestrais: 

Para falar do Bem Viver, é preciso recorrer às experiências, às visões 
e às propostas de povos que, dentro e fora do mundo andino e 
amazônico, empenharam-se em viver harmoniosamente com a 
Natureza, e que são donos de uma história longa e profunda, ainda 
bastante desconhecida e, inclusive, marginalizada. Foram capazes de 
resistir, a seu modo, imaginando um futuro distinto que muito poderia 
contribuir com os grandes debates globais.660 

Por isso, o Bem Viver se refere à identidade e às raízes profundas de muitos 

povos, seu modo de compreender a si mesmos e os demais seres. De acordo com o 

antropólogo jesuíta Melià, “os guarani se manifestam hoje como um ‘modo de ser’”. 

Quer dizer, “com um claro sentimento de singularidade eles falam do ñandé rekó – 

nosso modo de ser – como a expressão mais cabal de sua identidade e de sua 

diferença”661. 

Contudo, valorizar as sabedorias ancestrais não significa “a idealização de um 

melhor sistema de acumulação material” ou ainda reiterar “visões simplistas que 

transformaram o economicismo em eixo da sociedade”. Nem mesmo “propor uma 

série de ideias e consensos para disfarçar o sistema dominante”662. “Tampouco é um 

simples convite a retroceder no tempo e reencontrar-se com um mundo idílico, 

inexistente por definição”663.  

Sequer, como destacou Mónica Chuji, indígena e ex-deputada constituinte do 

Ecuador, se pretende “um retorno ao passado, à idade da pedra ou à época das 

cavernas”, ou a “uma negação à tecnologia ou ao saber moderno, ‘como argumentam 

os promotores do capitalismo’”664. Voltar-se para o Bem Viver implica em 

transformações verdadeiramente radicais e “não pode ser simplesmente associado 

ao ‘bem-estar ocidental’”665. Isso porque esse bem-estar, como sinal de sucesso, 

indica a exploração e o empobrecimento de tantos outros. 

Como ajuda a ponderar Rodriguez, fundamental abandonar uma concepção 

essencialista de cultura. Ademais, trata-se de uma visão redutora e empobrecedora. 

A propósito, “a influência colonial e capitalista está presente no mundo indígena de 

múltiplas formas, o que impede visões românticas de sua realidade”666. A esse respeito 

 
660 ACOSTA, op. cit., p. 20. 
661 MELIÀ, op. cit., p. 293. 
662 ACOSTA, op. cit., p. 20. 
663 Ibidem, p. 73. 
664 Ibid., p. 76. 
665 Ibid., p. 25. 
666 Ibid., p. 70. 



143 

discorre o autor: 

Uma advertência importante: excluo de minha reflexão liminarmente 
hipótese de que preservar culturas em sua singularidade e 
originalidade seja um objetivo possível de se cumprir no mundo de 
hoje. Não tenho espaço para discutir aqui as críticas filosóficas a uma 
ideia essencialista de cultura, que as concebe como entes isolados e 
estanques, passíveis de serem descritos em si mesmos, fora de um 
ambiente relacional, marcado por um processo constante de 
construção e reconstrução motivado pelo contato e pelo diálogo 
(YOUNG, 2000; INGLIS, 2004). Meu pressuposto é que as culturas 
existentes podem se encontrar e se chocar, mesmo as mais isoladas 
e, por este motivo, é necessário construir instituições capazes de lidar 
com os problemas que decorrem desta realidade, especialmente para 
evitar a violência667. 

Certamente o excerto não se refere aos povos indígenas livres ou em 

isolamento voluntário. Ademais, esses fizeram uma opção por não contato e precisam 

ter a sua liberdade respeitada, como um dos seus direitos fundamentais. Infelizmente, 

“na esteira do discurso desenvolvimentista, outra vez é colocado em xeque o direito à 

autodeterminação desses povos, com a defesa feita por alguns setores, inclusive da 

academia, do contato forçado, que já vem acontecendo em alguns casos”668.  

Vale destacar que “a existência destes povos é frequentemente negada, ou 

invisibilizada, o que em muitos casos facilita a autorização de empreendimentos 

econômicos”669. Suas terras ou outras riquezas objeto da ânsia extrativista são 

perigosamente cobiçadas, podendo significar a extinção de povos inteiros. Vários 

desses territórios, inclusive, ainda não tiveram seus processos de demarcação 

finalizados ou sequer iniciados. Segundo dados do Relatório de Violência do Cimi 

(2024), a Equipe de Apoio aos Povos Livres (Eapil) da entidade “mantém ainda outros 

37 registros de isolados em áreas sem providência da Funai para proteção destes 

povos”670. 

Rodriguez ao citar Cover fala do direito à insularidade que os povos em 

isolamento voluntário teriam nessa situação. Nesse sentido assevera: 

Em uma palavra, será necessário garantir a essas pessoas algum grau 
de insularidade para aliviar as tensões que necessariamente irão criar 
com o estado democrático de direito, de forma a evitar a corrosão de 
sua legitimidade ou a abertura de um processo de cisão entre essas 

 
667 RODRIGUEZ, José. Direito das Lutas: democracia, diversidade, multinormatividade. São Paulo: 
LiberArs, 2019. p. 308. 
668 LOEBENS, Guenter Francisco; NEVES, Lino João de Oliveira (orgs.). Povos Indígenas Livres/Isolados: 
na Amazônia e no Grande Chaco. Brasília: Conselho Indigenista Missionário, 2024. p. 6. 
669 Ibidem, p. 5.  
670 RELATÓRIO Violência Contra os Povos Indígenas no Brasil-Dados de 2024. Conselho Indigenista 
Missionário. 22 ed. Brasília: Cimi, 2025. p. 244. 



144 

pessoas e a comunidade jurídica em questão. O direito a um 
isolamento relativo ou o direito à insularidade, para usar de outra forma 
uma expressão de Robert Cover (1983), pode ser exemplificado 
facilmente quando pensamos nas comunidades indígenas ou 
comunidades quilombolas que tem a sua forma de cultura reconhecida 
pela constituição federal, isto é, podem manter seu modo de viver em 
paralelo ao modo de viver de outras comunidades, ainda que possa 
haver conflitos entre as normas que regulam a sua vida e o direito 
produzido pelo parlamento e pelas decisões do judiciário do estado 
brasileiro. Seja como for, em nome da igualdade, o estado de direito 
deve permitir a convivência entre formas de vida comunitárias e 
formas de vida igualitárias.671 

Dentro desse cenário, qualquer posição de contato forçado revela-se 

inaceitável e em desacordo com os direitos humanos. Isso porque “desrespeita a 

vontade manifesta dos povos livres e abandona a defesa da inviolabilidade dos seus 

territórios”672. Todavia, “22 Terras Indígenas que reúnem 48 registros de povos 

indígenas em isolamento voluntário tiveram casos de invasão possessória, exploração 

ilegal de recursos naturais e/ou danos diversos ao patrimônio em 2024”673.  

Uma coisa é certa. A existência dos povos livres e das comunidades originárias 

de um modo geral demonstram que outros modos de vida, muito menos destrutivos, 

são possíveis e bem concretos. Não se trata de mera utopia ou teoria abstrata. Assim 

apontam os antropólogos Graeber e Wengrow: 

Hoje quase todos nós encontramos uma dificuldade cada vez maior 
para imaginar o que seria uma ordem econômica ou social alternativa. 
Já nossos ancestrais, por sua vez, pareciam alternar o tempo todo 
entre diferentes ordenamentos. Se de fato algo muito errado 
aconteceu na história humana – e, diante do atual estado do mundo, 
não há como negar isso –, então talvez as coisas tenham começado 
a desandar precisamente quando as pessoas perderam a liberdade de 
imaginar e vivenciar outras formas de existência social, e em tamanha 
medida que hoje alguns consideram que esse tipo específico de 
liberdade jamais existiu, ou jamais foi vivenciado, durante a maior 
parte da história humana.674  

No mais, cabe frisar que, sem querer retirar a centralidade das cosmovisões 

indígenas na experiência do Bem Viver, também não se pode desconsiderar outros 

atores e comunidades que compartilham de valores similares. “Em diversos espaços 

no mundo – e inclusive em círculos da cultura ocidental – há muito tempo têm se 

 
671 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Como viver junto? Escritos para uma filosofia do direito. Rio de Janeiro: 
Sankoré, 2024. p. 266.  
672 LOEBENS e NEVES, op. cit., p. 6. 
673 RELATÓRIO Violência Contra os Povos Indígenas no Brasil-Dados de 2024. Conselho Indigenista 
Missionário. 22 ed. Brasília: Cimi, 2025. p. 243. 
674 GRAEBER e WENGROW, op. cit., p. 532. 



145 

levantado diversas vozes que poderiam estar de alguma maneira em sintonia com 

essa visão, como os ecologistas, as feministas, os cooperativistas, os marxistas e os 

humanistas”675.  

Há de se convir que o próprio Bem Viver e a proteção da Pachamama fazem 

parte “da ‘ecologia dos saberes’, que mesclam o saber indígena (ancestral), com o 

eurocêntrico (moderno, progressista) e têm como base a pluralidade do conhecimento 

– para muito além do científico”. Como já dito, o Bem Viver “inter-relaciona os seres 

humanos com a biosfera, criando uma solidariedade vinculante entre pessoa-

sociedade-natureza”676.  

Feitas essas considerações, vale se perguntar: o que é o Bem Viver? De forma 

alguma pode-se falar em um conceito hermético e objetivo. Isso porque “não é um 

simples conceito”, mas “uma vivência”677. Ademais, são centenas de povos indígenas 

distintos, com suas culturas próprias e modos diferentes de enxergar o mundo. Assim 

discorre Acosta: 

o Bem Viver, Buen Viver ou Vivir Bien também pode ser interpretado 
como sumak kawsay (kíchwa), suma qamaña (aymara) ou nhandereko 
(guarani), e se apresenta como uma oportunidade para construir 
coletivamente uma nova forma de vida. Não se trata de uma receita 
expressa em alguns poucos artigos constitucionais e tampouco de um 
novo regime de desenvolvimento. O Bem Viver é, essencialmente, um 
processo proveniente da matriz comunitária de povos que vivem em 
harmonia com a Natureza678. 

 Nessa esteira, “supõe uma visão holística e integradora do ser humano imerso 

na grande comunidade da Pacha Mama”679. É possível falar em “uma ética da 

suficiência para toda a comunidade, e não somente para o indivíduo”680. Comunidade 

que não está separada da Natureza, com uma lógica que vai muito além do 

individualismo egoísta e arrogante dos últimos séculos de capitalismo. “Para os 

Yanomami, a ‘terra-floresta’ urihi a não é de nenhuma maneira um espaço exterior à 

sociedade, cenário mudo e inerte das atividades humanas e simples campo de 

recursos cujo domínio se deveria controlar”681. 

Já para os Kíchwa “‘sumak significa o ideal, o belo, o bom, a realização; e 

 
675 ACOSTA, op. cit., p. 34. 
676 BRANDÃO, op. cit., p. 154. 
677 ACOSTA, op. cit., p. 82. 
678 Ibidem, p. 23-24.  
679 Ibid., p. 83. 
680 Ibid., p. 83-84. 
681 ALBERT, Bruce; KOPENAWA, Davi. O espirito da floresta. São Paulo: Companhia das Letras, 2023. p. 
42. 



146 

kawsay é a vida, em referência a uma vida digna, em harmonia, equilíbrio com o 

universo e o ser humano’, explica o escritor equatoriano Ariruma Kowii”682. Algo 

completamente distinto das atuais teorias econômicas que só podem medir a geração 

de riqueza com base em um produtivismo possessivo e um consumismo estéril. De 

acordo com o xamã Davi Kopenawa, “os brancos pensam que a floresta está colocada 

sem razão sobre o chão, como morta”, isso “não é verdade”683. 

Alyne Costa traz o exemplo de agricultores experimentadores da Paraíba, que 

“em lugar de se aliar às forças do Estado-capital e sua semiótica do combate à seca, 

aliaram-se ao mutirão da terra para estabelecer uma convivência com o semiárido, 

(re)aprendendo a notar as dinâmicas ecológicas existentes em seus terrenos”684. Mais 

do que a pretensão de desenvolver algo, é preciso se envolver e inter-relacionar com 

os demais seres não humanos e os respectivos ecossistemas. Nessa esteira ensina 

Braga: 

Diante da implacável contingência que caracteriza esses tempos de 
catástrofe planetária, o exercício de reparar (n)a terra, materializado 
por ecologias e praticantes situados, compõe um mundo onde cabem 
muitos mundos, como na invocação zapatista. Esse “trabalho-jogo” se 
pratica na organização de modos coletivos de viver e morrer bem. Em 
contraposição aos projetos neoextrativistas e de ocupação ontológica 
dos territórios, as formas de sentipensar com a terra traçam 
estratégias que extrapolam o antagonismo aos poderes constituídos, 
acedendo possibilidades de retomada das paisagens ecossociais e 
subjetivas.685 

“Se o desenvolvimento trata de ‘ocidentalizar’ a vida no planeta, o Bem Viver 

resgata as diversidades, valoriza e respeita o ‘outro’”686. Uma concepção não 

cumulativa de bens e em que há sempre espaço para a alteridade, humana e não 

humana. “Como os humanos, a ‘terra-floresta’ sofre e sente dor quando derrubam 

suas árvores”687, segundo a cosmovisão Yanomami. Ora, “o ‘valor de fertilidade’ da 

floresta, que chamamos në rope a, é também para nós a ‘natureza’: ele foi criado com 

a floresta, é sua ‘riqueza’”688. Um valor incomensurável, escapável aos índices 

 
682 ACOSTA, op. cit., p. 77. 
683 ALBERT e KOPENAWA, op. cit., p. 29.  
684 COSTA, Alyne. Cosmopolíticas da terra: modo de existência e resistência no Antropoceno. Tese 
(Doutorado em Filosofia) – Programa de Pós-Graduação em Filosofia, Pontifícia Universidade Católica do 
Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2019. Disponível em: https://www.academia.edu/40927589/Cosmopol 
%C3%ADticas_da_Terra_modos_de_exist%C3%AAncia_e_resist%C3%AAncia_no_Antropoceno Acesso 
em: nov. 2025. p. 242-243. 
685 BRAGA, op. cit., p. 32. 
686 ACOSTA, op. cit., p. 82. 
687 ALBERT e KOPENAWA, op. cit., p. 43. 
688 Ibidem, p. 30. 



147 

aritméticos! 

Dentre os muitos perigos de captura e esvaziamento dessa concepção, está o 

apagamento de sua origem ancestral. Infelizmente, a apropriação e a distorção de 

propostas alternativas é uma estratégia bastante comum do sistema econômico-

produtivista para minar as ameaças a sua perpetuação exploratória. Nesse sentido 

pontifica Acosta: 

Seu uso como noção simplista, carente de significado, é uma das 
maiores ameaças ao conceito. [...] poderia desembocar em uma 
versão new age do Bem Viver, que o transformaria em mais uma das 
tantas modas que aparecem por aí. Nesta trilha, o Bem Viver poderia 
tornar-se um novo sobrenome do desenvolvimento: o 
desenvolvimento do bem viver... Ademais, esse ‘bem viver’ se 
converteria em um simples dispositivo de poder, que serve para 
controlar e domesticar as sociedades689. 

Por isso, o conhecimento tradicional das comunidades originárias será sempre 

um bom antídoto contra as manipulações político-ideológicas do momento. Importante 

registrar que “existem noções similares entre outros povos indígenas, como os 

mapuches do Chile, os kunas do Panamá, os shuar e os achuar da Amazônia 

equatoriana, e nas tradições maias da Guatemala e de Chiapas, no México”690.  

Também em outros lugares do mundo alguns povos possuem visões parecidas, 

como “o ubuntu, na África do Sul, e o svadeshi, swaraj e apargrama, na Índia”691. Uma 

herança comum, herdada e cultivada por muitos povos em todo o planeta, como 

aponta Acosta: 

O Bem Viver – enquanto filosofia de vida – é um projeto libertador e 
tolerante, sem preconceitos nem dogmas. Um projeto que, ao haver 
somado inúmeras histórias de luta, resistência e propostas de 
mudança, e ao nutrir-se de experiências existentes em muitas partes 
do planeta, coloca-se como ponto de partida para construir 
democraticamente sociedades democráticas692. 

Para aqueles que persistem em desqualificar o princípio do Bem Viver, como 

algo alheio à realidade do Brasil, próprio dos povos andinos ou ainda restrito aos 

indígenas, vale trazer um último e esclarecedor depoimento. Carlinhos da Resex de 

Canavieiras se define como um “pescador artesanal jangadeiro”, “um extrativista 

costeiro e marinho”, que vem de um “maretório” do Sul da Bahia693.  

 
689 ACOSTA, op. cit., p. 90-91. 
690 Ibidem, p.75. 
691 Ibid., p. 84. 
692 ACOSTA, op. cit., p. 29. 
693 RESEX DE CANAVIEIRAS, Carlinhos da. Maretórios. p. 292. In: CARNEVALLi, Felipe (org.). et al. Terra: antologia 
afro-indígena. São Paulo: Ubu Editora, 2023. 



148 

O líder pesqueiro denuncia que “neste contexto está a disputa entre o nosso 

modo de vida ancestral e a noção de ‘desenvolvimento’, que degrada e destrói os 

territórios e as comunidades”. Informa que seguem “buscando estratégias para 

resistir, para continuar existindo e mostrando que é possível imaginar outras formas 

de viver”. Isto porque tais comunidades defendem “uma vida em coexistência com a 

natureza, sem levá-la ao colapso”694. Nesta esteira consignou Brandão, ao citar 

Gudynas, que vai na mesma linha de Acosta: 

Para Gudynas, a teoria da ecologia profunda, os ashuar ecuatorianos, 
o kume mongen, os mapuches do Sul chileno, os cambas del bosques 
do Norte amazônico da Bolívia, os afrodescendentes do Pacífico 
colombiano e os seringueiros e castanheiros da Amazônia possuem 
suas concepções de Bem-Viver, que não se restringem ao Sumak 
Kawsay proposto nas Constituições equatoriana e boliviana 
(GUDYNAS, Eduardo, Buen Vivir: germinando alternativas al 

desarrollo, cit., p. 5-8).695 

“A relação com a Natureza é essencial na construção do Bem Viver”696. Não 

qualquer relação, mas uma relação de reverência e respeito. Além disso, trata-se de 

“uma proposta de luta que enfrenta a colonialidade do poder”697 e, por isso, constitui-

se “em uma tarefa descolonizadora”698. De outro modo, um “ponto de partida, caminho 

e horizonte para desconstruir a matriz colonial que desconhece a diversidade cultural, 

ecológica e política”699. Afinal, as comunidades originárias vêm resistindo à 

incorporação forçada e desastrosa da lógica capitalista-consumista em seus meios.  

Mesmo assim, não se pode ignorar que “a difusão de certos padrões de 

consumo, em uma pirueta de absoluta perversidade, se infiltra no imaginário coletivo, 

inclusive no de amplos grupos humanos que não possuem condições econômicas 

para acessá-los, mantendo-os prisioneiros de um desejo permanente”700. Já a filosofia 

do Bem Viver “aceita como eixo aglutinador a relacionalidade e a complementariedade 

entre todos os seres vivos – humanos e não humanos”701. 

A título de ilustração, vale se voltar sobre a cosmologia Yanomami, para melhor 

compreender de que tipo são os vínculos entre o ser humano e a Natureza. “A terra 

da floresta possui um sopro vital, wixia, que é muito longo”. Enquanto “o dos seres 

 
694 RESEX DE CANAVIEIRAS, op. cit., p. 303. 
695 BRANDÃO, op. cit., p. 153. 
696 ACOSTA, op. cit., p. 28. 
697 Ibidem., p. 34. 
698 Ibid., p. 72. 
699 Ibid., p. 83. 
700 Ibid., p. 35. 
701 Ibid., p. 74. 



149 

humanos é curto: vivemos e morremos depressa”. Então, “quando estamos muito 

doentes, em estado de fantasma, esse sopro também nos ajuda a nos curarmos”. 

Essa espécie de troca ou dádiva entre Natureza e ser humano não acontece por meio 

de algum extrativismo predatório. Mas o líder Yanomami explica, que esse sopro vital 

“o tomamos emprestado e ficamos bem”702. 

Vale trazer a explicação de Xavier Albó, citada por Fernanda Bragato, sobre a 

compreensão das comunidades originárias com que conviveu. Trata-se de um jesuíta 

indigenista que esteve muitos anos na Bolívia, com os povos Kíchwa e Aimara. Assim 

sintetiza Bragato o entendimento de Albó: 

Especificamente sobre o conceito de suma qamaña, nos ensina Albó 
que Qamaña é “habitar, viver, morar, radicar” e se aproxima de 
qamawi (morada), qamasa (caráter, modo de ser, valor, audácia, 
energia), qamiri (que vive acolhido e é acolhedor e que não é o rico, 
mas os ocidentais assim poderiam traduzir). Qamaña também designa 
o lugar abrigado e protegido dos ventos. Jakaña, por outro lado, é 
também viver e vida, mas apenas no sentido biológico e contraposto 
a estar morto e morte. Suma significa “bonito, bom, amável”. Segundo 
Albó, viver bem não é o mesmo que viver melhor porque suma (ou 
sumaq em kíchwa) já inclui “o maior grau possível”. Isso porque viver 
melhor é um propósito característico dos projetos desenvolvimentistas 
e quando se diz “melhor”, se entende que um indivíduo ou grupo vive 
e está melhor que outros e às custas dos outros. Viver bem (suma 
qamaña) transmite a ideia de saber conviver e apoiar uns aos 
outros703. 

 Aqui Albó recupera o sentido da cosmovisão Aimara, que “vê em cada produto 

agrícola e em cada animal um ser vivo e venerável com o qual estabelece diálogos, 

que enfeita, ao qual oferece coca e tragos para que se sirvam e que beija 

reverentemente”704. Uma visão harmônica e em plena comunhão com a Pacha Mama. 

“A produção não tem apenas a ver com lugares, espíritos e sementes cheios de vida”. 

Mas “é também um processo no tempo”. E “por isso há uma relação estreita entre o 

ciclo agrário e o ciclo cerimonial anual”705. Um ser e estar no mundo embebido de 

espiritualidade! 

 Ao citar Albó, Acosta fala em “bons conviveres dos seres humanos na 

comunidade, bons conviveres das comunidades com outras comunidades, bons 

 
702 ALBERT e KOPENAWA, op. cit., p. 30. 
703 BRAGATO, Fernanda Frizzo. Dignidade Humana Pluriversal: uma leitura descolonial da Constituição 
de 1988. Rio de Janeiro: Lumen Juris, 2023. p. 162-163. 
704 ALBÓ, Xavier. Experiência religiosa Aimara. In: MARZAL, Manuel M. et al. O Rosto Índio de Deus. São 
Paulo: Vozes, 1989. p. 244. 
705 Ibidem, p. 244-245. 



150 

conviveres de indivíduos e comunidades na e com a Natureza”706. Essa é a razão por 

que não faz sentido a destruição daquilo que está vivo: causa a própria autodestruição. 

“Nossa floresta está viva e, se os brancos nos fizerem desaparecer e a desmatarem 

inteiramente, eles ficarão pobres e acabarão por sofrer fome e sede”707. 

 Não se pode descurar ainda da dimensão espiritual dos seres não humanos 

que integram a Natureza. Ailton Krenak recorda que “os rios, esses seres que sempre 

habitaram os mundos em diferentes formas, são quem me sugerem que, se há futuro 

a ser cogitado, esse futuro é ancestral, porque já estava aqui”708. Além de reverenciá-

los, é preciso escutá-los e aprender com os cursos d’água, alerta o pensador indígena. 

O Watu, “esse nosso rio-avô, chamado pelos brancos de rio Doce, cujas águas correm 

a menos de um quilômetro do quintal da minha casa, canta”. E “nas noites silenciosas 

ouvimos sua voz e falamos com nosso rio-música”709. Nessa mesma lógica 

testemunha Albó sobre a cosmovisão dos Aimara: 

Esta [vida] brota da terra e por isso, mais uma vez, o grande 
interlocutor da produção é a Mãe Terra. A Pacha Mama é uma e 
múltipla: está presente em toda parte, inclusive nos lugares agrestes 
e perigosos e está diferenciada de uma maneira pessoal e particular 
em cada parcela concreta, como uywiri ou cuidador da família que a 
trabalha710. 

Já deve ter ficado claro que “o Bem Viver – isto é fundamental – supera o 

tradicional conceito de desenvolvimento e seus múltiplos sinônimos, introduzindo uma 

visão muito mais diversificada e, certamente, complexa”711. Pode ser lida inclusive 

como uma crítica “a própria ideia de desenvolvimento, transformada em uma 

enteléquia que rege a vida de grande parte da Humanidade – que, perversamente, 

jamais conseguirá alcançá-lo”712.  

Inúmeras teorias socias defendiam “que as sociedades indígenas estariam 

fadadas ao desaparecimento, quando não diretamente físico, pelo menos social, 

engolidas pela marcha inexorável do progresso nacional”713. Sempre é preciso 

reafirmar que “o etnocídio, entendido como a destruição sistemática dos modos de 

 
706 ACOSTA, op. cit., p. 58. 
707 ALBERT e KOPENAWA, op. cit., p. 30. 
708 KRENAK, Ailton. Futuro ancestral. São Paulo: Companhia das Letras, 2022. p. 11. 
709 Ibidem, p. 13-14. 
710 ALBÓ, op. cit., p. 243. 
711 ACOSTA, op. cit., p. 24. 
712 Ibidem, p. 24. 
713 ALKMIN, Fábio M. Geografia da autonomia: a experiência territorial zapatista em Chiapas, México. São 
Paulo: Elefante, 2025. p. 41-42. 



151 

vida e pensamento dessas sociedades indígenas, ou, como coloca Pierre Clastres 

(2004, p. 87), a ‘dissolução do múltiplo em Um’, tornou-se intrinsecamente a lógica do 

Estado liberal”714. Um processo que está atrelado ao ecocídio que avança a passos 

largos. 

Apesar disso, “estima-se que a atual população indígena mundial no início do 

século XXI gire em torno de 350 a 400 milhões de indivíduos”. Na América Latina 

seriam “45 milhões de pessoas, representando 826 grupos reconhecidos”715. Tecendo 

suas críticas à concepção de desenvolvimento acrescenta Rodriguez: 

O centro do debate é a teoria da modernização e seu esquema de 
desenvolvimento em etapas, supostamente capaz de ser replicada em 
qualquer lugar do mundo (THOMAZ, 2006). Segundo este modo de 
pensar, haveria uma fórmula geral capaz de promover o 
desenvolvimento de todos os países e, por isso, é importante 
reproduzir por todo o mundo modelos de direito padronizado à imagem 
do direito ocidental. Este modo de pensar, que transforma a afinidade 
eletiva (WEBER, 2007) entre direito formal-racional e capitalismo 
identificada por Max Weber, em uma relação de causalidade simplista, 
tem sido objeto de críticas demolidoras (TRUBECK, 2007; CHANTAL, 
2006), além de desmentidos empíricos evidentes, especialmente com 
as análises do capitalismo na Ásia (JAYASURIYA, 1997; CHEN, 
1999), a despeito da sobrevida que ganhou no campo do debate 
ideológico. Quando falamos no registro da ciência, qualquer das 
ciências humanas, a defesa da modernização torna-se cada vez mais 
problemática, especialmente diante da ampliação dos horizontes 
epistêmicos ocidentais em contatos cada vez mais profundos com 
outras culturas (HALL, 2003; COSTA, 2006; SANCHEZ, 2005).716 

 Por isso, o Bem Viver se funda na “necessidade de impulsionar uma vida 

harmônica entre os seres humanos e deles com a Natureza: uma vida centrada na 

autossuficiência e na autogestão dos seres humanos vivendo em comunidade”717. 

Para tanto, impõe-se como basilar a valorização das lutas populares protagonizadas 

pelo movimento indígena, em toda a sua pluralidade e diversidade. “São propostas 

invisibilizadas por muito tempo, que agora convidam a romper radicalmente com 

conceitos assumidos como indiscutíveis”718. 

“O tekoá-porã propõe um esforço não comum para as nossas atitudes, por 

termos que lidar de maneira integrativa nas questões ambientais, sociais e 

 
714 ALKMIN, op. cit., p. 55. 
715 Ibidem, p. 42 
716 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Direito das Lutas: democracia, diversidade, multinormatividade. São Paulo: 
LiberArs, 2019. p. 307. 
717 ACOSTA, op. cit., p. 39. 
718 Ibidem, p. 70. 



152 

espirituais”719. “É necessário construir relações de produção, de intercâmbio e de 

cooperação que propiciem suficiência – mais que eficiência – sustentada na 

solidariedade”. Quer dizer, “também está em jogo a defesa da vida contra esquemas 

antropocêntricos de organização produtiva, causadores da destruição do planeta”720. 

Assim desenvolve Kaká Werá Jecupé, indígena do povo Tapuia, que conviveu longos 

anos com os Guarani Mbya:  

A filosofia do bem-viver nos coloca como corresponsáveis pelo lugar 
que habitamos, tanto o lugar-corpo e o lugar-ambiente quanto o lugar 
que ocupamos nas nossas relações. Não se trata de um 
autojulgamento ou autocrítica constante, mas de um certo 
autoconhecimento da riqueza, complexidade e responsabilidade para 
com a nossa vida interior.721 

 Para Timóteo Verá Tupã Popygua “o universo está em pleno equilíbrio, não 

apenas por existirmos enquanto culturas milenares, mas também por não esquecer e 

obedecer ao ensinamento deixado por Nhanderu”722, o Deus Criador. Também na 

cosmovisão Desana, “na natureza tudo é indissociável”, “uma árvore é um ser 

humano”723.  

Assim, conforme a mitologia Mura, os encantados dos rios e das florestas 

“protegem os seres das matas, das águas e do ambiente inteiro; só causam 

transtornos para quem visita o rio ou a mata em horas impróprias ou para caçar, 

pescar ou tirar algo da Mãe Terra de modo desnecessário”724. Por isso, o Bem Viver 

está atrelado a essa comunhão com a Natureza. Matar por prazer ou para acumular 

aquilo que não se necessita consiste em pura e incompreensível perversão.  

E para os povos do Bem Viver tais comportamentos são inaceitáveis e 

absolutamente rechaçados pelas cosmovisões ancestrais. Nessa esteira também 

entendem os Tupinambá, como se depreende do trecho abaixo colacionado: 

Se observarmos, por exemplo, a mitologia dos Tupinambá, já houve 
três humanidades anteriores que acabaram se destruindo. Em todas 
elas os seres humanos repetiram padrões de crença e 
comportamentos destrutivos, e as forças da natureza, que atuam de 
acordo com a inteligência sagrada da Mãe Terra, deram fim a cada 
uma delas. As narrativas milenares dos Tupinambá dizem que a 

 
719 WERÁ, op. cit., p. 114. 
720 ACOSTA, op. cit., p. 27. 
721 WERÁ, op. cit., p. 113. 
722 POPYGUÁ, Timóteo Verá Tupã. A folha divina. São Paulo: Hedra, 2024. p. 32. 
723 DIAKARA, Jaime. Wuhu siburu, peneira de arumã. In: NEGRO, Maurício (org.). Nós: uma antologia de 
literatura indígena. São Paulo: Companhia das Letrinhas, 2019. p. 85. 
724 MURA, Márcia. Uruapeara, a pirarara encantada, o maringuari e o pajé que se tornou cobra grande. In: 
DORRICO, Truduá e NEGRO, Maurício. Originárias: uma antologia feminina de literatura indígena. São 
Paulo: Companhia das Letrinhas, 2023. p. 51.  



153 

primeira humanidade foi destruída pelo espírito do fogo, que cuspiu 
erupções vulcânicas e que foi usado de maneira catastrófica por meio 
das armas de fogo. A segunda humanidade foi destruída pelos 
terremotos e pela desolação da Terra, gerando escassez e fome. A 
terceira humanidade foi destruída pelas águas, em movimentos 
diluvianos.725 

Nesses mesmos termos ensina o sábio Guarani Mbya, “os povos originários da 

Yvyrupa sabem que as culturas são muito importantes e que garantem a sabedoria 

verdadeira, que faz com que a natureza fique em equilíbrio”726. Para o seu povo, “todos 

os pássaros têm seus ensinamentos”. Eles “compõem a sinfonia do universo e são 

importantes para o equilíbrio da natureza e da vida na Terra”727. 

Vale um último alerta bastante razoável. Sem deixar de afirmar seu importante 

valor contestatório, Acosta tem razão quando alerta como “uma ameaça ao Bem Viver 

o uso e abuso de categorias pós-modernas e pós-coloniais – como arquétipo, 

cósmico, quântico ou cosmovisão – para tratar de construir o ‘ancestral’ à margem de 

suas próprias raízes”728. O risco seria, pois, criar um Bem Viver excluindo mais uma 

vez as culturais originárias, segundo filosofias abstratas e puramente teóricas. Um 

bom antídoto a esse perigo pode ser o reconhecimento do protagonismo indígena, 

nos mais variados espaços político-institucionais e acadêmicos-científicos.  

Mesmo diante de tantas cosmovisões de diferentes povos originários e de seus 

recorrentes alertas, denúncias e exemplos, os não indígenas foram se tornando o 

povo do Mal Viver. “Tratam os rios de maneira tão desrespeitosa que dá a impressão 

de que sofreram um colapso afetivo em relação às preciosidades que a vida nos 

proporciona aqui na Terra”, desabafa um indignado Krenak729. Ainda assim, o Bem 

Viver dos povos indígenas continua ecoando como os espíritos que dançam nas 

florestas. “É graças ao trabalho dos xamãs que estamos vivos”. E “por isso, vocês 

devem pensar que, quando nos defendem, os xamãs yanomami continuam a proteger 

vocês também”730. 

Ou seja, não é só, mas também é – por que não? –, pelos 391 povos indígenas. 

Mas é ainda pelos quilombolas, pelas comunidades pesqueiras e caiçaras, pelas 

quebradeiras de coco babaçu e pelas andirobeiras, pelas comunidades de fundo e 

 
725 WERÁ, op. cit., p. 116. 
726 POPYGUÁ, Timóteo Verá Tupã. A folha divina. São Paulo: Hedra, 2024. p. 32. 
727 Ibidem, p. 35. 
728 ACOSTA, op. cit., p. 96. 
729 KRENAK, Ailton. Futuro ancestral. São Paulo: Companhia das Letras, 2022. p. 22. 
730 ALBERT e KOPENAWA, op. cit., p. 56. 



154 

fecho de pasto, pelos pequenos posseiros da agroecologia e pelos trabalhadores 

rurais sem-terra da agricultura familiar. É também pelos ribeirinhos e pelos 

apanhadores de flores sempre-vivas, pelos caatingueiros e pelos catadores de 

mangaba, pelas marisqueiras e castanheiras, pelos cipozeiros e geraizeiros, pelos 

vazanteiros e kalungas, pelos povos ciganos, pelos faxinalenses e ilhéus, pelos 

isqueiros e morroquianos, pelos piaçaveiros e pantaneiros, pelos veredeiros e 

seringueiros. E por tantos outros mais, inclusive pelos que vivem nas cidades e ainda 

não descobriram o Bem Viver! Não menos importante, é ainda por todos os seres mais 

que humanos que possuem o direito de viver em harmonia com os humanos e os 

demais. 

Isto não quer dizer, então, que se pretenda defender as práticas do Bem Viver 

como uma posição universal aplicável em todos os contextos, sob pena de também 

se tornar uma posição colonizadora. Certa vez, “disse com clareza Iván Illich, em 

1968, diante de um grupo de jovens norte-americanos que se preparavam para servir 

como voluntários do desenvolvimento no México: ‘Para o inferno com as boas 

intenções’”731. 

Ademais, “é importante que haja lugares de contato para que estas identidades 

não se naturalizem e impeçam que a sociedade e as pessoas tenham a oportunidade 

de se transformar no contato com o outro”732. Contudo, tampouco se deve admitir a 

imposição de um modelo socioeconômico que seja destruidor de alteridades e 

perspectivas harmônicas com a Natureza.  

Apenas a convivência respeitosa entre os diferentes – no caso, os povos do 

Bem Viver e os não indígenas – pode enriquecer a sociedade e propiciar a construção 

de uma ordem democrática multinornativa, onde sempre haja espaço para a 

diversidade cultural. E há ainda muito que aprender dessas comunidades originárias: 

Um modo de vida como o dos achuar e a forma como concebem as 
plantas e os animais parecem-nos estranhos, afinal estamos tão 
profundamente submersos em nossas próprias crenças que tendemos 
a considerar as alheias com certo desdém e ironia divertida. Contudo, 
a antropologia nos mostra que o que nos parece eterno, este presente 
no qual estamos agora trancafiados, é apenas uma entre milhares de 
outras maneiras já descritas de se viver a condição humana. Assim, 
mesmo que a solução que queremos para o futuro – algum modo 
diferente de conviver entre humanos, bem como entre humanos e não 
humanos – ainda não exista, resta-nos ao menos a esperança de 

 
731 ACOSTA, op. cit., p. 96-97. 
732 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Como viver junto? Escritos para uma Filosofia do Direito. Rio de Janeiro: 
Sankoré, 2024. p. 30. 



155 

inventar maneiras originais de habitar a terra, uma vez que outra 
civilizações e outras sociedades já o fizeram antes de nós.733 

“Na linguagem de Ivan Illich, [...] trata-se de construir um direito manejável e 

não manipulador, isto é, que não se limite a tratar as pessoas e a natureza como 

meros objetos”734. Para isso, “será preciso reinventar a lei; lembrar do desejo de dar a 

lei a nós mesmos, de instituí-la autonomamente, contra a privacidade dos 

contratos”735. E os territórios do Bem Viver, protegidos pela incansável luta dos povos 

indígenas, são um poderoso exemplo de que um mundo para além da exploração da 

Natureza é possível. 

Deste modo, trabalhar pela dignidade da Natureza é enfrentar a desigualdade 

que assola a humanidade. Significa, portanto, assumir uma lógica de resistência e 

uma prática antissistêmica, produzindo, por meio de um processo intercultural de lutas 

a partir das bases, um Direito da Natureza descolonial e libertador. Com o avanço do 

reconhecimento dos Direitos da Natureza, tanto nas legislações locais e internacional, 

mais fundamental ainda será a mudança do paradigma antropocêntrico para o 

ecocêntrico. 

 
733 DESCOLA, op. cit., p. 26-27. 
734 RODRIGUEZ, José Rodrigo. Como viver junto? Escritos para uma Filosofia do Direito. Rio de Janeiro: 
Sankoré, 2024. p. 91. 
735 Idem. Direito das Lutas: democracia, diversidade, multinormatividade. São Paulo: LiberArs, 2019. p. 
386. 



156 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Este trabalho se propôs analisar a interface entre os Direitos Humanos 

descoloniais dos povos indígenas e o reconhecimento dos Direitos da Natureza, na 

ordem jurídica brasileira. Para isso, estabeleceu três etapas distintas. Na primeira, 

analisou a colonialidade do poder e seus efeitos sobre as comunidades originárias e 

sobre a Natureza. Na segunda parte, deteve-se nas diversas compreensões de 

subjetividade desde a Modernidade, considerando a possibilidade de ampliação da 

concepção para incluir a Natureza. E na última etapa, aprofundou-se sobre os Direitos 

da Natureza propriamente ditos e o seu reconhecimento pela Constituição Federal. 

A colonialidade do poder perpassa as relações de domínio com os povos 

originários e com os territórios-Natureza, no Brasil e na América Latina. Os ataques e 

as violações contra os direitos fundamentais dos indígenas estão conectados à 

destruição da Natureza. Por isso, a partir do pensamento descolonial é preciso 

tematizar o etnocentrismo que vem caracterizando não só o modelo político-

econômico, mas também as epistemologias hegemônicas. 

Diante dos séculos de massacres e perseguições às comunidades indígenas, 

a crítica descolonial se coloca como uma ferramenta importante de análise da 

realidade, com um viés contundente de denúncia. Por meio da descolonialidade se 

percebe como a racionalidade ocidental, com raízes na Modernidade, possui alguns 

aspectos problemáticos – que aliados ao capitalismo têm intensificado e perpetuado 

a desigualdade até a atualidade. O principal deles se refere à cisão entre a Natureza 

e a humanidade – uma humanidade patriarcal, branca e capitalista. Houve, assim, o 

triunfo do paradigma antropocêntrico. 

Em contraposição estão as comunidades originárias que resistem ao 

extermínio e à destruição provocada pela colonialidade do poder. Assim, apresentou-

se uma abordagem descolonial dos Direitos Humanos dos povos indígenas, 

demonstrando como os Direitos da Natureza não consistem em uma evolução do 

Direito Ambiental, mas possuem a sua gênese naqueles últimos.  

Para comprovar essa indissociabilidade se teve presente as compreensões de 

Natureza segundo as cosmovisões indígenas, procurando trazer algumas vozes de 

povos indígenas distintos. Historicamente silenciadas, as comunidades originárias são 

portadoras de um conhecimento ancestral que precisa ser reconhecido e valorizado. 



157 

Afinal, insistir na diversidade é assumir uma posição contra-hegemônica, anti-

sistêmica e de desobediência epistêmica, arraigada no Estado Democrático de Direito. 

Por isso, ao pesquisar as subjetividades jurídicas desde a Modernidade se 

constatou a sua variação histórica e consequente ampliação do instituto. Mesmo o 

Direito liberal burguês com sua racionalidade técnico-instrumental, sustentáculo do 

capitalismo, foi alargado ao longo do tempo para incluir como sujeitos de direitos as 

pessoas negras, os indígenas, as mulheres e os LGBTs, por exemplo. Tudo isso fruto 

das lutas sociais emancipatórias.  

Assim, a partir da multinormatividade democrática de José Rodrigo Rodriguez 

com a sua gramática de regulação social, os povos indígenas reconhecem outras 

racionalidades, na linha de um paradigma ecocêntrico. Em uma conjugação 

intercultural, entre o avanço dos estudos científico-biológicos e o conhecimento 

tradicional das comunidades originárias, não se pode mais afirmar que o ser humano 

é o único dotado de inteligência. Existem muitas outras formas de racionalidades no 

mundo mais que humano. Por isso, tal qual as coletividades indígenas, a coletividade-

Natureza deve ser reconhecida como sujeito de direitos. 

Apesar de uma aparente contradição, não há que se falar em efetiva oposição 

entre os Direitos Humanos descoloniais e os Direitos da Natureza. Isso porque o 

filósofo da Libertação Ignacio Ellacuria defende a historicização dos Direitos Humanos 

a partir das maiorias populares oprimidas, como um lugar-que-dá-verdade. O critério 

é o princípio do bem comum, com a preponderância do coletivo sobre o particular.  

Ora, segundo uma interpretação analógica, há que se considerar a Natureza 

como um sujeito oprimido, tal qual os empobrecidos, ambos vilipendiados pela mesma 

elite opressora. Nessa lógica, a historicização dos Direitos Humanos passa pelo 

inerente reconhecimento da Natureza como coletividade oprimida. Por isso, a 

concretização do princípio do bem comum deve se orientar também pela proteção da 

dignidade da Natureza, como sujeito de direitos. 

Com o constitucionalismo pluralista na América Latina, inaugura-se um tempo 

de maior proteção dos povos indígenas. Como último ciclo desse período, encontra-

se o constitucionalismo plurinacional, também conhecido como novo 

constitucionalismo latino-americano. Dentro dessa fase estão as Constituições do 

Equador (2008) e da Bolívia (2009), que contaram não só com a forte participação do 

movimento indígena na reivindicação de direitos, mas também que acabou 



158 

incorporando inúmeros dispositivos baseados nas cosmovisões originárias – entre 

eles, o reconhecimento do Bem Viver e dos Direitos da Natureza.  

Diante de uma nascente Teoria Geral dos Direitos da Natureza, apresentou-se 

o conceito e os paradigmas que informam esse novo ramo do Direito. Apesar das 

várias nuances e diferenciações teóricas, em linhas gerais, o paradigma biocêntrico 

reconhece o valor intrínseco dos seres naturais, em termos individuais. Por sua vez, 

para o paradigma ecocêntrico a centralidade está nas coletividades e nos 

ecossistemas que formam a comunidade planetária – incluídos os rios, os mares, as 

montanhas, as florestas etc. Considerando a Natureza um sujeito coletivo oprimido e 

a prioridade do bem comum – emprestados de Ellacuría –, adotou-se a perspectiva 

ecocêntrica. 

Segundo esse horizonte descolonial, os Direitos Humanos e os Direitos da 

Natureza, interpenetrados e potencializados interculturalmente, têm no centro os 

sujeitos oprimidos. No caso, a própria humanidade que sofre os efeitos da crise 

ecológica – especialmente os povos indígenas e as comunidades tradicionais – e a 

Natureza, com a teia da vida que sustenta a coletividade ecoplanetária de seres e 

entes naturais. 

Dentre os princípios que dão significado aos Direitos da Natureza estão a 

Harmonia com a Natureza, a Interdependência, a Reciprocidade e a Comunitariedade. 

Como atestam as culturas indígenas há milênios e, nesse mesmo sentido, vêm sendo 

concluído por vários estudos biológico-antropológicos, a vida possui um complexo 

emaranhamento de inter-relações. Os exemplos de interações equilibradas entre 

humanos e não humanos são profusos, formulando assim as bases da Teoria Geral 

dos Direitos da Natureza.  

Diante disso, vale retomar o problema de pesquisa: a ordem constitucional 

brasileira em vigor reconheceu os Direitos da Natureza? De acordo com uma 

interpretação teleológica e sistemática dos dispositivos fundamentais que tratam dos 

povos indígenas, a resposta é absolutamente afirmativa. A Natureza é titular de 

direitos, graças à proteção constitucional estendida aos costumes e tradições das 

comunidades originárias.  

Parte do primeiro ciclo – chamado de constitucionalismo multicultural –, a 

Constituição de 1988 trouxe também importantes avanços, com a ruptura da visão 

tutelar-integracionista e a salvaguarda da diversidade cultural das comunidades 

originárias. Como direitos indissociáveis, a Carta Cidadã tratou dos Direitos da 



159 

Natureza por meio dos povos indígenas. Afinal, as culturas originárias foram 

reconhecidas, assim como o direito ao meio ambiente ecologicamente equilibrado, 

nos termos dos arts. 215, caput e §1º e 225, caput do Texto Constitucional. 

Por sua vez, o art. 231 garantiu o direito ao território ancestral, bem como 

assegurou a proteção aos costumes, às tradições, às línguas e às culturas das 

comunidades indígenas. Trata-se do direito coletivo à terra que é indisponível, 

imprescritível e inalienável, não podendo ser renunciado em virtude das futuras 

gerações. Um direito descolonial e anti-capitalista, uma vez que esses territórios, 

quando devidamente demarcados pelo Estado, tornam-se inalcançáveis pelo 

mercado agrário. 

Na mesma esteira, o direito ao Bem Viver também está garantido no 

supracitado dispositivo constitucional. Ademais, o território-Natureza para as 

comunidades originárias não está sob a lógica exploratória, que esgota e extrai a vida 

em troca do lucro selvagem. A relacionalidade harmônica e complementar entre seres 

humanos e não humanos implica ainda respeito e reverência à Natureza-dádiva-dom. 

No tocante à vida que vale a pena ser abraçada, não há capital que seja capaz de 

reduzi-la a uma mera soma pecuniária. Tais relações são infinanceirizáveis.  

Por isso, não há direito à cultura e ao exercício do modo de vida tradicional – 

que é sempre dinâmico e está em constante transformação, sem deixar de conservar 

e ressignificar as raízes mais profundas da identidade de um povo – sem a garantia 

ao território. E não qualquer pedaço de terra, mas um território-Natureza, em que 

determinada comunidade originária possua vínculos existenciais-espirituais. Um 

território que nenhum direito de propriedade jamais poderá emular ou sequer chegar 

próximo da ideia. 

Tampouco há território-Natureza sem o Bem Viver dos povos originários. Isso 

porque a interação desses povos forjou o crescimento de biomas inteiros, por meio da 

interdependência e da reciprocidade. O mito de uma Natureza virgem e intocada é 

mais uma abstração errônea, típica da Modernidade. O Bem Viver não significa um 

conservacionismo fechado sobre si mesmo, estéril, sem gente, inóspito para a 

humanidade. No trançar das inter-relações – interculturais, inclusive – entre humanos 

e não humanos, os seres e os ecossistemas recebem e doam vida.  

Portanto, a Constituição Federal, nos seus arts. 215, caput e §1º, 225, caput e 

231, reconhece a Natureza como sujeito de direitos, conforme as cosmovisões 

indígenas. Caso contrário e sob qualquer outra interpretação, tais comandos 



160 

constitucionais terão sua eficácia absolutamente limitada e até esvaziada. Ademais, 

só será viável o exercício do Bem Viver em um território-Natureza que tenha sua 

dignidade reconhecida. 

Em outras palavras, se os povos do Bem Viver se relacionam com a Natureza 

e seus seres como subjetividades com valor intrínseco, para que seus Direitos 

Humanos descoloniais sejam assegurados na sua integralidade, os Direitos da 

Natureza estão necessariamente reconhecidos a partir da Constituição de 1988, nos 

termos elencados, sob pena de incorrigível mácula ao Estado Democrático de Direito. 

Ou seja, se a ordem jurídico-constitucional protegeu as comunidades indígenas e suas 

tradições culturais e espirituais, então também foram salvaguardados os Direitos da 

Natureza. Ademais, como já foi dito e aqui se reitera uma última vez, os Direitos 

Humanos descoloniais dos povos indígenas são indissociáveis dos Direitos da 

Natureza. 

 

 



161 

REFERÊNCIAS 

ACOSTA, Alberto. O bem viver: uma oportunidade para imaginar outros mundos. 
Tradução de Tadeu Breda. São Paulo: Autonomia Literária, Elefante, 2016. 

_____, Alberto; VIALE, Enrique. La naturaleza sí tiene derechos: Aunque algunos 
no lo crean. Buenos Aires: Siglo XXI Editores Argentina, 2024. 

AFONSO DA SILVA, José. Parecer In: CUNHA, Manuela Carneiro da; BARBOSA, 
Samuel (Orgs.). Direitos dos Povos Indígenas em Disputa. São Paulo: Editora 
Unesp, 2018. p. 17-42. 

AGUIRRE, Monti e CÁRCAMO, Anna M. O Rio Whanganui e o povo Maori: 
reconhecimento e garantia dos Direitos da natureza In: LACERDA, Luiz Felipe (Org.). 
Direitos da Natureza: marcos para a construção de uma teoria geral. São Leopoldo: 
Casa Leiria, 2020. p. 47-54. 

ALBERT, Bruce; KOPENAWA, Davi. O espirito da floresta. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2023. 

ALBÓ, Xavier. Experiência religiosa Aimara. In: MARZAL, Manuel M. et al. O Rosto 
Índio de Deus. São Paulo: Vozes, 1989. p. 226-286. 

ALKMIN, Fábio M. Geografia da autonomia: a experiência territorial zapatista em 
Chiapas, México. São Paulo: Elefante, 2025. 

ANTUNES, Paulo de Bessa. Direito ambiental. 18ª ed. São Paulo: Atlas, 2016. 

AUDIÊNCIA Pública debate PEC sobre os Direitos da Natureza na próxima terça-feira 
(4), na Câmara Federal. Cimi, Brasília, 31 mai. 2024. Disponível
 em: https://cimi.org.br/2024/05/audiencia-publica-sobre-osdireitosnatureza. 
Acesso em: fev. 2025. 

BABAU, Cacique. Retomada. In: CARNEVALLi, Felipe; REGALDO, Fernanda; 
LOBATO, Paula; MARQUEZ, Renata e CANÇADO, Wellington (org.). Terra: antologia 
afro-indígena. São Paulo: Ubu Editora, 2023. p. 31-42 

BALDI, Cesar Augusto (Coord.) Aprender desde o Sul: Novas 
constitucionalidades, Pluralismo Jurídico e Plurinacionalidade. Aprendendo 
desde o Sul. Belo Horizonte: Fórum, 2015.  

BARRETO, Vicente de Paulo; BRAGATO, Fernanda Frizzo; LEMOS, Walter Gustavo. 
Das tradições ortodoxas e heterodoxas nos direitos humanos: uma antologia. Rio 
de Janeiro: Lumen Juris, 2018. 

BENITES, Tonico. Rojeroky hina ha jevy tekohape. In: CARNEVALLi, Felipe (org.). et 
al. Terra: antologia afro-indígena. São Paulo: Ubu Editora, 2023. p. 45-56. 

BOFF, Leonardo. Cuidar da Casa Comum: pistas para projetar o fim do mundo. 
Petrópolis: Vozes, 2024. 



162 

BOGADO, Brígido. Canto de la Tierra. Assunção: Arandurã Editorial, 2022. 

_____, Brígido. Mbya ñe’ery: Espírito guarani. Assunção: Arandurã Editorial, 2019. 

BORILE, Giovani Orso. Introdução à justiça ecológica. São Paulo: Editora Max 
Limonad, 2022.  

BRAGA, Ana Luiza. Um altar que se coma: ensaios da agrofloresta. São Paulo: n-1 
edições, 2024. 

BRAGATO, Fernanda Frizzo. Dignidade Humana Pluriversal: uma leitura 
descolonial da Constituição de 1988. Rio de Janeiro: Lumen Juris, 2023. 

_____, Fernanda Frizzo. Os direitos indígenas na Constituição Brasileira de 1988: da 
conquista aos atuais retrocessos. Revista de Estudos Constitucionais, 
Hermenêutica e Teoria do Direito (RECHTD), São Leopoldo, v. 14, n. 3, p. 439-463, 
set-dez 2022. Disponível em: doi:10.4013/rechtd.2022.143.09. Acesso em: 
maio/2025. 

_____, Fernanda Frizzo. Para além do discurso eurocêntrico dos direitos humanos: 
contribuições da descolonialidade. Revista Novos Estudos Jurídicos, Itajaí, vol. 19, 
n. 1, jan-abr. 2014. Disponível em: https://periodicos.univali.br/index.php/nej/ 
article/view/5548 Acesso em: fev. 2025. 

_____, Fernanda Frizzo; CASTILHO, Natália Martinuzzi. A importância do pós-
colonialismo e dos estudos descoloniais na análise do novo constitucionalismo latino-
americano. In: VAL, Eduardo Manuel; BELLO, Enzo (Orgs.). O Pensamento Pós e 
Descolonial no Novo Constitucionalismo Latino-Americano. Caxias do Sul: 
Educs, 2014. p. 11-25. 

_____, Fernanda Frizzo; ROSA, Mariana de Almeida. Os significados da 
espiritualidade indígena e sua aplicação pela Corte Interamericana de Direitos 
Humanos. Revista de Direito Público. Brasília, vol. 20, n. 108, p. 89-120, out/dez. 
2023. Disponível em: DOI:10.11117/rdp.v20i108.7609. Acesso em: abril, 2025. 

BRAND, Ulrich; WISSE, Markus. Modo de vida imperial: sobre a exploração de seres 
humanos e da natureza no capitalismo global. São Paulo: Elefante, 2021. 

BRANDÃO, Pedro. O Novo Constitucionalismo Pluralista Latino-Americano. Rio 
de Janeiro: Lumen Juris, 2023. 

BRASIL. Constituição (1988). Constituição da República Federativa do Brasil de 
1988. Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao. 
htm. Acesso em: novembro, 2025. 

BRIDLE, James. Maneiras de ser: Animas, plantas e máquinas: a busca por uma 
inteligência planetária. São Paulo: Todavia, 2023. 

CÁRCAMO, Anna M. Caso do papagaio Verdinho e a transição de paradigma na 
jurisprudência brasileira. In: LACERDA, Luiz F. (Org.). Direitos da Natureza: marcos 
para a construção de uma teoria geral. São Leopoldo: Casa Leiria, 2020. p. 81-89. 



163 

CARVAJAL, Julieta Paredes. Hilando Fino: desde o Feminismo Comunitário 
Pindorama-Brasil. São Paulo: Editora E:TTxihi, 2022. 

CARVALHO, Flávia Alvim; OLIVEIRA, Vanessa Hasson de. Descolonização das 
águas: uma contribuição do novo constitucionalismo latino-americano. In: 
CARVALHO, Flávia Alvim de et al. Direitos da Natureza, Ecologia Jurídica Integral 
e Pensamento Decolonial. São Paulo: Editora Dialética, 2025. p. 95-123. 

CARVALHO, Luiz Maklouf. 1988: segredos da Constituinte. Os vintes meses que 
agitaram e mudaram o Brasil. Rio de Janeiro: Record, 2017. 

CASARA, Rubens. A construção do idiota: o processo de idiossubjetivação. Rio de 
Janeiro: Da Vinci Livros, 2024. 

CASTRO-GÓMEZ, Santiago. Ciências sociais, violência epistêmica e o problema da 
“invenção do outro”. In: LANDER, Edgardo (org.). A colonialidade do saber: 
eurocentrismo e ciências sociais Perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: 
CLACSO, 2005. p. 80-87. 

COSTA, Alyne. Cosmopolíticas da terra: modo de existência e resistência no 
Antropoceno. Tese (Doutorado em Filosofia) – Programa de Pós-Graduação em 
Filosofia, Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2019. 
Disponível em: https://www.academia.edu/40927589/Cosmopol%C3%ADticas_da_ 
Terra_modos_de_exist%C3%AAncia_e_resist%C3%AAncia_no_Antropoceno. 
Acesso em: nov. 2025. 

CUNHA, Manuela Carneiro da; BARBOSA, Samuel (Orgs.). Direitos dos Povos 
Indígenas em Disputa. São Paulo: Editora Unesp, 2018.  

CRUZ RODRIGUEZ, Edwin. Del derecho ambiental a los derechos de la naturaleza: 
sobre la necesidad del diálogo intercultural. Jurídicas. Manizales, vol. 11, no. 1, p. 95-
116, jan-jun 2014. Disponível em: https://revistasojs.ucaldas.edu.co/index. 
php/juridicas/article/view/4846 Acesso em: nov. 2025. 

DALMAU, Rubén Martínez. La Naturaleza como sujeto de derechos y la personalidad 
jurídica del Mar Menor. In: CARVALHO, Flávia Alvim de et al. Direitos da Natureza, 
Ecologia Jurídica Integral e Pensamento Decolonial. São Paulo: Editora Dialética, 
2025. p. 137-147. 

DANOWSKI, Déborah e VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. O passado ainda está 
por vir. São Paulo: n-1 edições, 2023. 

DANTAS, Fernando Antônio de Carvalho. Descolonialidade e direitos humanos dos 
povos indígenas. Revista de Educação Pública. Cuiabá, v. 23, n. 53/1, p. 343-367, 
maio/ago. 2014. Disponível em: https://periodicoscientificos.ufmt.br/ojs/ 
index.php/educacaopublica/article/view/ 1621 Acesso em: fev. 2025. 

DÁVALOS, Pablo. Reflexiones sobre el Sumak Kawsay (el buen vivir) y las teorías del 
desarrollo. América Latina em Movimiento, ago. 2008. Disponível em: 
https://red.pucp.edu.pe/ridei/wp-content/uploads/biblioteca/100602.pdf Acesso em: 
nov. 2025. 

https://periodicoscientificos.ufmt.br/ojs/%20index.php/
https://periodicoscientificos.ufmt.br/ojs/%20index.php/


164 

DESCOLA, Philippe. Outras naturezas, outras culturas. São Paulo: Editora 34, 
2016. 

DIAKARA, Jaime. Wuhu siburu, peneira de arumã. In: NEGRO, Maurício (org.). Nós: 
uma antologia de literatura indígena. São Paulo: Companhia das Letrinhas, 2019. p. 
81-85. 

DOUZINAS, Costas. O fim dos direitos humanos. São Leopoldo: Unisinos, 2009. 

DUSSEL, Enrique. Ética da Libertação: na idade da globalização e da exclusão. 
4ª ed. Petrópolis: Vozes, 2012. 

DUPRAT, Deborah. O marco temporal de 5 de outubro de 1988: TI Limão Verde. In: 
CUNHA, Manuela Carneiro da; BARBOSA, Samuel (Orgs.). Direitos dos Povos 
Indígenas em Disputa. São Paulo: Editora Unesp, 2018. p. 43-73. 

EUGÊNIO, Marconi; FRANÇA, Ricardo Orlandi; PEREZ, Rui Campos. Ciência da 
Informação sob a ótica paradigmática de Thomas Kuhn: elementos de reflexão. 
Perspectivas em Ciência da Informação, Belo Horizonte, jan.-jun. 1996, v. 1, n. 1, 
p. 27-39. Disponível em: https://periodicos.ufmg.br/index.php/pci/ article/view/22307 
Acesso em: nov. 2025. 

ELLACURÍA, Ignacio. Escritos filosóficos III. São Salvador: UCA Editores, 2001. 

_____, Ignacio. Escritos Teológicos II. São Salvador: UCA Editores, 2000. 

_____, Ignacio. Escritos teológicos III. São Salvador: UCA Editores, 2001. 

_____, Ignacio. Filosofia de la Realidad Histórica. São Salvador: UCA Editores, 
1990. 

_____, Ignacio. Función liberadora de la filosofia. ECA Estudios Centroamericanos, 
San Salvador, Vol. 40, No. 435-436, 1985, p. 45-64. Disponível em: 
https://revistas.uca.edu.sv/index.php/eca/article/view/7194 Acesso em: nov., 2025. 

FAJARDO, Raquel Z. Yrigoyen. El horizonte del constitucionalismo pluralista: del 
multiculturalismo a la descolonización. In: GARAVITO, César Rodríguez (org.). El 
derecho en América Latina: un mapa para el pensamiento jurídico del siglo XXI. 
Buenos Aires: Siglo Veintiuno Editores, 2011. p. 139-159.  

FEDERICI, Silvia. Além da pele: repensar, refazer e reivindicar o corpo no capitalismo 
contemporâneo. São Paulo: Elefante, 2023. 

_____, Silvia. Calibã e a bruxa: mulheres, corpo e acumulação primitiva. 2ª ed. São 
Paulo: Elefante, 2023. 

FONSECA, Ricardo M. Do sujeito de direito à sujeição jurídica: uma leitura 
arqueogenealógica do contrato de trabalho. 2001. Tese (Doutorado em Direito) – 
Programa de Pós-Graduação em Direito, Universidade Federal do Paraná, Curitiba, 
2001. Disponível em: https://acervodigital.ufpr.br/handle/1884/82305 Acesso em: nov. 
2025. 



165 

FORTES, Renata. Os direitos animais na perspectiva dos direitos da natureza no 
Brasil. In: CARVALHO, Flávia Alvim de et al. Direitos da Natureza, Ecologia Jurídica 
Integral e Pensamento Decolonial. São Paulo: Editora Dialética, 2025. p. 157-165. 

FRASER, Nancy. Capitalismo Canibal: como nosso sistema está devorando a 
democracia, o cuidado e o planeta e o que podemos fazer a respeito disso. São Paulo: 
Autonomia Literária, 2024. 

FREIRE, Atawallpa Oviedo. Buen Vivir VS. Sumak kawsay Reforma capitalista y 
revolución alternativa. Buenos Aires: Ed. Ciccus, 2013. 

GALEANO, Eduardo. Use e jogue fora: nosso planeta, nossa única casa. Porto 
Alegre: L&PM, 2024.  

GEDIEL, José Antônio Peres. Terras Indígenas no Brasil: o descobrimento da 
racionalidade jurídica. In: CUNHA, Manuela Carneiro da; BARBOSA, Samuel (Orgs.). 
Direitos dos Povos Indígenas em Disputa. São Paulo: Editora Unesp, 2018. p. 101-
124. 

GIFFONI, Johny F.; ALMEIDA, Manuel S. M. de; RIOS, Mariza e OLIVEIRA, Vanessa 
H. de. Paradigma dos Direitos da Natureza. In: LACERDA, Luiz F. (Org.). Direitos da 
Natureza: marcos para a construção de uma teoria geral. São Leopoldo: Casa Leiria, 
2020. p. 15-27. 

GRAEBER, David; WENGROW, David. O despertar de tudo: uma nova história da 
humanidade. São Paulo: Companhia das Letras, 2022. 

GUARANI, Jerá. Tornar-se selvagem. In: CARNEVALLi, Felipe (org.). et al. Terra: 
antologia afro-indígena. São Paulo: Ubu Editora, 2023. p. 19-29. 

GUATTARI, Félix. As três ecologias. 21ª ed. Campinas: Papirus, 2012. 

GUDYNAS, Eduardo. Direitos da Natureza: ética biocêntrica e políticas ambientais. 
São Paulo: Elefante, 2019. 

HAESBAERT, Rogério. Território. In: CRUZ, Valter do Carmo (org.) et. al. Dicionário 
de ecologia política. Rio de Janeiro: Consequência Editora, 2024. p. 168-173. 

HERRERA FLORES, Joaquín. A reinvenção dos direitos humanos. Florianópolis: 
Boiteux, 2009. 

HIPAMAALHE, Francy F. Baniwa; MATSAAPE, Francisco L. P. Baniwa (Orgs.). 
Umbigo do mundo: mitologia, ritual e memória. Rio de Janeiro: Dantes Ed., 2023. 

IGREJA CATÓLICA. Papa Francisco. Carta Encíclica Laudato Si’ do Santo Padre 
Papa Francisco sobre o Cuidado da Casa Comum. Roma, 24 de maio de 2015. 
Disponível em: https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/ 
papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html Acesso em: nov. 2025. 

IKPENG, Oreme. Aqueles que andam juntos. In: CARNEVALLi, Felipe (org.). et al. 
Terra: antologia afro-indígena. São Paulo: Ubu Editora, 2023. p. 277-288. 



166 

INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA (IBGE). Censo 
demográfico 2022: Etnias e línguas indígenas - Principais características 
sociodemográficas - Resultados do universo. Rio de Janeiro: IBGE, 2025. Disponível 
em: https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-
noticias/noticias/44848-censo-2022-brasil-tem-391-etnias-e-295-linguas-indigenas. 
Acesso em: 15 nov. 2025. 

JECUPÉ, Kaká Werá. A terra dos mil povos: história indígena do Brasil contada por 
um índio. 2ª ed. São Paulo: Peirópolis, 2020.  

JOÃO, Izaque. Língua vegetal Guarani. In: CARNEVALLi, Felipe; REGALDO, 
Fernanda; LOBATO, Paula; MARQUEZ, Renata e CANÇADO, Wellington (org.). 
Terra: antologia afro-indígena. São Paulo: Ubu Editora, 2023. p. 103-116. 

KAIOWÁ, Alvaro de Azevedo Gonzaga. Decolonialismo indígena. 3ª ed. São Paulo: 
Matrioska Editora, 2023. 

KOPENAWA, Davi. Në Rope. In: CARNEVALLi, Felipe (org.). et al. Terra: antologia 
afro-indígena. São Paulo: Ubu Editora, 2023. p. 333-342. 

KRAHÔ, Creuza Prumkwyj. In: CARNEVALLi, Felipe (org.). et al. Terra: antologia afro-
indígena. São Paulo: Ubu Editora, 2023. p. 127-138. 

KRENAK, Ailton. A vida não é útil. São Paulo: Companhia das Letras, 2020. 

_____, Ailton. Futuro ancestral. São Paulo: Companhia das Letras, 2022. 

_____, Ailton. O amanhã não está a venda. São Paulo: Companhia das Letras, 2020. 

LOEBENS, Guenter Francisco; NEVES, Lino João de Oliveira (orgs.). Povos 
Indígenas Livres/Isolados: na Amazônia e no Grande Chaco. Brasília: Conselho 
Indigenista Missionário, 2024.  

LOURENÇO, Daniel B. Qual o valor da natureza? Uma introdução à ética ambiental. 
São Paulo: Elefante, 2019. 

LYRA FILHO, Roberto. O que é Direito. São Paulo: Editora Brasiliense, 1982. 

MACHADO, Paulo Affonso Leme. Direito ambiental brasileiro. 22ª ed. São Paulo: 
Malheiros Editores, 2014. 

MARIÁTEGUI, José Carlos. O socialismo indo-americano (1928). In: LOWY, Michel 
(Org.). O marxismo na América Latina: uma antologia de 1909 aos dias atuais. 3ª 
ed. São Paulo: Fundação Perseu Abramo, 2012. p. 110-114. 

MARTÍNEZ, Alejandro Rosillo. Fundamentação dos Direitos Humanos desde a 
Filosofia da Libertação. Ijuí: Ed. Unijuí, 2015. 

MATOS, Saulo de. Teoria Negativa da Dignidade Humana: fundamentos para o 
direito a não ser humilhado. São Paulo: Editora Dialética, 2024. 



167 

MAXAKALI, Isael; MAXAKALI, Sueli. Aldeia-Escola-Floresta. In: CARNEVALLi, Felipe 
(org.). et al. Terra: antologia afro-indígena. São Paulo: Ubu Editora, 2023. p. 307-317. 

MELIÀ, Bartomeu. A experiência religiosa Guarani. In: MARZAL, Manuel M. et al. O 
Rosto Índio de Deus. São Paulo: Voze0s, 1989. p. 293-357. 

MILANEZ, Felipe. Lutar com a floresta: uma ecologia política do martírio em defesa 
da Amazônia. São Paulo: Elefante, 2024. 

MORAES, Germana de Oliveira. Direitos dos Animais e da Natureza levados a 
sério: comentários sobre o julgamento do Superior Tribunal de Justiça do Brasil 
(Recurso Especial 1.797.175-SP). Disponível em: http://www.periodicos. 
ufc.br/nomos/article/view/42087/99406 Acesso em: 10 fev. 2025. 

_____, Germana de Oliveira. Harmonia com a Natureza e Direitos de Pachamama. 
Fortaleza: Edições UFC, 2018. 

MURA, Márcia. Uruapeara, a pirarara encantada, o maringuari e o pajé que se tornou 
cobra grande. In: DORRICO, Truduá e NEGRO, Maurício. Originárias: uma antologia 
feminina de literatura indígena. São Paulo: Companhia das Letrinhas, 2023. p. 47-57.  

MUSSA, Alberto. Meu destino é ser onça. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 
2023. 

NEVES, Eduardo Góes. Sob os tempos do equinócio: oito mil anos de história na 
Amazônia Central. São Paulo: Ubu Editora, Editora da Universidade de São Paulo, 
2022. 

NHANDEWA, Alexandro da Silva; ALMEIDA, Tiago Pyn Tánh de (Orgs.). Tetã 
Tekoha: Eg Ty, Eg Jykre Tó, Vesóg Ki. São Paulo: Pólen, 2020.  

NOVAES, Henrique Tahan. A educação ambiental anticapitalista: produção 
destrutiva, trabalho associado e agroecologia. São Paulo: Boitempo, 2025. 

OLIVEIRA, Vanessa Hasson de. Direitos da Natureza. 2ª ed. Rio de Janeiro: Lumen 
Juris, 2021. 

OSAMU, Nishitani. Anthropos and humanitas: two western concepts of "human being". 
In: SAKAI, Naoki; SOLOMON, Jon. Translation, Biopolitics, Colonial Difference. 
Hong Kong: Hong Kong University Press, 2006. p. 259-273. 

PONTES JR., Felício e BARROS, Lucivaldo V. A defesa da natureza em juízo: atuação 
do Ministério Público Federal em favor do Rio Xingu no caso da construção da usina 
hidrelétrica Belo Monte. In: LACERDA, Luiz F. (Org.). Direitos da Natureza: marcos 
para a construção de uma teoria geral. São Leopoldo: Casa Leiria, 2020. p. 29-45. 

POPYGUÁ, Timóteo Verá Tupã. A folha divina. São Paulo: Hedra, 2024. 

_____, Timóteo Verá Tupã. A terra uma só. São Paulo: Hedra, 2022. 



168 

PREZIA, Benedito (Org.). Caminhando na luta e na esperança: retrospectiva dos 
últimos 60 anos da Pastoral Indigenista e dos 30 anos do CIMI. São Paulo: Edições 
Loyola, 2003. 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: 
LANDER, Edgardo (org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais 
Perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: CLACSO, 2005. p. 107-130. 

RELATÓRIO Violência Contra os Povos Indígenas no Brasil-Dados de 2023. 
Conselho Indigenista Missionário. 21 ed. Brasília: Cimi, 2024. 

RELATÓRIO Violência Contra os Povos Indígenas no Brasil-Dados de 2024. 
Conselho Indigenista Missionário. 22 ed. Brasília: Cimi, 2025. 

RESEX DE CANAVIEIRAS, Carlinhos da. Maretórios. In: CARNEVALLi, Felipe (org.) 
et al. Terra: antologia afro-indígena. São Paulo: Ubu Editora, 2023. p. 291-304. 

ROCHA, Leonel Severo. Epistemologia jurídica e democracia. São Leopoldo: 
Editora Unisinos, 1998. 

ROCHA, Lilian Rose Lemos. Direito da Natureza: uma visão biocêntrica. Curitiba: 
CRV, 2021. 

RODRIGUEZ, José Rodrigo. Como viver junto? Escritos para uma filosofia do direito. 
Rio de Janeiro: Sankoré, 2024. 

_____, José Rodrigo. Direito das Lutas: democracia, diversidade, 
multinormatividade. São Paulo: LiberArs, 2019. 

SAITO, Kohei. O capital no Antropoceno. São Paulo: Boitempo, 2024. 

SANTOS, Antônio Bispo dos. Somos da terra. In: CARNEVALLi, Felipe; REGALDO, 
Fernanda; LOBATO, Paula; MARQUEZ, Renata e CANÇADO, Wellington (org.). 
Terra: antologia afro-indígena. São Paulo: Ubu Editora, 2023. p. 7-17. 

SILVA, Américo Luís Martins da. Direito do Meio Ambiente e dos Recursos 
Naturais. vol. 1. São Paulo: Editora Revista dos Tribunais, 2004. 

SILVA, Simone Schuck da; RODRIGUEZ, José Rodrigo. Para que serve ser uma 
pessoa no Direito? Diálogos no campo crítico. Revista Direito e Praxis, Rio de 
Janeiro, v.10, n.4, 2019, p. 2968-3023. Disponível em: https://www.e-
publicacoes.uerj.br/revistaceaju/article/view/45693/31174 Acesso em: out. 2025. 

SOUZA DE OLIVEIRA, Fábio Corrêa. Direitos da natureza e direito dos animais: um 
enquadramento. Revista do Instituto do Direito Brasileiro, Lisboa, 2013, v. 10, p. 
11325-11370. Disponível em: https://www.cidp.pt/revistas/ridb/2013/10/2013_10_ 
11325_11370.pdf Acesso em: nov. 2025. 

SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de. A função social da terra. Porto Alegre: 
Sérgio Antonio Fabris Editor, 2003. 



169 

_____, Carlos Frederico Marés de. Direitos da Natureza. In: CRUZ, Valter do Carmo 
(org.) et. al. Dicionário de ecologia política. Rio de Janeiro: Consequência Editora, 
2024. p. 611-619. 

_____, Carlos Frederico Marés de. Marco Temporal e Direitos Coletivos. In: CUNHA, 
Manuela Carneiro da; BARBOSA, Samuel (Orgs.). Direitos dos Povos Indígenas em 
Disputa. São Paulo: Editora Unesp, 2018. p. 75-100. 

_____, Carlos Frederico Marés de. O renascer dos Povos Indígenas para o Direito. 
8ª reimp. Curitiba: Juruá, 2012. 

STRAUSS, Leo; CROPSEY, Joseph. Historia de la filosofía política. Cidade do 
México: FCE, 1993. 

STRECK, Lenio Luiz. Dicionário de Hermenêutica: 50 verbetes fundamentais da 
Teoria do Direito à luz da Crítica Hermenêutica do Direito. 2ª ed. Belo Horizonte: 
Letramento, Casa do Direito, 2020. 

STUTZIN, Godofredo. Un imperativo ecológico: reconocer los derechos de la 
naturaleza. Ambiente  y Desarrollo, Santiago, Vol. 1, No. 1, 1984, pp. 97-114. 
Disponível em: https://opsur.wordpress.com/wp-content/uploads/2010/10/imperativo-
ecologico.pdf Acesso em: nov. 2025. 

VALENTIM, Marco Antônio. Antropoceno e termodinâmica do pensamento: 
introdução à entropologia. Florianópolis: Cultura e Barbárie, 2024. 

VERGÈS, Françoise. Um feminismo decolonial. São Paulo: Ubu Editora, 2020. 

VIEZZER, Moema; GRONDIN, Marcelo. Abya Yala: genocídio, resistência e 
sobrevivência dos povos originários. Rio de Janeiro: Bambual Editora, 2021. 

VILARDI, Gabriel dos Anjos. Bem-Viver e os Direitos da Natureza como alternativa à 
Economia Fóssil. In: BERTOLDO, Jaqueline; BRASILEIRO, Eduardo; RIAL, Gregory 
(Orgs.). Saberes e práticas para uma ecologia integral: experiências educativas 
ecotransformadoras. Belo Horizonte: Editora PUC Minas, 2025. p. 67-82. 

_____, Gabriel dos Anjos. Os povos indígenas e os direitos da natureza: um caminho 
de ancestralidade. Letramento socioambiental, Atibaia, v. 1, n. 1, ago. 2023. p. 5–
18. Disponível em: https://zenodo.org/records/10005494 Acesso em: fev. 2025. 

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo; SALDANHA, Rafael Mófreita; DANOWSKI, 
Déborah (Orgs.). Os Mil Nomes de Gaia: do Antropoceno à Idade da Terra. vol. 1. 
Rio de Janeiro: Editora Machado, 2022. 

_____, Eduardo; SALDANHA, Rafael Mófreita; DANOWSKI, Déborah (Orgs.). Os Mil 
Nomes de Gaia: do Antropoceno à Idade da Terra. vol. 2. Rio de Janeiro: Editora 
Machado, 2023. 

TEIXEIRA, Chantelle da Silva. Povo Xucuru vs. Brasil: um paradigma na Corte 
Interamericana de Direitos Humanos na construção dos direitos territoriais coletivos 
dos povos indígenas. In: LACERDA, Luiz F. (Org.). Direitos da Natureza: marcos 
para a construção de uma teoria geral. São Leopoldo: Casa Leiria, 2020. p. 55-68. 



170 

TUPINAMBÁ, Glicéria. O território sonha. In: CARNEVALLi, Felipe (org.). et al. Terra: 
antologia afro-indígena. São Paulo: Ubu Editora, 2023. p. 179-191. 

WALSH, Catherine. Estudio (inter)culturales en chave decolonial. Tabula Rasa, 
Bogotá, n. 12, p. 209-227, jan-jun., 2010. Disponível em: https://www.revistata 
bularasa.org/numero12/estudios-interculturales-en-clave-de-colonial/ Acesso em: 28 
out. 2025. 

WERÁ, Kaká. Tekoá: uma arte milenar indígena para o bem-viver. Rio de Janeiro: 
BestSeller, 2024. 

WOLKMER, Maria de Fátima S. Modernidade: nascimento do sujeito e subjetividade 
jurídica. Hiléia – Revista de Direito Ambiental da Amazônia, Manaus, nº 3, jul-dez 
de 2004. p. 121-148. Disponível em: https://www.corteidh.or.cr/tablas/r27225.pdf 
Acesso em: maio 2025. 

WULF, Andrea. A invenção da natureza: a vida e as descobertas de Alexander von 
Humboldt. 2ª ed. São Paulo: Planeta do Brasil, 2019. 

XAKRIABÁ, Nei Leite. Ensina sem ensinar. In: CARNEVALLi, Felipe (org.). et al. 
Terra: antologia afro-indígena. São Paulo: Ubu Editora, 2023. p. 263-273. 

 


	2bf6b3ad5bf247976c10a02970f4dc09f846c923bad070eb4aa3e1401bd99769.pdf
	283bee7736a8ab429448e723537c3e8149ec237ed8b310edbf9f08ff679bd835.pdf
	UNIVERSIDADE DO VALE DO RIO DOS SINOS - UNISINOS
	2bf6b3ad5bf247976c10a02970f4dc09f846c923bad070eb4aa3e1401bd99769.pdf

